
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 44 (2002)

Artikel: 200 Jahre theologische Ausbildungsstätte für das Bistum Chur

Autor: Gasser, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-550597

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-550597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


200 Jahre theologische

Ausbildungsstätte
für das Bistum Chur

Die Seminarkirche. (Postkarte, mit Poststempel auf 10.02.1909,

Fotograf Wehrli AG, Kilchberg, Zürich)

von Albert Gasser'

Unser
Kanton Graubünden ist allem ande¬

ren zuvor ein Dienstleistungskanton. Der

wichtigste «Rohstoff» sind die Menschen.

Erholung, Erziehung, Genesung stehen für die
bedeutendsten Tätigkeitsfelder. Im 19. Jahrhundert
kam es zu einer eigentlichen Revolution auf dem
Sektor der Schulen, vor allem in Chur. Und in dem

Bezirk, den man grosszügig aufgerundet den

«Hof» nennt, explodierte das Bildungswesen. Auf
kleinem Territorium befand sich bis in die 1960-er-
Jahre die «Ilofschule» mit Primär- und Sekundärschule,

die Kantonsschule, das Lehrerseminar, das

Konvikt und das Priesterseminar. Dieses «Quartier
latin» war eine Art Sonderwelt, farbig akzentuiert
durch die blauen Mützen der Kantonsschüler, die

schwarzen Soutanen der Theologiestudenten
sowie das bischöfliche und domherrliche Violett.

Nikiaus Meienberg, der anfangs der Siebzigerjahre

ein Gastspiel als Hilfslehrer an der Kantonsschule

gab, hat nachträglich seine Eindrücke eines

Schulmorgens auf dem Churer Hof festgehalten:

Kleinere unci immer grössere Rinnsale von Schülern

vereinigten sich zu Bächen, die Bäche mündeten in den

Strom, der bergauf floss, sich verzweigte, entweder links
um die Martinskirche bog und über den «Hof» weiterlief,

wo... der Bischof residiert, oder unten beim Käfigturm

entlangrann... überall Schüler über Schüler, aus
der Vazerolgasse, Rabengasse, Brändligasse, aus der
Rigastrasse, Tittwiesenstrasse, Aquasanastrasse, Malixer-
strasse, Masanserstrasse, vom Calandaweg, Plantaweg,
alles von einem Schülergeschwür bedeckt frühmorgens
in dieser Stadt, Aspermontstrasse, Pulvermühlestrasse,
Heroldstrasse, Arlibonstrasse, eine grosse Blutung,
immer am Morgen, das junge Blut wird in die Höhe ge-

137



saugt, pulsiert den Berg hinauf... der Vampir saugt und

saugt, und eine Vielzahl von anderen Schulen saugt
morgens den Lebenssaft aus den Churcr Häusern... so
dass man in dem übersichtlichen Städtchen den
Hindruck hat, es gehe hauptsächlich zur Schule.2

Das Trienter Seminardekret

Nun zu unserem Haus und seiner Schul-Ge-

schichte. Das Konzil von Trient verfügte, dass in
jeder Diözese ein Priesterseminar errichtet würde.

Das war das sogenannte Seminardekret vom
15. Juli 1563. 1584 wurde die Idee aufgeworfen,
die Prämonstratenser-Abtei Churwalden, wo nur
noch ein Abt ohne Mönche residierte - eine Folge
der Ilanzer Artikel zur Zeit der Reformation, welche

Neuaufnahmen untersagten - in ein Priesterseminar

umzusetzen. Voraussehbare Schwierigkeiten

mit dem Gotteshausbund liesseri den Plan

nicht weiter verfolgen. 1599 unterbreitete der
Nuntius den Vorschlag, das dahinserbelnde Kloster

Marienberg im Vinschgau den Jesuiten für die

Leitung eines Priesterseminars zu übergeben. Die

zuständige Provinzleitung der Jesuiten lehnte ab.

Zur Zeit des Dreissigjährigen Krieges plante
Bischof Johann VI. Flugi von Aspermont (1636-
1661), auf dem Hof mit Jesuitenpatres eine
Priesterschule zu errichten. Der Stadtrat wollte keinen

Import von Jesuiten dulden. Der Bischof beugte
sich dem Druck und entliess zwei bereits angereiste

Patres. Hingegen gelang dem Bischof 1649 die

Gründung eines Jesuitenkollegiums in Feldkirch.
Ein Ersatz für das Priesterseminar waren

Freiplätze am Collegium Germanicum in Rom, am

Collegium Helveticum in Mailand sowie in Dillingen

und in Wien. Weitere Planspiele betrafen im
18. Jahrhundert die Namen von St. Luzi und
Feldkirch. Als Kaiser Joseph II. 1781 mehrere Klöster
in Vorarlberg und Tirol aufhob, sondierte Bischof

Dionys von Rost (1777-1793) wegen Übergabe
eines der liquidierten Stifte zur Verwendung als

Priesterseminar, aber der Kaiser setzte ganz auf

sogenannte «Generalseminarien», die unter
staatlicher zentraler Leitung stehen und vom Geist der

Aufklärung durchdrungen sein sollten.

Vom Priesterseminar in Meran...

1798, im Jahr der von Napoleon in der Schweiz

eingeführten helvetischen Verfassung, kaufte der
letzte Churer Fürstbischof Karl Rudolf von Buol-
Schauenstein (1794-1833) die Herrschaft Rietberg
im Domleschg, um ein Priesterseminar zu gründen.

Zur Organisation und Leitung des Seminars
wurde der junge Priester Gottfried Purtscher
(1767-1830) bestimmt. Aber die Franzosenwirren

Kirche St. Luzi, Chur. (Foto: F. Casutt, 2001)

138



verekelten die konkrete Realisierung. Purtscher

verschlug es als Seelsorger nach Südtirol, aber der

initia:ive Priester schlug das Projekt Priesterseminar

nicht mehr aus dem Kopf. Rr mietete in Meran
kurzerhand ein Haus und führte Fakten herbei: Ab
dem 9. September 1800 bereitete er Kandidaten
auf d:e Weihe vor. Dompropst Jakob Fliri eilte dem

initia:iven Regens zu Hilfe. Am 31. März 1801 kaufte

er einer begüterten Witwe drei Häuser in Meran
ab, übernahm die Restauration dieser Objekte,
liess sich daselbst nieder und starb im selben Jahr.

Der Yinschgau und Meran gehörten damals noch

zum Bistum Chur.

Nun entstand eine eigentliche Rivalität
zwischen Nord- und Südtirol. Die Universität
Innsbruck blickte verächtlich auf das Pflänzchen in Meran

herab, das von der Regierung in Innsbruck
bloss geduldet wurde. Man muss willssen, dass

Purtscher seinerzeit als junger Student wegen
Aufmüpfigkeit und Widerborstigkeit aus dem
Innsbrucker Generalseminar gefeuert wurde.
Purtscher suchte den Angriffen aus Innsbruck zu

begegnen, indem er die wissenschaftlichen Anforderungen

für die Seminaristen anhob. Er ging aber
seinerseits zur Offensive über, äusserte sich über
die seiner Meinung nach seichte und verderbliche

Theologie in Innsbruck und liess über die von
Innsbruck nach Meran übersiedelten Seminaristen

folgende polemische Äusserung fallen:
«Zuerst muss man aus ihnen Menschen, dann
Christen und zuletzt Theologen machen.»3

Aber es gab auch interne Probleme. Für die

Bündner war Meran zu weit weg. Die Theateraufführungen

und die gymnastischen Übungen, die

der Regens einführte, behagten vielen nicht. Sie

bemängelten auch die langen Gottesdienstzeiten
und die kurz bemessene Studienzeit.

Auch Meran blieb Episode. 1805 kam Tirol zu

Bayern und bereits im Jahr darauf verbot die

bayerische Regierung, Theologen zu Priestern zu
weihen, die nicht von den Professoren in
Innsbruck geprüft worden wären. Regens Purtscher
wurde 1807 über die Grenze abgeschoben. Die

Regierung hob das Seminar auf. Die Professoren

wurden gewaltsam vertrieben. Professor Michael

Tapfer schilderte in drastischen Worten den Exodus.

der am Stefanstag 1807 überstürzt befohlen

wurde:

Gottfried Purtscher, erster Regens des Priesterseminars St. Luzi.

(Foto: F. Casutt, ab Oelbild, Refektorium Priesterseminar Chur)

Abends 9 Uhr (26. Dezember), nachdem wir den
Rosenkranz und die Litanei im Oratorium beendigt hatten
und bei der Antiphon: «Unter deinem Schutz und
Schirm...» angekommen waren, drangen die Soldaten
in das Seminar ein und ergriffen uns. Sie führten uns zu
dem draussen bereit stehenden Wagen, brachten unsere

Effekten auf denselben und zwangen uns, ihn ebenfalls

zu besteigen. Wir erteilten den Unsrigen den Segen
und wurden nun in Begleitung von drei Soldaten während

der Nacht nach Glums geführt. In Schlanders wurden

die Pferde gewechselt. In Glums stellte man uns
dem Landrichter vor, der uns ohne Verzug durch einen

Landjäger über die Grenze bringen liess.4

nach St. Luzi in Chur

Die Verjagten erwartete in Chur ein leeres und
offenes Haus. Seit dem 12. November 1807 hatte
sich der rührige Regens Purtscher in St. Luzi in
Chur eingenistet. Unmittelbar vor der Ankunft der
exilierten Dozenten hatten bayerische Redempto-
risten, die eben erst im Februar dieses Jahres
beim Bischof in Chur um Asyl nachgesucht hatten,
unter politischem Druck der Bündner Regierung
St. Luzi verlassen. Ohne Verzug wurde der Lehrbetrieb,

bestehend aus einem Gymnasium, den

philosophischen und den theologischen Kursen,

139



aufgenommen. Grossartig war die Unterkunft
nicht, wie der Bischof in einem Brief an das «Corpus

Catholicum» schilderte: «Ich fand das Gebäude

ohne Dach, die Zimmer grossenteils ohne
Boden, ohne brauchbare Fenster und Türen.»5 St. Lu-
zi war im Jahr 1807 ein Asylantenheim primitiver
Art.

Vorerst kam das neue Refugium, das sich als

dauerhaft erweisen sollte, von den Tiroler Turbulenzen

nicht los. Schon der Umstand, dass der

Regens, selber ein Tiroler, mit Andreas Hofer (1767 —

1810), dem Sandwirt zu St. Leonhard im Passeiertal,

befreundet war und gelegentlich dessen Pferd

benützen durfte, rückte ihn in die Nähe des Tiroler
Aufstandes gegen Bayern und die Herrschaft
Napoleons. Auch unter den Bündnern, nicht zuletzt
bei den Katholiken, hatte Andreas Hofer viele

Sympathisanten.
1809 gingen allerhand Gerüchte um, dass

Purtscher und seine Tiroler Landsleute in St. Luzi den
Aufstand in Tirol nicht nur moralisch unterstützten.

Im Albulatal sei eine Pulverlieferung beschlagnahmt

worden, die sogar der Bischof persönlich
unter der Etikette Kirschen oder Zwetschgen nach
Tirol haben schicken wollen. In Untervaz seien

verdächtige Gewehre aufgetaucht, und bei den

Oberländer Bauern, unter denen sich der Regens

herumtreibe, gäre es ganz gewaltig.
Die bayerische Regierung schaltete sogar den

Landammann der Schweiz ein. Ein Leutnant mit
19 Soldaten wurde von Bad Ragaz nach Chur
geschickt. Diese besetzten das Seminar, internierten
die Professoren und nahmen eine Hausdurchsuchung

vor. Letztere beförderte leere Fässer mit
Pulverresten zu Tage. Der General der eidgenössischen

Truppen hielt die Professoren als
Verantwortliche des Hauses der Munitionsschieberei für
überführt und forderte entsprechende Massnahmen.

Der Churer Stadtrat hingegen fand, bewiesen
sei nichts. Ihn beschäftigte allerdings weniger das

Schicksal der Hausbewohner von St. Luzi als
vielmehr die Stadtkasse, da er befürchtete, für die
Kosten der Umtriebe aufkommen zu müssen. Regens
und Professoren beteuerten, nichts vom Pulver ge-
wusst zu haben. Die weitere Untersuchung ergab,
dass zwei Studenten und eine Hausmagd in die

Sache verwickelt waren. Auf Betreiben der bayeri¬

schen Regierung wurde dem Bischof ein dreimonatiger

Zwangsaufenthalt in Solothurn auferlegt.
Kaum schien die Pulvergeschichte ausgestanden

zu sein, da führte die bayerische Regierung
erneut Klage bei der Regierung der Schweiz wegen
einer Theateraufführung im Seminar St. Luzi im
März 1810 in Anwesenheit des Bischofs. Es ging
um eine Szene, welche die römische Christenverfolgung

darstellte. Die Christenverfolger seien teils
in bayerischen, teils in französischen Uniformen
aufmarschiert und hätten entsprechend anzügliche

Bemerkungen von sich gegeben.
Der verhängnisvolle Brand im folgenden Jahr,

der das Seminar in Schutt und Asche legte, ging
nicht auf Pulverrückstände zurück. Das Feuer
entstand unten, auf dem Hof, im LIaus eines Domherrn.
Auch der Turm der Kathedrale fing Feuer. Dann
nahm es seinen Weg nach St. Luzi. Eine ökumenisch

zusammengestellte Feuerwehr aus Chur tat ihr
Möglichstes. Auch die Emser eilten herbei. Vergeblich.

Man vermutete Brandstiftung. Diebe trieben
ihr Unwesen auf der Brandruine. Der Wein, der
keinen Schaden genommen hatte, wurde geplündert.

Dass man wieder aufbauen würde, stand nicht
zur Diskussion. Stadt und Bündner Regierung

spitzten Augen und Ohren, wer mit was und wie
baue. Purtscher wollte nicht bloss wieder aufbauen,

sondern auch neu und grösser bauen. Dagegen
stand die Bestimmung, dass kein Katholik in Chur

neue Gebäude errichten dürfe. Purtscher fand eine

elegante Lösung: «Wenn man mir den Raum des

Bodens beschränkt, so gibt es keine Gewalt, die
mir den Luftraum streitig machen kann.»5 Aus diesen

Vorschriften und Überlegungen entstand der

zweistöckige Bau über der Kirche.

Regens Purtscher war praktisch und vielseitig
begabt. Gerühmt wurden seine Sprachkenntnisse.
Das Romanische soll er sich in neun Wochen
soweit angeeignet haben, dass er in dieser Sprache
predigen konnte. Am meisten geschätzt, vor allem
ausserhalb des Seminars, war seine technische

Begabung und seine Fähigkeit zu originellen
Lösungen in schwierigen Umständen. Im Hungerjahr
1817 liess er einen speziellen Topf giessen, den

Knochensieder. Er sammelte in den vornehmen
Häusern Knochen, braute aus diesen noch das

letzte Mark heraus und bereitete daraus eine

Armensuppe.

140



Als einmal die Plessur über die Ufer schwappte,

stand unser Regens, zivil gekleidet, mitten im
treibenden Wasser und kommandierte. Als die

Thermalquelle in Pfäfers verschüttet wurde, war
Purtscher wieder zur Stelle. Sein Begleiter stürzte
in die Tamina. Der Regens konnte ihm nicht mehr
helfen, aber wenigstens die Absolution
nachschicken. Den Haldensteinern eilte er anlässlich
einer Wassernot zu Hilfe.

Purtscher wurde von der Bündner Regierung
als Gutachter angegangen, als es darum ging, eine

neue Strasse von Chur nach Thusis und durch die

Viamala ins Hinterrhein zu führen. Im Auftrag der

Regierung entwarf Gottfried Purtscher einen Plan

für die Strasse von Reichenau über Bonaduz und
Versam nach Ilanz.

Im Haus hielt er auf strenge Ordnung und viel
von körperlicher Ertüchtigung und mutete seinen
Studenten wackere Gebirgsmärsche zu, die er selber

anführte. Mit dem Dogmatikprofessor
entzweite er sich infolge einer theologischen Kontroverse.

Der Konflikt gelangte schon damals bis nach
Rom und wurde schliesslich friedlich beigelegt.
Purtscher pflegte einen offenen Tisch, gewürzt mit
anregenden Diskussionen. Er lud oft auch
reformierte Pfarrer an seine Tafel. Konfessionsspezifische

Themen habe er bei solchen Gelegenheiten

von sich aus nie angerührt.

Ausbau im 19. Jahrhundert

Nach den Tiroler Wirren folgten Schulkämpfe
auf dem Hofareal. Wie erwähnt, wurden dem

Priesterseminar Gymnasialklassen und
Philosophiekurse angegliedert und galten als katholische
Kantonsschule. Seit 1804 gab es eine evangelische
Mittelschule. Der protestantische Churer Pfarrer
und Pädagoge Peter Saluz (1758-1808) postulierte
eine Kantonsschule für Jünglinge beider Konfessionen.

Für die bischöfliche Kurie und das Corpus
Catholicum.die politische Organisation der
katholischen Landeskirche, war eine paritätische Schule

kein Thema. Man dachte ausschliesslich an ein
katholisches Schulunternehmen.

Nun aber kam es zu Differenzen zwischen
Bischof und Corpus Catholicum. Nach bischöflicher

Vorstellung sollte eine solche Schule ganz
geistlicher Leitung unterstellt werden. Weil die Churer

Kurie auf jede staatliche Kontrolle allergisch war,
beschloss 1833 der katholische Grosse Rat, die
katholische Kantonsschule ins Kloster Disentis zu
verlegen. Der Bischof verweigerte auch dieser

Lösung seinen Segen. Aber das Disentiser Experiment

befriedigte wegen seiner Abgeschiedenheit
auch die Katholiken nicht. Darum kehrte die

katholische Kantonsschule an das Priesterseminar
zurück und das Corpus Catholicum setzte einen
weltlichen Schulrat durch. Die Ernennung eines

Rektors führte wieder zu einem Konflikt zwischen
Schulrat und Bischof. Raumnot veranlasste 1845

den Grossen Rat, für die katholische Kantonsschule

neben dem Priesterseminar einen Neubau zu
errichten. Noch während der Bauzeit wurden 1850

die beiden Mittelschulen durch Grossratsbeschluss

auch mit den Stimmen katholischer Abgeordneter
vereinigt. Daran änderte auch ein schneidender
bischöflicher Protest nichts. Noch im gleichen Jahr

zog die paritätische Kantonsschule in den Neubau

ein. Der Liechtensteiner Peter Kaiser (1793-1864),
ein aufgeklärte Pädagoge und liberaler Katholik

prägte den katholischen Mittelschulen in Disentis
und Chur den Geist seiner Persönlichkeit ein und

war dem bischöflichen Hof äusserst suspekt.

Modernismusstreit

Seit dem 19. Jahrhundert war die katholische
Kirche zunehmend auf den Papst fixiert und dieser

beanspruchte mehr und mehr Monopolstellung.
So erstaunt es nicht, dass ein römisches Erdbeben
auch in Chur ein Nachbeben bewirkte. Als Papst
Pius X. 1907 den «Modernismus» verurteilte, kam

es zu einer Kontroverse zwischen Caspar Decur-

tins (1855-1916) in Trun, dem Spitzenpolitiker der

Surselva, und dem Hof. Decurtins, einer der
Gründerväter der Universität Freiburg und ein Freund
des römischen Glaubenswächters Umberto Benig-
ni, der im Oberland Ferien machte, fühlte sich zum
Hüter der Rechtgläubigkeit an der Theologischen
Fakultät Freiburg und am Priesterseminar Chur
berufen. Er warf dem langjährigen Dogmatikprofessor

und Regens des Priesterseminars, Anton
Gisler (1863-1932), Abweichung vom integralen
Katholizismus vor und verklagte ihn in Rom. Gisler

konnte sich in Rom mit Hilfe seines Bischofs

Georgius Schmid (1908-1932) verteidigen. Die

141



Anton Gisler (1863-1932),

Professor, Regens und

Weihbischof.

(Foto: F. Casutt ab Oelbild,

Refektorium

Priesterseminar Chur)

Affären in Freiburg und Chur endeten für Decur-
tins peinlich, trotz Versöhnung zwischen ihm und
Gisler. Decurtins, der als Sozialpolitiker zur
Zusammenarbeit mit den Sozialisten bereit war,
verstand sich als streng «ultramontaner» Katholik.

Zu Gisler noch etwas mehr. Eine alte Nichte
Gislers, Klosterfrau in Ingenbohl, schickte mir vor
Jahren einen Bericht ihrer Tante, einer Schwester

Gislers, über ihren berühmten Bruder. Der kleine
Toni soll schon in jungen Jahren ein Bücherwurm

gewesen sein, zum Ärger der Mutter, die einmal im
Zorn alle seine Bücher ins Feuer warf. Über längere

Zeit quälte den Buben eine für die Umgebung
rätselhafte Angst, die sich in nächtlichen Träumen

von einem grossen schwarzen Hund niederschlug.
Dieser setzte dem Jungen offenbar so stark zu,
dass man eine milde Form von Exorzismus
vornahm.

Gisler studierte als «Germaniker» in Rom

Theologie. Zur Primiz wollte der Neupriester aus

Spargründen zu Fuss in seine Fleimat zurückkehren.
Bei hereinbrechender Dunkelheit bezog er eines

Abends in einem abgelegenen, wenig einladenden
Gasthaus Quartier. Als ihm ein Zimmer ohne
Schloss zugewiesen wurde, ward ihm mulmig
zumute. Er verbarrikadierte mit Tisch und Stuhl die

Tür und legte sich in Kleidern unruhig darauf.
Nach Mitternacht hörte er Stimmen und vernahm,
dass es um ihn ging und er lebend nicht mehr aus

142

dem Haus kommen sollte. Da liess er sich an der
Hausmauer herunter und entkam glücklich.
Soweit der Bericht der Schwester.

Von 1893 bis zu seinem Jod 1932 war Gisler

Dogmatiker am Priesterseminar St. Luzi, für viele

Priestergenerationen die unangefochtene theologische

Autorität. Er verkörperte das Lehramt im
Bistum Chur und gehörte zu den profiliertesten
Theologen der deutschen Schweiz.

Ein zwiespältiger Erfolg machte den aus Uri
stammenden Gisler zusätzlich weitherum
bekannt. Er schoss den Breslauer Kirchenhistoriker
Joseph Wittig (1879-1949) ab. Das war Teils Ge-

schoss, obwohl sich auch andere Schützen an der

unrühmlichen Treibjagd beteiligten. Um was ging
es? Wittig publizierte 1922 in der Zeitschrift
«Hochland» einen Aufsatz mit dem Titel «Die
Erlösten». Es war keine wissenschaftliche Arbeit,
sondern der Aufschrei eines Seelsorgers, der Wittig

trotz akademischer Karriere stets blieb. Er hatte

seine Mühe mit der in seinen Augen sterilen und
blutleeren Erlösungslehre in den dogmatischen
Handbüchern. Und er ritt eine Attake gegen die

Dogmatiker allgemein. Lassen wir ihn kurz zu

Wort kommen:

Der Katholik treibt sich sein Leben lang... in den

Grenzgebieten des Reiches Gottes herum und fühlt sich

stets von Strafen für Grenzüberschreitungen bedroht. Er
hat gar keine Zeit, etwas nach der Mitte des Gottesrei-



ches zu wandern, wo es eigentlich erst schön zu werden
beginnt. Er muss fortwährend an der Grenze
Grenzverletzungsprozesse mit seiner Seele, mit seinem Beichtvater,

mit seinem Herrgott durchfechten... Er liebt Gott,
aber immer aus der Ferne, von der Grenze her, wo er
diese Liebe mit jeder Minute verlieren kann... Wenig
davon, dass das Joch Christi süss und seine Bürde leicht
sei. Wenig von der Freiheit der Kinder Gottes. Acht
Seligkeiten hat der Heiland verkündet, aber keine ist zu
schmecken... 0 ihr Dogmatiker... bitte, macht die
Gnadenkammern auf!7

Dann hatte Wittig sein Turmerlebnis. Es war
ihm, als hörte er Jesus sprechen: «Vertraue!» Wittig

sah die katholische Lebensfreude auf weite
Strecken ausgedörrt, weil die Quellen des

Ur-Vertrauens von legalistischem Denken und Handeln
verschüttet waren. Wenn Jesus auf solche Weise

Seelsorge betrieben hätte, wären ihm die Apostel
davon gelaufen, meinte Wittig.

Gisler antwortete seinem Kollegen in Breslau

umgehend in der von ihm im Jahr 1900

mitbegründeten Zeitschrift «Schweizerische
Rundschau» unter dem bezeichnenden Titel «Luther re-
divivus?»" Er konterte knallhart dogmatisch. Was

Gisler gegen Wittig auf die Barrikaden trieb, ist
schwer verständlich, zumal Gisler ja selbst unter
Verdächtigungen gelitten hatte. Möglicherweise
hatte ihn die Fehde mit Decurtins dermassen trau-
matisiert, dass er seine linientreue Dogmatik noch

einmal unter Beweis stellen wollte. Der Lohn blieb
nicht aus. Wenige Jahre später wurde er vom
Papst zum Weihbischof mit Recht der Nachfolge
ernannt. Aber die himmlische Regie wollte es

anders. Gisler starb, bevor er den alten Bischof
beerben konnte.

Vielleicht war die Barriere zwischen beiden
Männern vor allem psychologischer Art. Wittig
hatte einen blumigen und zugleich unverblümten
Stil. Er scheute sich nicht, Stationen seines
priesterlichen Werdeganges ironisch zu schildern. Die

Erinnerung an seinen Eintritt ins Priesterseminar
verleitete ihn zur Analogie mit dem Gang ins

Schlachthaus. Die rührenden Abschiedsbesuche

seiner Verwandten und Bekannten entlockten ihm
folgenden Vergleich:

Wenn bei uns daheim ein Kalb verkauft werden soll,
der Schlächter wird für Nachmittag erwartet, dann geht
alles noch einmal in den Stall... Man will das Kalb noch
einmal sehen... Dass das muntere Tierlein nun am

Strange fortgeführt und geschlachtet werden soll, dass

es nicht aufwachsen soll wie sein Vater, der Stier, und
seine Mutter, die Kuh, das will man... sich zu Herzen

gehen lassen.''

So was verschlug Gisler die Sprache, ihm, der

es gewohnt war, seine Churer Zöglinge mit
nüchternem Pathos und getragener Feierlichkeit auf die

erhabenen Gefilde priesterlicher Spiritualität zu
führen. Nein, da verstand er die Welt nicht mehr.

Zwischen Breslau und Chur zündeten die Funken.

Der Häresieverdacht Gislers und pastorale
Bedenken in Breslau koalierten. Der Breslauer
Fürstbischof und Kardinal Adolf Bertram,
Vorsitzender der deutschen Bischofskonferenz, ein zwar
volkstümlicher, aber unsicherer Mann, der sich

später im Kirchenkampf gegen Hitler mehr durch
Lavieren als durch Gradlinigkeit auszeichnete,

entzog Wittig brüsk Anerkennung und Schutz. Der
Prozess war nicht mehr aufzuhalten, obwohl Papst
Pius XI. Wittig Anerkennung gezollt hatte. 1925

wurden sechs Schriften des Breslauer Theologen
auf den Index gesetzt, darunter auch solche, die

seinerzeit das Imprimatur erhalten hatten. 1926

wurde Wittig exkommuniziert, weil er sich

weigerte, das Tridentinische Glaubensbekenntnis und
den Antimodernisteneid zu wiederholen. Was Wittig

am schmerzlichsten traf, war das frostige
Geheimverfahren. Jede Bitte um genaue Bekanntgabe

der Vorwürfe und um Anhörung blieb ohne

Antwort.

Wittig blieb katholisch, obwohl weggewiesen
vom Tisch der Mutter Kirche. Aber er heiratete ein

Jahr nach der Exkommunikation. Nach dem Krieg
kam es aber zur Wiedergutmachung. Vorher waren

alle Versöhnungsbemühungen an der Forderung

der Breslauer Kurie nach vollständiger
Unterwerfung und Konsequenzen aus der kanonisch

ungültigen Ehe gescheitert. Nach der
deutschen Kapitulation gehörte auch Wittig zu den

schlesischen Vertriebenen. Die fünfköpfige Familie
erhielt Unterkunft in der Lüneburger Fleide. Da
erreichte ihn 1946 befreiende Post. Papst Pius XII.

gewährte die Rekonziliation ohne jede Auflage.

Zugleich liess ihm der Vatikan 100 Dollar
Schmerzensgeld zukommen. Das Schreiben war
unterzeichnet von Substitut Montini, dem späteren Paul

VI.10

143



Mobilisierung kirchlicher Kräfte

Dreissig Jahre später eine völlig veränderte

theologische Grosswetterlage. Die katholische Kirche

war durch die Krisen- und Kriegsjahre und die
Konfrontation mit den totalitären Ideologien mehr
als nur davon gekommen. Sie fühlte sich bestätigt
und bestärkt. «Die Hitlers kommen und gehen, die

Kirche bleibt bestehen.» Mit diesem abgewandelten

Stalin-Zitat könnte man ein Stück
Grundbefindlichkeit wiedergeben. Man durfte getrost, ja
musste auf dieser bewährten Linie weiterfahren.
Kontinuität, wenn nicht gar Restauration war
angesagt. Das Ansehen von Kirche und Klerus schien

ungeschmälerter denn je. Die kirchlichen Berufe
blieben bis tief in die fünfziger Jahre attraktiv. In
den Priesterseminarien rekrutierten sich zahlen-

mässig starke Jahrgänge.
Es gab indes Stimmen, welche diese Stimmung

satter Behäbigkeit und unangefochtener
Selbstzufriedenheit kritisierten. Hans Urs von Balthasar
versuchte 1952 mit seinem kleinen Buch «Schleifung

der Bastionen» Sand ins ölglatte kirchliche
Getriebe zu streuen. Mit diesem Opus handelte er
sich damals den Ruf eines unsicheren Kantonisten
ein, dem man nicht über den Weg trauen konnte
und dessen esoterische Zirkel dem wohlbestallten
Klerus mindestens spirituell subversiv vorkamen.
Er war ja auch ein akademischer Aussenseiter, ein

frei schwebender Meister und Lehrer ohne Lehrstuhl

und seine theologischen Gedankengänge
bewegten sich im hohen Olymp der Kirchenväter, der

Mystiker und Mystikerinnen sowie der Dichter und
Denker. Aber trotz einer gewissen Entrücktheit
besass er die Sensibilität eines Seismografen. Er
misstraute dem eingespielten innerkirchlichen
Burgfrieden, der die geistig-geistliche Untugend
Trägheit als Patin hat.

Es gibt in der Kirche keine Heiligkeit, die nicht ihre
eigentliche Bewährung am Widerstand der innerkirchlichen

Beharrungskräfte zu bestehen hätte... Das Haus
scheint ihnen gebaut, die Zimmer schon tapeziert,
jedem kommenden Geschlecht bleibt eine kleinere subtilere

Arbeit übrig: die Ausschmückung der fertigen Räume,

der immer geringer werdenden Zwischen-Räume,
das Ordnen in den Schubladen. Zuletzt nur noch das
Abstauben."

Balthasar schreibt vom Gewicht der Laien in
der Kirche der Zukunft. Dies wird auch eine Neu¬

verteilung der Gewichte kirchlicher Verantwortung

nach sich ziehen:

Eine scheinbare Überbelastung des Hierarchischen
führt von selber zu einer Förderung des Demokratischen,

während das Ernstnehmen des Demokratischen
sofort und unweigerlich für jeden, der daran rührt, zur
persönlichen... Sendung im Sinne des kirchlichen Apo-
stolats in der Welt wird.12

Hans Urs von Balthasar hatte als Exjesuit keine
leichte Position. Der Bischof von Chur, Christianus
Caminada (1876-1962), gewährte ihm priesterliches

Heimatrecht. Er inkardinierte ihn im Bistum
Chur. Bischof Caminada erwies sich auch gegenüber

Otto Karrer, einem Pionier der frühen
Ökumene, der ebenfalls aus dem Jesuitenorden ausgetreten

war und längere Zeit in seinen priesterlichen

Tätigkeiten suspendiert war, als verständnisvoller

Anwalt, im Gegensatz zur bischöflichen
Kurie in Solothurn und gewissen Scharfmachern

an der Theologischen Fakultät Luzern. Im bischöflichen

Schloss in Chur hauste damals ein theologisch

aufgeschlossener und liberaler Geist, der
vom Priesterseminar herunterwehte. Die theolo-

gisch-pastorale Grosszügigkeit und Offenheit war
nicht auf Einzelfälle beschränkt. Karl Rahner, ein

grosser Vertreter cler neueren katholischen Theologie,

konnte mehrere Bände seiner «Schriften zur
Theologie» «mit kirchlicher Druckerlaubnis des

bischöflichen Ordinariates Chur» publizieren.
Professoren des Priesterseminars wirkten als Experten

mit.
Die Mobilisierung der kirchlichen Kräfte, der

Vereine und Gruppen im Zeichen der Katholischen
Aktion, verbunden mit dem Apostolat der Laien,
ist die Hauptursache für die spätere Entwicklung
vor, während und nach dem zweiten Vatikanischen

Konzil. Die Geister, die gerufen wurden,
nahmen nicht bloss ihre Berufung wahr, sondern
riefen ihrerseits nach Mitverantwortung und
Mitgestaltung. Sie wollten nicht nur Mitarbeit unter
Anweisung verrichten, sondern verlangten auch

nach Mitbestimmung. Als Johannes XXIII. am
25. Januar 1959 ein Allgemeines Konzil ankündigte,

löste das bei denen, die auf Bewahrung
ausgerichtet waren, Skepsis bis Ablehnung aus, in der
römische Kurie zum Teil das blanke Entsetzen.

Diejenigen, die auf Aufbruch und Veränderungen
hofften, setzten grosse Hoffnungen auf das Konzil

144



und wurden oft von einem euphorischen Schwung
getragen.

Der mit der Ankündigung des Konzils verbundene,

allerdings kurze Kirchenfrühling war ohne
den «Vormärz» der vergangenen Jahrzehnte
undenkbar. Die Liturgische Bewegung seit den 20er
Jahren, die Bibeltheologie, die Revitalisierung der
Kirchenväter, die heilsgeschichtliche Perspektive
der Dogmaitk, die Christozentrik und wieder
belebte Osterspiritualität, die Bemühungen der
Moraltheologie um eine die ganze Persönlichkeit des

Menschen würdigende Ethik, die positive Einstellung

zur Sexualität, die Aufwertung der Laien, des

Allgemeinen Priestertums der Getauften, Gefirm-
ten und Verheirateten, die Relativierung des

Kirchenrechts, das positivere Verständnis für die
anderen Konfessionen - das alles und vieles mehr
konnte auf Dauer nicht auf Exerzitien, Einkehr-
und Studientage, auf anregende Fragestunden mit
aufgeschlossenen Religionslehrern, auf Vorlesungen

im Rahmen des theologischen Unterrichts, auf
Fortbildungskurse, auf Klerikerdiskussionen, auf
Artikelserien und theologische Entwürfe
beschränkt bleiben, mit der Etikette versehen «Ver-

schlussache, vielleicht später einmal», sondern

drängte nach Verwirklichung.
Vieles hatte sich angestaut, war eingelagert.

Nachher stellte es sich heraus, dass es wie in
einem Dampfkessel ohne Ventil brodelte. Mit
liturgischen Veränderungen konnte es nicht sein
Bewenden haben, zumal die kirchenrechtlichen und

disziplinären Gesetze und Bestimmungen vorerst
unangetastet blieben. Das erklärt denn auch

gewisse Eruptionen und das mangelnde
Fingerspitzengefühl und fehlende Einfühlungsvermögen
liturgischer Kahlschläger mit Bildersturmmanieren,

die viele vergrämten. Andere vermissten nach
der Maienblüte den Sommer mit der Reifung der
Früchte. Viele aus der «Herde» der Katholiken
sahen sich einer hartnäckigen «Schafskälte» ausgesetzt.

Der Kirchenkater wurde gross.
Die geschilderte Aufbruchstimmung weckte

auch am Priesterseminar St. Luzi in Chur die

theologischen Lebensgeister. 1957, kurz vor Schluss

der Ära der Pius-Päpste, aus Anlass des 150.
Jubiläums des Priesterseminars St. Luzi, gaben die

drei Professoren Johannes Feiner, Josef Trütsch
und Franz Böckle einen starken Band unter dem

Krypta in der St. Luzi Kirche Chur. (Foto: F. Casutt, 2001)

Titel «Fragen der Theologie heute» heraus. Das

Werk löste ein beachtliches und positives Echo

aus. Der Sammelband mit gewichtigen Autoren zu
Eckthemen der systematischen Theologie machte
Momentaufnahmen von aktuellen Diskussionen zu
wichtigen Themen, noch sehr behutsam und
vorsichtig, aber durchaus anregend.

Das monumentale, über 6000 Seiten zählende

Opus magnum «Mysterium Salutis», zwischen
1965 und 1976 erschienen, eine Gesamtschau der

Theologie unter dem Aspekt der Heilsgeschichte,
wurde wiederum von Johannes Feiner und
zusätzlich von Magnus Löhrer herausgegeben. Magnus

Löhrer ist in diesem Jahr verstorben und
gehörte nebenamtlich auch zum Lehrkörper der
Theologischen Hochschule. Die Abkürzung «My-
Sal» (für Mysterium Salutis) ist zwar etwas
doppeldeutig, aber ein Standardwerk und Klassiker,

vergleichbar mit Karl Barths «Kirchlicher Dogma-
tik», bleibt es über Generationen. 1973 gab Johannes

Feiner mit Lukas Vischer das «Neue
Glaubensbuch» heraus, eine Art ökumenischen
Katechismus.

145



Diese fruchtbaren Zeiten von St. Luzi wurden in
kleinerem Umfang fortgesetzt durch die zusammen

mit der Theologischen Fakultät Luzern
herausgegebenen «Theologischen Berichte», ferner
kleineren Sammelbänden mit öffentlichen
Vorlesungen und nochmals mit einem Professoren-

Teamwork, anlässlich des 175-jährigen Bestehens
des Priesterseminars, unter dem Titel «Der Sonntag-

der Kirche liebstes Sorgenkind». Auch an der
«Ökumenischen Kirchengeschichte der Schweiz»

wirkte die Theologische Hochschule Chur mit.
Nicht zu vergessen sind die in eigener Regie von
diversen Professoren verfassten Publikationen. In

öffentlichen Vorlesungsreihen wurde vor allem der
ökumenische Austausch gepflegt.

Gründung der Theologischen Hochschule Chur

1968 wurde durch römischen Entscheid das

theologische Studium des Priesterseminars zur
«Theologischen Hochschule Chur» erhoben, mit
der Möglichkeit, das Diplom in Theologie zu
erwerben. Die römische Kongregation für das kirchliche

Bildungswesen ermächtigte am 31. Oktober
1973 die Theologische Hochschule, den akademischen

Grad des Lizentiats zu verleihen. Zugleich
gab die römische Kongregation der Hoffnung und

Erwartung Ausdruck, dass diese Abschlüsse auch

staatlich anerkannt werden. Die Hochschulkonferenz

und das bischöfliche Ordinariat ersuchten die

Verwaltungskommission des Corpus Catholicum,
mit der Regierung diesbezügliche Verhandlungen
aufzunehmen. Die Verwaltungskommission
befürwortete am 28. Dezember 1973 das Gesuch mit
dem Vermerk, dass eine solche Anerkennung
ohne finanziellen Konsequenzen für den Kanton

möglich sei. Daraufhin gelangte am 12. Juli 1974

die Verwaltungskommission in Absprache mit
Bischof Johannes Vonderach mit einer Delegation
der Theologischen Hochschule, des bischöflichen
Ordinariates und der Verwaltungskommission der
katholischen Landeskirche direkt an die Regierung.

Der damalige Rektor der Hochschule, Prof.

Aladar Gajary, hat durch seine konziliante Art
atmosphärisch und substantiell zum guten Gelingen

beigetragen.
Die Regierung beauftragte hierauf das

Erziehungsdepartement mit der Abklärung der Frage.

Dieses wiederum liess durch zwei Juristen, alt
Regierungsrat Dr. Gion Willi und alt Departementssekretär

Dr. Christian Schmid, ein Gutachten
ausarbeiten. Beide kamen zum Ergebnis, eine solche

Anerkennung sei möglich, weil gemäss Artikel 41

der Kantonsverfassung dem Staat das
Oberaufsichtsrecht über das gesamte Unterrichtswesen
zustehe.

Am 19. Februar 1976 stand dieses Traktandum
auf der Tagesordnung des Grossen Rates. Bei der

Vorstellung der Vorlage wurde abgesehen von

juristischen Überlegungen die kulturelle Bedeutung

für die Stadt und die Region ins Feld geführt.
Eintreten war unbestritten und die sieben Artikel
wurden mit 98:0 Stimmen angenommen.13 Der

einstimmige Entscheid des Grossen Rats war auch

ein eindrückliches ökumenisches Signal.

Ausblick

Im Jahre 1999 haben wir in St. Luzi wieder ein

halb leeres Haus, oder, sehr optimistisch
ausgedrückt, ein halb volles Haus. Das Haus ist im
Unterschied zu 1807 in der Bausubstanz und in
der Infrastruktur völlig intakt, einladend und
einnehmend. Die familiäre Atmosphäre von St. Luzi

war die Stärke und die Trumpfkarte unserer
Theologischen Hochschule. Wer aus der Anonymität
einer Universität kam, hat den persönlichen und

unkomplizierten Umgang zwischen Professoren

und Studierenden immer wieder positiv registriert.
Wir wollen jetzt nicht breit die schmerzlichen

vergangenen zehn Jahre rekapitulieren, den
leidvollen Abgang des 1975 der Theologischen Lloch-

schule angegliederten Dritten Bildungswegs und
des 1985 gegründeten Instituts für Fort- und

Weiterbildung der Katecheten. Aber der Verlust
dieser beiden Säulen unseres Hauses wirkt sich

ungünstig aus. Blicken wir nach vorn, in die
Zukunft. Aber eines muss für die weitere Planung
klar sein. Nicht ein theologisches und spirituelles
Treibhaus ist gefragt, sondern ein gedeihliches
Klima, das dazu dient, dass die künftigen Priester,

Seelsorger und Seelsorgerinnen auch von rauhen
Winden in der beruflichen Praxis nicht umgeworfen

werden.
Ich bin eingangs vom geografischen Begriff des

«Flofes» ausgegangen. In unserer Stadt wird auch

146



St. Luzi mit seiner Theologischen Hochschule zum
«Hof» gerechnet. Diesen stadtgängigen Jargon
kann man ruhig stehen lassen. Aber eine

Theologische Hochschule darf nicht einfach eine

«Hoftheologie» betreiben, sondern sie hat Anregungen,
neue Fragestellungen und Hilfe zu vermitteln. Sie

muss eine Art Informationsbörse im Bistum sein.

Fine theologische Ausbildungsstätte soll auch
gelegentlich «Opposition» machen. Ich will damit
sagen: sie muss in der Lage sein, bei Bedarf eine

Gegendarstellung zu entwerfen, Alternativlösungen

anzubieten. Dazu ist akademische Freiheit
unverzichtbar. Eine Theologische Hochschule darf
nicht permanent mit Argusaugen bespitzelt werden,

ob ihre Dozenten noch «rechtgläubig» sind.
Und eine Theologische Hochschule bedarf analog
zu den Politikern einer «parlamentarischen
Immunität», was nicht ausschliesst, dass sie wirklich
dem Bistum und dem Bischof zu Diensten steht.

Priesterseminar St. Luzi und Theologische
Hochschule Chur sind vom Architektonischen ein

Komplex von Gebäuden: viele Häuser unter einem
Dach - ein anschauliches Bild für die Kirche mit
den verschiedenen Wohnungen im Haus des

Vaters. Es bleibt der Wunsch und die Hoffnung, dass

sich die diversen Wohnungen dieses Hauses wieder

bevölkern und dass die Theologische
Hochschule wieder zu ihrer früheren Ausstrahlung
zurückfindet.

Vorlesung von Prof. Albert Gasser, Theologische Hochschule Chur.

(Foto: F. Casutt, 2001)

Vorlesung in Kirchengeschichte von Prof. Albert Gasser,

Theologiesche Hochschule Chur. (Foto: F. Casutt, 2001)

Bibliothek der Theologischen Hochschule Chur; vorne Prof. A. Gasser,

hinten Bibliothekar M. Stieger. (Foto: F. Casutt, 2001)

147



Anmerkungen

1 Dor folgende Beitrag ist die leicht überarbeitete,
illustrierte Fassung des Vortrags, der an der Inaugurationsfeier

des Studienjahres an der Theologischen
Hochschule Chur am 22. November 1999 gehalten
und in der Schweizerischen Kirchenzeitung, 6/2000
(168), S. 94-102, publiziert wurde.

2 Nikiaus Meienberg: Reportagen aus der Schweiz,
Zürich 1977, S. 49.

1 Joh. Georg Mayer: St. Luzi bei Chur, Einsiedeln 1907,
S. 101.

4 Mayer: St. Luzi, S. 106.
5 Mayer: St. Luzi, S. 107.
6 Mayer: St. Luzi, S. 115.
7 Joseph Wittig: Die Erlösten, in: Hochland 19/b (1922),

S. 1-26.
8 Anton Gisler: Luther redivivus?, in: Schweizerische

Rundschau XXII (1922), S. 225ff. (verrückte Seitenangabe

im Heft).

'' Anton Gisler: Zur Indizierung von Joseph Wittig, in:
Schweizerische Rundschau XXV1925/26, S. 621. Dieser

Aufsatz, S. 599-622, bringt eine Zusammenstellung

von Passagen aus verschiedenen Abhandlungen
Wittigs und die Widerlegung durch Gisler.

Albert Gasser: Die Kontroverse zwischen Anton Gisler
und Joseph Wittig im Jahr 1922, in: Urs Altermatt
(Hrsg): Schweizer Katholizismus zwischen den

Weltkriegen 1920-1940, Freiburg/Schweiz 1994,
S. 45-55. Karl Ery: Kaspar Decurtins, Bd. 2, Zürich
1952, S. 343ff. Johannes Flury: Decurtins Kampf um
die Kirche, Chur 1997.

" Hans Urs von Balthasar: Schleifung der Bastionen;
Einsiedeln 1952, S. 13 und 16f.

12 Balthasar: Schleifung, S. 79.
12 Botschaften der Regierung an den Grossen Rat

1975/76, S. 383-389. Grossratsprotokoll vom 19.

Februar 1976, in: Verhandlungen des Grossen Rates

1975/76, S. 584-589, 652.

A
PRO

SENECTUTE
GRAUBÜNDEN

Kennen Sie unser umfangreiches
Sport- und Bildungsangebot für
Seniorinnen und Senioren?

In unserem Kurs- und Veranstaltungsprogramm,
das jährlich zweimal erscheint, finden Sie eine

grosse Auswahl an Kursen und Veranstaltungen
für alle Lebensbereiche:

A Sportkurse
A Sportgruppen
A Gesundheit, geistige Fitness
A Umgang mit Computer und Internet
A Sprachkurse
A kreative Tätigkeiten
A Tanz und Unterhaltung

Das Kursprogramm ist kostenlos erhältlich:
Pro Senectute Graubünden, Alexanderstr. 2,
7000 Chur, Tel. 0844 850 844

148


	200 Jahre theologische Ausbildungsstätte für das Bistum Chur

