
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 42 (2000)

Artikel: Was macht uns Menschen menschlich?

Autor: Niederstein, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-972038

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-972038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Am Ubergang zum 21. Jahrhundert

Was macht
uns Menschen menschlich?

von Peter Niederstein

Humanität als Verantwortung

Am
24. September 1998 las

Tschingis Aitmatow im
L Churer Comanderzen-

trum aus seinem im selben Jahr
erschienenen Buch «Kindheit in

Kirgisien». Eigentlich las er gar
nicht, sondern erzählte die eine
oder andere Geschichte daraus,
die sein Freund Friedrich Hitzer
direkt aus dem Russischen
übersetzte. Eine davon berichtet, wie
Aitmatow schon als Knabe
Sekretär des Dorfsowjets wurde,
zu dessen Aufgabe es gehörte,
die Kriegssteuer einzutreiben
und das Geld durch einsame
Gegend reitend zur nächsten Bank

zu bringen. Da fiel ihn mitten in
der Einsamkeit einmal ein Mann

an, ein Deserteur oder ein aus
dem Gefängnis Geflohener. Der
sah die prall mit Geld gefüllten
Satteltaschen, dachte, darin sei

Essbares und schrie vor Hunger.

Doch der junge Tschingis,
besorgt um seinen Transportauftrag,

trieb sein Pferd an und

zog weiter, um 1998 zu gestehen:

«Wie viele Jahre sind
verflossen, ja, mehr als ein halbes
Jahrhundert. Ich kann das, was
damals geschah, bis heute nicht

vergessen. Wenn ich in meiner

engeren Heimat bin und an den

alten Orten, muss ich immer an
diese Begebenheit denken,
obwohl ich mit niemandem darüber

spreche. Sie hat mich tief
bewegt, das Gefühl von
Verantwortung und Gefahr geweckt,
aber auch das der Scham und
der Schande.» Mir ging das

Bekenntnis unter die Haut, weil ein
waches eigenes Gewissen ein
Wesensmerkmal von Humanität
ist und die Übernahme von
Verantwortung gefährlich werden
kann.

Bei mir trug ich damals das

Buch «Unsere Wege treffen sich

am Horizont», die Aufzeichnung
eines Gesprächs zwischen Michail

Gorbatschow, dem letzten
Präsidenten der Sowjetunion,
und Daisaku Ikeda, dem japanischen

buddhistischen Philosophen.

Ikeda sagte da zu Gorbatschow

über ihren «gemeinsamen

Freund Tschingis Aitmatow»:

«Sie wissen sicher, dass

sein Vater unter Stalin verhaftet
und hingerichtet wurde. Sein

Lehrer sagte ihm damals: < Wenn
der Name deines Vaters genannt
wird, dann senke niemals den

Blick» Ohne Furcht, die Behörden

könnten es erfahren, forderte

der Lehrer, der Junge solle auf
seinen Vater stolz sein.» Ich bat
Aitmatow, weil mir das Buch seiner

betonten Humanität wegen
viel bedeutet, etwas hineinzu¬

schreiben. Er tat es spontan,
deutete an, Herr Hitzer möge mir
seine in Russisch geschriebene
Widmung ins Deutsche übersetzen,

in der es hiess: «Mit Vergnügen

unterzeichne ich auf diesem

mir werten Buch.»

Ich nannte den Namen Albert
Schweitzer (1875-1965), weil
der auch in diesem Buch
vorkommt, und zeigte ihm mein
Buch «Schnittpunkte. Albert
Schweitzer mit der Seele

suchend». Das nahm er zärtlich in
seine Hand, bevor er es mir wieder

reichte. Über die Sprachgrenze

hinweg empfand ich nun
selber die Weisheit: «Unsere

Wege treffen sich am Horizont.»
Über Schweitzer sagte Gorbatschow

in jenem Gespräch: «Übrigens

haben Sie, Herr Ikeda,
einen Träger des Albert-Schweit-
zer-Preises vor sich. Dieser Preis

bedeutet mir sehr viel. Als
Missionar versuchte Schweitzer auf
seinem Lebensweg die gleiche

Aufgabe zu lösen, die wir uns
gestellt haben, nämlich die Grundlagen

eines neuen Humanismus

zu formulieren. Hören Sie, was

er schreibt: <Wahrhaft ethisch ist
der Mensch nur, wenn er der

Nötigung gehorcht, allem Leben,

dem er beistehen kann, zu helfen,

und sich scheut, irgend
etwas Lebendigem Schaden zu

tun. Er fragt nicht, inwiefern die-

32



ses oder jenes Leben als wertvoll
Anteilnahme verdient, und auch
nicht, ob und inwieweit es noch

empfindungsfähig ist. Das Leben
als solches ist ihm heilig.) Diese

Sicht auf das Leben hilft uns, die
mechanistische Weltanschauung
des zwanzigsten Jahrhunderts
zu überwinden, in der der Mensch
als der Veränderer und Bezwinger

der Natur erschien, der die

gewohnte Ordnung der Dinge
umstürzt, der nicht über die Folgen

seines Handelns nachdenkt,
der sich nicht darum kümmert,
was nach ihm kommt.»

Jener Abend im Comander-
zentrum hat auch dieses Essay

zur Folge, bat mich doch
damals der Redaktor des Bündner
Jahrbuchs, etwas zum Thema
«Humanität am Übergang zum
21. Jahrhundert» zu verfassen.
Das nächste Jahrhundert ist

näherliegend als gleich das

ganze nächste Jahrtausend.
Indem ich von Personen erzähle,
womit ich ja bereits begonnen
habe, will ich in einer zunehmend

unpersönlichen Gesellschaft

Werte der Humanität, der
Nächstenliebe nennen, die wir
über jene Schwelle mitzunehmen

haben.

Inneres Gesammeltsein

Albert Schweitzer weilte im
Sommer 1907 in Celerina. Hier
arbeitete er am Abschluss seines

mehr als 800 Seiten umfassenden

Werkes über Johann Sebastian

Bach. Dazu schrieb er, ein
vorletztes Kapitel betreffend, am 2.

September an seine Freundin
und spätere Frau Helene Bress-
lau: «Ich sitze ganz allein im
Wald am Weg nach Pontresina...

die anderen machen einen grossen

Ausflug mit dem Wagen, und
ich bin zu Hause geblieben, um
das Kapitel zu Ende zu schreiben.

Es ist fertig! Ich könnte in

die Luft springen... ich stecke in
diesen Brief hier die herrliche
Luft des Engadins und meine
guten Gedanken und den Duft der
Tannen hinein.» Am Ende seines

Bach-Buches betonte Schweitzer,
dass heute vielleicht mehr denn

je «inneres Gesam-meltsein» not
tue, und er schloss mit den Worten:

«Möge diese Erkenntnis

durchdringen. Dann wird Bach

mit dazu helfen, dass unsere Zeit

zur geistigen Sammlung und zur
Innerlichkeit komme, die ihr so

not tut.»
Weilte Schweitzer einmal, so

der mit ihm gut bekannte Dichter

Stefan Zweig (1881-1942) öfters
im Engadin, erstmals im Januar
1918, wie gleichfalls dem trefflichen

Buch von Kurt Wanner
«Der Himmel schon südlich, die

Luft aber frisch» zu entnehmen
ist. Sein 1935 in Englisch
erschienenes Buch «Die

Weltanschauung der indischen Denker.

Mystik und Ethik» hatte Schweitzer

noch druckfrisch an Zweig
gesandt, welcher sich postwendend

mit den Worten bedankte:
«Ihr Buch... bereichert das

innere Gefühl, indem es die
Verwandtschaft der Ideen dartut,
und immer berühren sich ja auf
ihrem obersten Gipfel die Rassen

und Nationen. Nur das Untere
lebt im Gegensatz und Streit, und

wer uns lehrt aufblicken, hebt

uns über diese trüben Zonen

hinweg. Herrlich haben Sie dies
getan Selten war eine Zeit, die so

sehr der bestärkenden Menschen

bedurfte.»

Ein Gewissen gegen die Gewalt

Während seiner Aufenthalte
in Graubünden ist Stefan Zweig,
der auch historisch rastlos
Forschende, wohl auf den einstigen
Churer Pfarrer Johannes Gantner

(gest. 1605) gestossen. Von

dem sei hier kurz berichtet.

Der Churer Bürger Georg
Frell, von Beruf Buchbinder und

Buchhändler, wurde mehrmals

aus seiner Heimatstadt, was sich

in der zweiten Hälfte des 16.

Jahrhunderts zutrug, verbannt,
weil er täuferische Lehren vertrat

und auch mit täuferischen
Büchern handelte. Gegen das

1570 über Frell verhängte
Verbannungsurteil protestierte
Johannes Gantner, ebenfalls ein

Churer Bürger, der 1566 als Pfarrer

an die Regulakirche berufen
worden war, vor dem Churer
Rat. Auch auf der Kanzel vertrat
er die Überzeugung, der Glaube

sei als eine lautere Gnade Gottes

frei, niemand dürfe in seinem
Gewissen gedrängt noch etwa zu
einem Eid gezwungen werden.
Frell habe nichts getan, was die

Verbannung rechtfertigen würde.

Vermutlich kannte Gantner
die Schrift «Ob man Ketzer
verfolgen und überhaupt wie man
mit ihnen verfahren müsse».
Diese hatte der Humanist Sebastian

Castellio (1515-1563) unter

dem Pseudonym Martinus
Bellius im Jahr 1554 herausgegeben.

Castellio, ein christlicher
Verfechter der Toleranz,
verwahrte sich darin energisch
gegen Ketzerverfolgungen. Anlass
bot ihm die 1553 erfolgte
Verbrennung Michael Servets im
Genf Calvins. Johannes Gantner

33



betreffend schrieb Stefan Zweig
in seinem 1936 - zur Zeit der

Hitler-Tyrannei - erschienenen Buch

«Castellio gegen Calvin oder Ein

Gewissen gegen die Gewalt»:

«...der Graubündner Prediger

Gantner - eine prachtvolle
Gestalt, würdig, dass ein Schweizer

Dichter sie formte - erschien
bei der selbstaufopfernden
Verteidigung eines Wiedertäufers

vor dem Churer geistlichen
Gericht mit dem <Martin-Bellius>-

Buche in der Hand...»
Jahrzehnte sind's her, da hat

mir der Malixer Pfarrer und
Dekan der Synode Peter Hemmi
(1881-1968) sein Büchlein
«Sebastian Castellio» geschenkt. Am
Schluss seiner Darstellung zitierte

Ilemmi, wie Castellio einem
Freund in einem Brief rät, was er
zu tun habe, wenn Menschen

«wegen ihrer Religion getötet
werden»: «Es wäre frömmer
und Gott angenehmer, du
bemühtest dich unter eigener
Gefahr mit dieser Widerlegung der

Regierenden, als dass du unter
ihrem Schutz disputierend das

Unglück der Unglücklichen noch

vergrösserst. Wenn wir übrigens
sicher wissen wollen, was unsere

Pflicht ist, müssen wir so denken:

<Was würde Jesus tun,
wenn er hier wäre?> Dann werden

wir sofort in unseren Herzen
die Antwort vernehmen.»

Die Weisse Rose

«Ein Gewissen gegen die

Gewalt», so der Untertitel des

genannten Zweig-Buchs, erinnert
mich an Kurt Huber. 1893 in
Chur geboren, in Stuttgart
aufgewachsen, hatte er in München

Philosophie und Musikwissen¬

schaften studiert, wurde dann
Professor an der Universität
München. Als Philosoph war
Leibniz sein Forschungsschwerpunkt

und als Musikwissenschaftler

das Volkslied. Die Hörsäle

füllten sich zum Gedränge,

wenn Professor Huber Vorlesungen

hielt. Er gehörte als Professor

der Münchner Studentenopposition

«Die Weisse Rose» um die

Geschwister Hans und Sophie
Scholl an und wurde wie diese

und andere aus deren Kreis 1943

von den Nazis ermordet.
Diese Widerstandsbewegung

operierte vor allem mit
Flugblättern. Am 14. Februar 1943

hatte Huber noch das sechste

und letzte Flugblatt entworfen.
Darin standen Sätze wie der:
«Eine Führerauslese, wie sie

teuflischer und bornierter
zugleich nicht gedacht werden
kann, zieht ihre künftigen
Parteibonzen auf Ordensburgen zu

gottlosen, schamlosen und
gewissenlosen Ausbeutern und
Mordbuben heran, zur blinden,
stupiden Führergefolgschaft.»

Der Ruf der Freiheit

Zur Zeit der «Weissen Rose»

studierte Hildegard Hamm-Brü-
cher an der Universität München
Chemie. Seit Jahrzehnten ist für
diese grosse alte Dame der
deutschen Nachkriegspolitik
Graubünden Ferienland. Namentlich
mit Klosters ist sie verbunden,
wie sie mir vor einiger Zeit
erzählt hat. Sie ist wohl eine der

wenigen, die in der Politik

Zivilcourage gezeigt haben.

Meiner Frau und mir sandte

sie kürzlich das Buch ihrer
Lebensbilanz mit dem Titel «Frei¬

heit ist mehr als ein Wort». Darin

schrieb die deutsche FDP-Politikerin

im Rückblick auf ihre
Münchner Studentenzeit (1940-
1945), sie habe sich der Gruppe
der vergleichsweise wenigen
Deutschen, «die aus politischen,
weltanschaulichen oder religiösen

Gründen Gegner der
Naziherrschaft waren», zugehörig
gefühlt. «Aber wir entschlossen

uns weder zum Widerstand,
noch hatten wir ein deutliches

politisches Ziel.»
Weiter bekannte Hildegard

Hamm-Brücher: «Auf diesem

Hintergrund wurde der
konsequente Weg der Studenten der
Weissen Rose in den Widerstand
bis in den Tod für mich das, was
man heute ein Schlüsseierlebnis
nennt. Hans Scholl starb mit dem
Ruf <Es lebe die Freiheit» auf dem
Schafott. Die Erschütterung über
ihren Opfertod hat mein Leben

und Denken fortan bis heute
bestimmt und mich nach 1945
unausweichlich in die Politik
geführt. Zeitlebens wollte ich mich
für die Freiheit und Würde des

Menschen einsetzen.»
In diesem Zusammenhang

nenne ich Bassam Tibi, der auch

gelegentlich Ferien in Graubünden

verbringt und mit dem mich
intensive freundschaftliche
Gespräche verbinden. Tibi ist
Professor für internationale
Beziehungen an der Universität
Göttingen und zugleich auch an der
Harvard Universität tätig. Er gilt
als Begründer der «Islamologie»,
einer sozialwissenschaftlich
ausgerichteten Islam-Forschung. In
seinem neusten Buch geht Bassam

Tibi der Frage, so auch der

Titel, «Europa ohne Identität?»
nach. Darin schreibt er:

34



«Wir dürfen die Generationen

von Europäern nicht vergessen,
die für die Werte der Freiheit und
Menschenrechte gekämpft
haben. Diese Errungenschaften sind

in den westlichen Demokratien

unserer Gegenwart scheinbare

Selbstverständlichkeiten; sie werden

von der heutigen übersättigten

und trägen Generation nicht
mehr als besonderes Gut
geschätzt. Viele Europäer, die

keinen Glauben haben, können sich

nicht einmal vorstellen, dass ein

Mensch wegen seines Glaubens

verfolgt werden kann. Ich habe

Europa dem Orient als Heimat

vorgezogen, weil mir in Europa
Grundrechte garantiert werden.

Leuten, die die Freiheit in die

Wiege gelegt bekommen, fällt es

schwer, dies zu verstehen. Viele

junge Europäer und einige
Meinungsführer unter ihnen wissen
die eigenen Werte der Freiheit
nicht mehr zu schätzen.»

Verantwortung
für das Raumschiff Erde

1987 erhielt der Philosoph
und Religionshistoriker Hans
Jonas (1903-1993) den Friedenspreis

des deutschen Buchhandels.

Jonas war deutscher Jude,

studierte in Marburg Philosophie
bei Martin Heidegger und Theologie

bei Rudolf Bultmann und

emigrierte 1933 aus Nazideutschland.

Jonas drückte den neuen
Humanismus, den Gorbatschow,

wie eingangs dieses Essays
ausgeführt, forderte, so aus: «Unsere

Umwelt ist ja wie ein Raumschiff,

das nicht vergrössert werden

kann. Genau da entsteht ein

Missverhältnis. Wer dachte früher

schon an den ganzen Erdball,

wer dachte schon an kommende
Jahrhunderte!» Für Jonas gab es

Fortschritt nur, wenn die Freiheit
nicht abhanden kommt - ebenso,

wie es Verantwortung nur geben

kann, wenn Freiheit möglich ist.

Er postulierte: «Wenn es ein

Prinzip Hoffnung gibt, dann nur
als Hoffnung darauf, dass der
Mensch sich selber Einhalt gebieten

kann.» «Das ist», so schloss

er, «Das Prinzip Verantwortung»,
sein hierzu 1979 erschienenes

Buch, «ein gar nicht so bescheidenes

Ziel der Verantwortung für
die Zukunft des Menschen.»

Brot auch für die Seele

In meiner unter diesem Titel
1974 erschienenen Schrift spielte
ich auf ein Fernsehinterview an,
in dem sich der Psychoanalytiker
und Sozialphilosoph Erich Fromm

(1900-1980) zur gegenwärtig in
unseren Breitengraden erlebten

Sinnlosigkeit menschlichen
Daseins mit der Forderung äusserte

: « Mehr zu sein als mehr zu
haben und zu benutzen.»

Als dann 1976 sein Buch «Haben

oder Sein. Die seelischen

Grundlagen einer neuen
Gesellschaft» erschien, hat es dieses

mir besonders angetan. Der
Unterschied zwischen Sein und
Haben, so führte hier Fromm aus,
«ist nicht identisch mit dem
Unterschied zwischen östlichem
und westlichem Denken. Er
entspricht vielmehr dem
Unterschied zwischen dem Geist einer
Gesellschaft, die zum Mittelpunkt
Personen hat, und dem Geist

einer Gesellschaft, die sich um Dinge

dreht». Der Sabbat galt ihm
als «die wichtigste Idee innerhalb

der Bibel und des späteren

Judentums... Am Sabbat lebt
der Mensch, als hätte er nichts,
als verfolge er kein Ziel ausser zu
sein, d.h. seine essentiellen Kräfte
auszuüben - beten, studieren,
essen, trinken, singen, lieben».
Die Geschichte von der Versuchung

Jesu deutete er so: «Satan

ist der Vertreter des materiellen
Konsums und der Macht über die

Natur und den Menschen. Jesus

ist die Verkörperung des Seins

und der Idee, dass Nichthaben
die Voraussetzung des Seins ist.»
Und so forderte Fromm ebenfalls
einen «neuen Humanismus» -
neu, weil wir, wie er 1962 in
einem Vortrag sagte, den
Humanismus während der vergangenen

50 Jahre vergessen haben.
Just während ich dies

niederschreibe, ruft mich ein ehemaliger

Konfirmand an, der seit Jahren

Psychiatriepfleger ist und

gern seinen Beruf ausübt. Wir
unterhalten uns angeregt. Zwi-
schenhinein bemerkt er, im
Vergleich mit früher beobachte er
bei seiner Arbeit eine Zunahme

an Aggressivität und Rücksichtslosigkeit,

beispielsweise räume
kaum noch einer die Tasse eines
anderen weg...

Wieder auf Fromm
zurückkommend fiel mir auf, dass

ihm Goethe als der «wichtigste
aller humanistischen Denker des

18. und 19. Jahrhunderts» galt.
Goethe, der in sich und um sich
die Schattenseiten des Humanuni

durchütt, erkannte aber
ebenso die Lichtseiten.

Das Erleben von Glück

Johann Wolfgang von Goethe
hebte es, eigenen Gedanken

nachzuhängen, welche die Persönlich-

35



keit reifen lassen. Dazu gab er im
West-östlichen Divan der Suleika

das Wort, in welchem wir selbst

uns widerspiegeln können:

«Volk und Knecht
und Überwinder,

Sie geslehn zu jeder Zeit,
Höchstes Glück
der Erdenkinder

Sei nur die Persönlichkeit.»

Neben diesem und vielem
mehr gehörte für Goethe, den die

in Chur geborene Angelika Kauff-

mann (1741-1807) so sympathisch

1788 in Rom porträtiert
hat, das Glück im Schutzmantel
des Trostes durch die Musik. In
seinem Gedicht «Aussöhnung»,
das an die Pianistin Marie Szym-
anowska ursprünglich gerichtet
war, bekannte Goethe:

«Die Leidenschaft bringt
Leiden! -

Wer beschwichtigt
Beklommnes Ilerz,

das allzuviel verloren?

Da schwebt hervor Musik
mit Engelsschwingen,
Verflicht zu Millionen

Tön' und Töne,

Da fühlte sich -
o dass es ewig bliebe! -

Das Doppelglück der Töne

wie der Liebe.»

Der Glückserfahrung füge ich
den Gedanken hinzu: Fremdes
Glück erweckt das eigene. Das

will ich erzählen: An einem
wunderschönen Sommertag sass ich
in Runkels, dem also benannten
«Taminser Himmel», vor Schnellers

Hütte, um in der Stille der

Bergwelt zu denken und zu
schreiben. Da beobachtete ich
vis-ä-vis einen Knaben, der
seinen Hund streichelte und
überglücklich war, als der Hund vor
Freude jaulte, wozu mir einfiel :

Das Glück auf Erden ereignet
sich, wenn wir einem fremden
Glück beiwohnen, das uns selbst

am Herzen liegt. Das fremde
Glück, das Glück des anderen
erweckt das eigene Glück, der Blume

vergleichbar, die sich der
Sonne öffnet.

Humanität vererben

Davon bin ich überzeugt,
dass Humanität zu erben ist, wie
ich ja auch den für mich damit
verbundenen christlichen Glauben

geerbt habe. Das Erbe will
weitergegeben, eben vererbt werden.

So erlaubte ich mir, meine
Konfirmanden, von denen einige
die Sekundär-, andere die Real-

und wieder andere die Kantonsschule

besuchen, zu fragen:
«Was sagt euch das Wort
Humanität?» Von jedem erhielt ich die

Antwort: «Plumanität sagt mir
nichts.» Keinem habe ich diese

ehrliche Antwort verübelt, ist sie

doch Ausdruck unserer Gesellschaft,

die, grob gesagt, nicht auf
humanistische Bildung, sondern
aufzweckgebundene Ausbildung
aus ist, die am Haben und nicht
am Sein orientiert ist. Dann hiess

ich die Konfirmandengruppe,
sich schriftlich zur Frage «Was

macht uns Menschen menschlich?»

zu äussern. Dazu wurde
dann einiges notiert, unter anderem

dies: «Dass wir uns irren und
Fehler begehen; dass wir lachen
und weinen und sprechen können;

dass wir an etwas glauben,

z.B. an Gott.» - «Die Gefühle, die

Gedanken und das Handeln
geben jedem Menschen einen eigenen

Charakter.» - «Die Kunst,
untereinander zu teilen, einander

zu respektieren. Leider ist das in
der heutigen Welt nicht immer
der Fall. Der Mensch kann als

einziges Lebewesen so logisch
denken wie kein anderes. Aber

sogar dieses Kennzeichen des

Menschen wird oft unnötig
ausgenützt.»

Während meiner pfarramtlichen

Tätigkeit in Chur (1963 bis

1965) wurde mir mein Kollege
Hans Berger zum Freund, und er
blieb es bis zu seinem Tod im
Jahr 1997. Rund zwanzig
gemeinsame Konfirmandenlager
in Arcegno, die gemeinsame
Arbeit an der Bündner Kirchengeschichte

und manches mehr
haben uns verbunden. Seinen

Schülerscharen hat Hans Berger
unter anderem das Humanitätsdenken

Albert Schweitzers
vermittelt. So will ich dieses Essay

mit den Worten Schweitzers
schliessen: «Unter Humanität
(Humanitas, Menschlichkeit)
versteht man das wahrhaft güti
ge Verhalten des Menschen zum
Nebenmenschen.» Und:
«Humanität besteht darin, dass nie
ein Mensch einem Zweck geopfert

wird.»

36


	Was macht uns Menschen menschlich?

