Zeitschrift: Bindner Jahrbuch : Zeitschrift fir Kunst, Kultur und Geschichte

Graubiindens
Herausgeber: [s.n]
Band: 42 (2000)
Artikel: Was macht uns Menschen menschlich?
Autor: Niederstein, Peter
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-972038

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-972038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Am Ubergang zum 21.Jahrhundert

Was macht

uns Menschen menschlich?

von Peter Niederstein

Humanitit als Verantwortung

m 24.September 1998 las
Tschingis Aitmatow im
Churer Comanderzen-

trum aus seinem im selben Jahr
erschienenen Buch «Kindheit in
Kirgisien». Eigentlich las er gar
nicht, sondern erzéihlte die eine
oder andere Geschichte daraus,
die sein Freund Friedrich Hitzer
direkt aus dem Russischen iiber-
setzte. Eine davon berichtet, wie
Aitmatow schon als Knabe Se-
kretdr des Dorfsowjets wurde,
zu dessen Aufgabe es gehorte,
die Kriegssteuer einzutreiben
und das Geld durch einsame Ge-
gend reitend zur nichsten Bank
zu bringen. Da fiel ihn mitten in
der Einsamkeit einmal ein Mann
an, ein Deserteur oder ein aus
dem Gefiangnis Geflohener. Der
sah die prall mit Geld gefiillten
Satteltaschen, dachte, darin sei
Essbares und schrie vor Hun-
ger. Doch der junge Tschingis,
besorgt um seinen Transport-
auftrag, trieb sein Pferd an und
zog weiter, um 1998 zu geste-
hen: «Wie viele Jahre sind ver-
flossen, ja, mehr als ein halbes
Jahrhundert. Ich kann das, was
damals geschah, bis heute nicht
vergessen. Wenn ich in meiner
engeren Heimat bin und an den

32

alten Orten, muss ich immer an
diese Begebenheit denken, ob-
wohl ich mit niemandem darti-
ber spreche. Sie hat mich tief
bewegt, das Gefithl von Verant-
wortung und Gefahr geweckt,
aber auch das der Scham und
der Schande.» Mir ging das Be-
kenntnis unter die Haut, weil ein
waches eigenes Gewissen ein
Wesensmerkmal von Humanitét
ist und die Ubernahme von Ver-
antwortung gefahrlich werden
kann.

Bei mir trug ich damals das
Buch «Unsere Wege treffen sich
am Horizonty, die Aufzeichnung
eines Gesprichs zwischen Mich-
ail Gorbatschow, dem letzten
Prédsidenten der Sowjetunion,
und Daisaku Ikeda, dem japani-
schen buddhistischen Philoso-
phen. Tkeda sagte da zu Gorbat-
schow {iiber ihren «gemeinsa-
men Freund Tschingis Aitma-
tow»: «Sie wissen sicher, dass
sein Vater unter Stalin verhaftet
und hingerichtet wurde. Sein
Lehrer sagte ihm damals: <Wenn
der Name deines Vaters genannt
wird, dann senke niemals den
Blick.» Ohne Furcht, die Behor-
den konnten es erfahren, forder-
te der Lehrer, der Junge solle auf
seinen Vater stolz sein.» Ich bat
Aitmatow, weil mir das Buch sei-
ner betonten Humanitdt wegen
viel bedeutet, etwas hineinzu-

schreiben. Er tat es spontan,
deutete an, Herr Hitzer moge mir
seine in Russisch geschriebene
Widmung ins Deutsche iiberset-
zen, in der es hiess: «Mit Vergnii-
gen unterzeichne ich auf diesem
mir werten Buch.»

Ich nannte den Namen Albert
Schweitzer (1875-1965), weil
der auch in diesem Buch vor-
kommt, und zeigte ihm mein
Buch «Schnittpunkte. Albert
Schweitzer mit der Seele su-
chend». Das nahm er zértlich in
seine Hand, bevor er es mir wie-
der reichte. Uber die Sprach-
grenze hinweg empfand ich nun
selber die Weisheit: «Unsere
Wege treffen sich am Horizont.»
Uber Schweitzer sagte Gorbat-
schow in jenem Gesprich: «Ubri-
gens haben Sie, Herr lkeda, ei-
nen Trédger des Albert-Schweit-
zer-Preises vor sich. Dieser Preis
bedeutet mir sehr viel. Als Mis-
sionar versuchte Schweitzer auf
seinem Lebensweg die gleiche
Aufgabe zu losen, die wir uns ge-
stellt haben, ndmlich die Grund-
lagen eines neuen Humanismus
zu formulieren. Horen Sie, was
er schreibt: <(Wahrhaft ethisch ist
der Mensch nur, wenn er der
Notigung gehorcht, allem Leben,
dem er beistehen kann, zu hel-
fen, und sich scheut, irgend et-
was Lebendigem Schaden zu
tun. Er fragt nicht, inwiefern die-



ses oder jenes Leben als wertvoll
Anteilnahme verdient, und auch
nicht, ob und inwieweit es noch
empfindungsfihig ist. Das Leben
als solches ist ihm heilig.> Diese
Sicht auf das Leben hilft uns, die
mechanistische Weltanschauung
des zwanzigsten Jahrhunderts
zuliberwinden, in der der Mensch
als der Verinderer und Bezwin-
ger der Natur erschien, der die
gewohnte Ordnung der Dinge
umstiirzt, der nicht iiber die Fol-
gen seines Handelns nachdenkt,
der sich nicht darum kiimmert,
was nach ihm kommt.»

Jener Abend im Comander-
zentrum hat auch dieses Essay
zur Folge, bat mich doch da-
mals der Redaktor des Biindner
Jahrbuchs, etwas zum Thema
«Humanitdt am Ubergang zum
21. Jahrhundert» zu verfassen.
Das néchste Jahrhundert ist
niaherliegend als gleich das
ganze nachste Jahrtausend. In-
dem ich von Personen erzihle,
womit ich ja bereits begonnen
habe, will ich in einer zuneh-
mend unpersonlichen Gesell-
schaft Werte der Humanitét, der
Néachstenliebe nennen, die wir
iiber jene Schwelle mitzuneh-
men haben.

Inneres Gesammeltsein

Albert Schweitzer weilte im
Sommer 1907 in Celerina. Hier
arbeitete er am Abschluss seines
mehr als 800 Seiten umfassen-
den Werkes iiber Johann Sebasti-
an Bach. Dazu schrieb er, ein vor-
letztes Kapitel betreffend, am 2.
September an seine Freundin
und spétere Frau Helene Bress-
lau: «Ich sitze ganz allein im
Wald am Wegnach Pontresina.. ..

die anderen machen einen gros-
sen Ausflug mit dem Wagen, und
ich bin zu Hause geblieben, um
das Kapitel zu Ende zu schrei-
ben. Es ist fertig! Ich konnte in
die Luft springen . ..ich stecke in
diesen Brief hier die herrliche
Luft des Engadins und meine gu-
ten Gedanken und den Duft der
Tannen hinein.» Am Ende seines
Bach-Buches betonte Schweitzer,
dass heute vielleicht mehr denn
je «inneres Gesam-meltsein» not
tue, und er schloss mit den Wor-
ten: «Moge diese Erkenntnis
durchdringen. Dann wird Bach
mit dazu helfen, dass unsere Zeit
zur geistigen Sammlung und zur
Innerlichkeit komme, die ihr so
not tut.»

Weilte Schweitzer einmal, so
der mit ihm gut bekannte Dichter
Stefan Zweig (1881-1942) ofters
im Engadin, erstmals im Januar
1918, wie gleichfalls dem treffli-
chen Buch von Kurt Wanner
«Der Himmel schon stidlich, die
Luft aber frisch» zu entnehmen
ist. Sein 1935 in Englisch er-
schienenes Buch «Die Weltan-
schauung der indischen Denker.
Mystik und Ethik» hatte Schweit-
zer noch druckfrisch an Zweig
gesandt, welcher sich postwen-
dend mit den Worten bedankte:
«Ihr Buch...bereichert das in-
nere Gefiihl, indem es die Ver-
wandtschaft der Ideen dartut,
und immer beriihren sich ja auf
ihrem obersten Gipfel die Rassen
und Nationen. Nur das Untere
lebtim Gegensatz und Streit, und
wer uns lehrt aufblicken, hebt
uns iiber diese tritben Zonen hin-
weg. Herrlich haben Sie dies ge-
tan ... Selten war eine Zeit, die so
sehr der bestarkenden Menschen
bedurfte.»

Ein Gewissen gegen die Gewalt

Wihrend seiner Aufenthalte
in Graubiinden ist Stefan Zweig,
der auch historisch rastlos For-
schende, wohl auf den einstigen
Churer Pfarrer Johannes Gant-
ner (gest. 1605) gestossen. Von
dem sei hier kurz berichtet.

Der Churer Biirger Georg
Frell, von Beruf Buchbinder und
Buchhéndler, wurde mehrmals
aus seiner Heimatstadt, was sich
in der zweiten Hilfte des 16.
Jahrhunderts zutrug, verbannt,
weil er tduferische Lehren ver-
trat und auch mit tiuferischen
Biichern handelte. Gegen das
1570 tber Frell verhdngte Ver-
bannungsurteil protestierte Jo-
hannes Gantner, ebenfalls ein
Churer Biirger, der 1566 als Pfar-
rer an die Regulakirche berufen
worden war, vor dem Churer
Rat. Auch auf der Kanzel vertrat
er die Uberzeugung, der Glaube
sei als eine lautere Gnade Gottes
frei, niemand diirfe in seinem
Gewissen gedrdngt noch etwa zu
einem Eid gezwungen werden.
Frell habe nichts getan, was die
Verbannung rechtfertigen wiir-
de.

Vermutlich kannte Gantner
die Schrift «Ob man Ketzer ver-
folgen und iiberhaupt wie man
mit ihnen verfahren miisse».
Diese hatte der Humanist Seba-
stian Castellio (1515-1563) un-
ter dem Pseudonym Martinus
Bellius im Jahr 1554 herausgege-
ben. Castellio, ein christlicher
Verfechter der Toleranz, ver-
wahrte sich darin energisch ge-
gen Ketzerverfolgungen. Anlass
bot ihm die 1553 erfolgte Ver-
brennung Michael Servets im
Genf Calvins. Johannes Gantner

33



betreffend schrieb Stefan Zweig
in seinem 1936 — zur Zeit der Hit-
ler-Tyrannei—-erschienenen Buch
«Castellio gegen Calvin oder Ein
Gewissen gegen die Gewalt»:

«...der Graubiindner Predi-
ger Gantner — eine prachtvolle
Gestalt, wiirdig, dass ein Schwei-
zer Dichter sie formte — erschien
bei der selbstaufopfernden Ver-
teidigung eines Wiedertdufers
vor dem Churer geistlichen Ge-
richt mit dem «Martin-Bellius>-
Buche in der Hand .. .»

Jahrzehnte sind’s her, da hat
mir der Malixer Pfarrer und De-
kan der Synode Peter Hemmi
(1881-1968) sein Biichlein «Se-
bastian Castellio» geschenkt. Am
Schluss seiner Darstellung zitier-
te Hemmi, wie Castellio einem
Freund in einem Briefrét, was er
zu tun habe, wenn Menschen
«wegen ihrer Religion getotet
werden»: «Es wire frommer
und Gott angenehmer, du be-
miihtest dich unter eigener Ge-
fahr mit dieser Widerlegung der
Regierenden, als dass du unter
ihrem Schutz disputierend das
Ungliick der Ungliicklichen noch
vergrosserst. Wenn wir tbrigens
sicher wissen wollen, was unse-
re Pflicht ist, miissen wir so den-
ken: <Was wirde Jesus tun,
wenn er hier ware?> Dann wer-
den wir sofort in unseren Herzen
die Antwort vernehmen.»

Die Weisse Rose

«Ein Gewissen gegen die Ge-
walt», so der Untertitel des ge-
nannten Zweig-Buchs, erinnert
mich an Kurt Huber. 1893 in
Chur geboren, in Stuttgart aufge-
wachsen, hatte er in Miinchen
Philosophie und Musikwissen-

34

schaften studiert, wurde dann
Professor an der Universitit
Miinchen. Als Philosoph war
Leibniz sein Forschungsschwer-
punkt und als Musikwissen-
schaftler das Volkslied. Die Hor-
sile fiillten sich zum Gedrdnge,
wenn Professor Huber Vorlesun-
gen hielt. Er gehorte als Professor
der Miinchner Studentenopposi-
tion «Die Weisse Rose» um die
Geschwister Hans und Sophie
Scholl an und wurde wie diese
und andere aus deren Kreis 1943
von den Nazis ermordet.

Diese Widerstandsbewegung
operierte vor allem mit Flug-
blattern. Am 14. Februar 1943
hatte Huber noch das sechste
und letzte Flugblatt entworfen.
Darin standen Sitze wie der:
«Eine Fiihrerauslese, wie sie
teuflischer und bornierter zu-
gleich nicht gedacht werden
kann, ziehtihre kiinftigen Partei-
bonzen auf Ordenshurgen zu
gottlosen, schamlosen und ge-
wissenlosen Ausbeutern und
Mordbuben heran, zur blinden,
stupiden Fiihrergefolgschaft.»

Der Ruf der Freiheit

Zur Zeit der «Weissen Rose»
studierte Hildegard Hamm-Brii-
cher an der Universitdt Miinchen
Chemie. Seit Jahrzehnten ist fiir
diese grosse alte Dame der deut-
schen Nachkriegspolitik Grau-
biinden Ferienland. Namentlich
mit Klosters ist sie verbunden,
wie sie mir vor einiger Zeit er-
zahlt hat. Sie ist wohl eine der
wenigen, die in der Politik Zivil-
courage gezeigt haben.

Meiner Frau und mir sandte
sie kiirzlich das Buch ihrer Le-
bensbilanz mit dem Titel «Frei-

heit ist mehr als ein Wort». Dar-
in schrieb die deutsche FDP-Po-
litikerin im Riickblick auf ihre
Miinchner Studentenzeit (1940-
1945), sie habe sich der Gruppe
der vergleichsweise wenigen
Deutschen, «die aus politischen,
weltanschaulichen oder religio-
sen Grimden Gegner der Nazi-
herrschaft waren», zugehorig
gefiihlt. «Aber wir entschlossen
uns weder zum Widerstand,
noch hatten wir ein deutliches
politisches Ziel.»

Weiter bekannte Hildegard
Hamm-Briicher: «Auf diesem
Hintergrund wurde der konse-
quente Weg der Studenten der
WEIssEN RosE in den Widerstand
bis in den Tod fiir mich das, was
man heute ein Schliisselerlebnis
nennt. Hans Scholl starb mit dem
Ruf Eslebe die Freiheit> auf dem
Schafott. Die Erschiitterung tiber
ihren Opfertod hat mein Leben
und Denken fortan bis heute be-
stimmt und mich nach 1945 un-
ausweichlich in die Politik ge-
fithrt. Zeitlebens wollte ich mich
fiir die Freiheit und Wiirde des
Menschen einsetzen.»

In diesem Zusammenhang
nenne ich Bassam Tibi, der auch
gelegentlich Ferien in Graubin-
den verbringt und mit dem mich
intensive freundschaftliche Ge-
spriche verbinden. Tibi ist Pro-
fessor fiir internationale Bezie-
hungen an der Universitdt Got-
tingen und zugleich auch an der
Harvard Universitét tatig. Er gilt
als Begriinder der «Islamologie»,
einer sozialwissenschalftlich aus-
gerichteten Islam-Forschung. In
seinem neusten Buch geht Bas-
sam Tibi der Frage, so auch der
Titel, «Europa ohne Identitdt?»
nach. Darin schreibt er:



«Wir diirfen die Generationen
von Européern nicht vergessen,
die fiir die Werte der Freiheit und
Menschenrechte gekdmpft ha-
ben. Diese Errungenschaften sind
in den westlichen Demokratien
unserer Gegenwart scheinbare
Selbstverstindlichkeiten; sie wer-
den von der heutigen tberséttig-
ten und trdgen Generation nicht
mehr als besonderes Gut ge-
schitzt. Viele Européer, die kei-
nen Glauben haben, kénnen sich
nicht einmal vorstellen, dass ein
Mensch wegen seines Glaubens
verfolgt werden kann. Ich habe
Europa dem Orient als Heimat
vorgezogen, weil mir in Europa
Grundrechte garantiert werden.
Leuten, die die Freiheit in die
Wiege gelegt bekommen, fillt es
schwer, dies zu verstehen. Viele
junge Européder und einige Mei-
nungsfithrer unter ihnen wissen
die eigenen Werte der Freiheit
nicht mehr zu schétzen.»

Verantwortung
fiir das Raumschiff Erde

1987 erhielt der Philosoph
und Religionshistoriker Hans Jo-
nas (1903-1993) den Friedens-
preis des deutschen Buchhan-
dels. Jonas war deutscher Jude,
studierte in Marburg Philosophie
bei Martin Heidegger und Theo-
logie bei Rudolf Bultmann und
emigrierte 1933 aus Nazideutsch-
land. Jonas driickte den neuen
Humanismus, den Gorbatschow,
wie eingangs dieses Essays aus-
geflihrt, forderte, so aus: «Unse-
re Umwelt ist ja wie ein Raum-
schiff, das nicht vergrossert wer-
den kann. Genau da entsteht ein
Missverhéltnis. Wer dachte frii-
her schon an den ganzen Erdball,

wer dachte schon an kommende
Jahrhunderte!» Fiir Jonas gab es
Fortschritt nur, wenn die Freiheit
nicht abhanden kommt - ebenso,
wie es Verantwortung nur geben
kann, wenn Freiheit moglich ist.
Er postulierte: «Wenn es ein
Prinzip Hoffnung gibt, dann nur
als Hoffnung darauf, dass der
Mensch sich selber Einhalt gebie-
ten kann.» «Das ist», so schloss
er, «Das Prinzip Verantwortung»,
sein hierzu 1979 erschienenes
Buch, «ein gar nicht so beschei-
denes Ziel der Verantwortung ftir
die Zukunft des Menschen.»

Brot auch fiir die Seele

In meiner unter diesem Titel
1974 erschienenen Schrift spielte
ich auf ein Fernsehinterview an,
in dem sich der Psychoanalytiker
und Sozialphilosoph Erich Fromm
(1900-1980) zur gegenwartig in
unseren Breitengraden erlebten
Sinnlosigkeit menschlichen Da-
seins mit der Forderung dusser-
te: «Mehr zu sein als mehr zu ha-
ben und zu benutzen.»

Als dann 1976 sein Buch «Ha-
ben oder Sein. Die seelischen
Grundlagen einer neuen Gesell-
schaft» erschien, hat es dieses
mir besonders angetan. Der Un-
terschied zwischen Sein und Ha-
ben, so fiihrte hier Fromm aus,
«ist nicht identisch mit dem Un-
terschied zwischen 0Ostlichem
und westlichem Denken. Er ent-
spricht vielmehr dem Unter-
schied zwischen dem Geist einer
Gesellschaft, die zum Mittelpunkt
Personen hat, und dem Geist ei-
ner Gesellschaft, die sich um Din-
ge dreht». Der Sabbat galt ihm
als «die wichtigste Idee inner-
halb der Bibel und des spéteren

Judentums...Am Sabbat lebt
der Mensch, als héitte er nichts,
als verfolge er kein Ziel ausser zu
sein, d.h. seine essentiellen Krifte
auszuiiben - beten, studieren,
essen, trinken, singen, lieben».
Die Geschichte von der Versu-
chung Jesu deutete er so: «Satan
ist der Vertreter des materiellen
Konsums und der Macht iiber die
Natur und den Menschen. Jesus
ist die Verkorperung des Seins
und der Idee, dass Nichthaben
die Voraussetzung des Seins ist.»
Und so forderte Fromm ebenfalls
einen «neuen Humanismus» -
neu, weil wir, wie er 1962 in ei-
nem Vortrag sagte, den Huma-
nismus wéhrend der vergange-
nen 50 Jahre vergessen haben.

Just wiahrend ich dies nieder-
schreibe, ruft mich ein ehemali-
ger Konfirmand an, der seit Jah-
ren Psychiatriepfleger ist und
gern seinen Beruf ausiibt. Wir
unterhalten uns angeregt. Zwi-
schenhinein bemerkt er, im Ver-
gleich mit frither beobachte er
bei seiner Arbeit eine Zunahme
an Aggressivitdt und Riicksichts-
losigkeit, beispielsweise rdume
kaum noch einer die Tasse eines
anderen weg. ..

Wieder auf Fromm zuriick-
kommend fiel mir auf, dass
ihm Goethe als der «wichtigste
aller humanistischen Denker des
18. und 19.Jahrhunderts» galt.
Goethe, der in sich und um sich
die Schattenseiten des Huma-
num durchlitt, erkannte aber
ebenso die Lichtseiten.

Das Erleben von Gliick

Johann Wolfgang von Goethe
liebte es, eigenen Gedanken nach-
zuhdngen, welche die Personlich-

35



keit reifen lassen. Dazu gab er im
West-ostlichen Divan der Suleika
das Wort, in welchem wir selbst
uns widerspiegeln konnen:

«Volk und Knecht
und Uberwinder,
Sie gestehn zu jeder Zeit,
Hochstes Gliick
der Erdenkinder
Sei nur die Personlichkeit.»

Neben diesem und vielem
mehr gehorte fiir Goethe, den die
in Chur geborene Angelika Kauff-
mann (1741-1807) so sympa-
thisch 1788 in Rom portrétiert
hat, das Gliick im Schutzmantel
des Trostes durch die Musik. In
seinem Gedicht «Auss6hnung»,
das an die Pianistin Marie Szym-
anowska urspriinglich gerichtet
war, bekannte Goethe:

«Die Leidenschaft bringt
Leiden! -
Wer beschwichtigt
Beklommnes Herz,
das allzuviel verloren?

Da schwebt hervor Musik
mit Engelsschwingen,
Verflicht zu Millionen

Ton’ und Tone,

Da fiihlie sich —
o dass es ewig bliebe ! —
Das Doppelgliick der Téone
wie der Liebe.»

Der Gliickserfahrung flige ich
den Gedanken hinzu: Fremdes
Glick erweckt das eigene. Das
willich erzdhlen: An einem wun-
derschonen Sommertag sass ich
in Kunkels, dem also benannten
«Taminser Himmel», vor Schnel-
lers Hiitte, um in der Stille der

36

Bergwelt zu denken und zu
schreiben. Da beobachtete ich
vis-a-vis einen Knaben, der sei-
nen Hund streichelte und iiber-
gliicklich war, als der Hund vor
Freude jaulte, wozu mir einfiel:
Das Gliick auf Erden ereignet
sich, wenn wir einem fremden
Gliick beiwohnen, das uns selbst
am Herzen liegt. Das fremde
Gliick, das Gliick des anderen er-
weckt das eigene Gliick, der Blu-
me vergleichbar, die sich der
Sonne o6ffnet.

Humanitat vererben

Davon bin ich uberzeugt,
dass Humanitét zu erben ist, wie
ich ja auch den fiir mich damit
verbundenen christlichen Glau-
ben geerbt habe. Das Erbe will
weitergegeben, eben vererbt wer-
den. So erlaubte ich mir, meine
Konfirmanden, von denen einige
die Sekundar-, andere die Real-
und wieder andere die Kantons-
schule besuchen, zu fragen:
«Was sagt euch das Wort Huma-
nitdt?» Von jedem erhielt ich die
Antwort: «Humanitidt sagt mir
nichts.» Keinem habe ich diese
ehrliche Antwort veriibelt, ist sie
doch Ausdruck unserer Gesell-
schaft, die, grob gesagt, nicht auf
humanistische Bildung, sondern
aufzweckgebundene Ausbildung
aus ist, die am Haben und nicht
am Sein orientiertist. Dann hiess
ich die Konfirmandengruppe,
sich schriftlich zur Frage «Was
macht uns Menschen mensch-
lich?» zu dussern. Dazu wurde
dann einiges notiert, unter ande-
rem dies: «Dass wir unsirren und
Fehler begehen; dass wir lachen
und weinen und sprechen kon-
nen; dass wir an etwas glauben,

z.B. an Gott.» — «Die Gefiihle, die
Gedanken und das Handeln ge-
ben jedem Menschen einen eige-
nen Charakter.» — «Die Kunst, un-
tereinander zu teilen, einander
zu respektieren. Leider ist das in
der heutigen Welt nicht immer
der Fall. Der Mensch kann als
einziges Lebewesen so logisch
denken wie kein anderes. Aber
sogar dieses Kennzeichen des
Menschen wird oft unndtig aus-
genutzt.»

Wihrend meiner pfarramtli-
chen Tatigkeit in Chur (1963 bis
1965) wurde mir mein Kollege
Hans Berger zum Freund, und er
blieb es bis zu seinem Tod im
Jahr 1997. Rund zwanzig ge-
meinsame Konfirmandenlager
in Arcegno, die gemeinsame Ar-
beit an der Biindner Kirchenge-
schichte und manches mehr ha-
ben wuns verbunden. Seinen
Schiilerscharen hat Hans Berger
unter anderem das Humanitéits-
denken Albert Schweitzers ver-
mittelt. So will ich dieses Essay
mit den Worten Schweitzers
schliessen: «Unter Humanitit
(Humanitas, Menschlichkeit)
versteht man das wahrhaft giiti-
ge Verhalten des Menschen zum
Nebenmenschen.» Und: «Hu-
manitit besteht darin, dass nie
ein Mensch einem Zweck geop-
fert wird.»



	Was macht uns Menschen menschlich?

