
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 41 (1999)

Artikel: Tibeterinnen und Tibeter in Graubünden

Autor: Lobsang, Karma D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-971927

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-971927
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tibeterinnen und Tibeter in Graubünden

von Karma D. Lobsang

Seit 1963 leben Tibeterinnen und Tibeter im Kan¬

ton Graubünden. Aufgrund der Besetzung Tibets

durch die Volksrepublik China ergriffen sie die Flucht

und wurden in den 60er Jahren unter anderen
Ländern auch in der Schweiz aufgenommen. 1998 sind es

35 Jahre, seit sich Tibeterinnen und Tibeter in
Graubünden niedergelassen haben. Vor einiger Zeit kam
ich mit Peter Metz auf die Situation der Tibeterinnen

und Tibeter im Kanton Graubünden zu sprechen, und

es freute mich sehr, dass er sich als Redaktor des

Bündner Jahrbuches sofort für diesen Bereich der
Bündner Geschichte interessierte und das Verfassen

dieses Artikels ermöglichte. Ich danke ihm ganz herzlich

dafür. Der dokumentarische Teil des Artikels
basiert zum grossen Teil auf meiner Abschlussarbeit am

Familie Lobsang in Samedan, ca. 1978

Bündner Lehrerseminar in Chur im Jahr 1987. An
dieser Stelle möchte ich auch Martin Bundi, damals

Lehrer im Fach Heimatkunde am Seminar, im
nachhinein dafür danken, dass er mir die Gelegenheit gab,

dieses Thema zu bearbeiten.

Meine Eltern sind beide 1959 aus Tibet nach
Indien geflüchtet. Mein Vater ist 1963 mit der ersten

Flüchtlingsgruppe als Übersetzer nach Samedan

gekommen, und meine Mutter ist 1962, als Begleiterin

von tibetischen Kindern, die in Pflegefamilien
aufgenommen wurden, in die Schweiz eingereist. Bevor sie

nach der Heirat nach Samedan zog, lebte sie im
Bernbiet bei einer Schweizer Familie. Meine Schwester

und ich sind in der Schweiz geboren und in Samedan

aufgewachsen. Als Angehörige der zweiten
Generation tibetischer Flüchtlinge setzte ich mich sehr früh
mit den Ursachen und Wirkungen der Besetzung
Tibets auseinander. So scheint es auch naheliegend zu
sein, dass ich mich für die tibetische Situation im Kanton

Graubünden interessierte. Dieser Beitrag will
einen Einblick in die - wenn ich das so nennen darf -
35jährige tibetisch-biindnerische Geschichte geben.

Hinzu kommen einige persönliche Gedanken zur Frage

der kulturellen Identität.

Tibet - einst und im Exil

Tibet, oft auch das Dach der Welt genannt, grenzt an
die Länder Indien, Nepal, Bhutan, Burma, Ostturke-

stan, Mongolei und China. Es hat eine Fläche von 2.5

Millionen km2 und ist somit rund 60 mal so gross wie
die Schweiz und ist in die Provinzen Ü-Tsang, Kham
und Amdo eingeteilt. Die Kreuze auf der Kartenskizze

markieren die Zersplitterung Tibets in die sogenannte
«Autonome Region Tibet», die 1965 von China

vorgenommen wurde. Die durchschnittliche Höhe des Landes

beträgt rund 4000 m ü. M. Die Bevölkerung Tibets

wurde vor der Besetzung auf rund 6 Millionen
geschätzt. Die Gesellschaftsform war ein mittelalterlichfeudales

System mit theokratischen Zügen. Nebst dem

Klerus und dem Adel bestand der grösste Teü der

Bevölkerung aus Nomaden und Bauern. Die Institution
der Dalai Lamas regierte Tibet seit dem 17. Jahrhundert

bis zur Besetzung Tibets in den fünfziger Jahren
dieses Jahrhunderts als geistige und politische Ober-

118



häupter. In den fünfziger Jahren begann der
Einmarsch der Volksrepublik China in Tibet, und die

Staatenwelt unternahm nichts gegen die gewaltsame

Einverleibung Tibets durch die kommunistische

Volksbefreiungsarmee von China. Nach der blutigen

Niederschlagung des tibetischen Volksaufstandes

gegen die Besetzung ihres Landes ist der Dalai Lama
nach Indien geflüchtet. Ihm folgten daraufhin rund
80 000 Tibeterinnen und Tibeter in die benachbarten

Himalayaländer. Die grösste Zahl der Flüchtlinge
entkam nach Nepal oder nach Indien. Heute leben rund
130 000 Tibeterinnen und Tibeter im Exil. Seit der

Besetzung ist die Situation in Tibet von fundamentalen

Menschenrechtsverletzungen gekennzeichnet. Immer
wieder flüchten vor allem auch Kinder und Jugendliche

ins Exil, um dort eine Schulbildung gemessen zu

können, denn in Tibet selbst wird die tibetische
Bevölkerung auf dem Wirtschafts- und Bildungsmarkt von
den chinesischen Neusiedlern verdrängt. Heute
bilden die rund 6 Millionen Tibeterinnen und Tibeter
gegenüber den 7,5 Millionen chinesischen Neusiedlern

eine Minderheit im eigenen Land. Durch

Zwangsabtreibungen und Zwangssterilisationen wird eine

systematische Reduzierung des tibetischen Volkes
angestrebt. Die heutige Situation im besetzten Tibet ist von

Tragik gekennzeichnet.
Kurz nach seiner Ankunft im nordindischen

Dharamsala begann der Dalai Lama 1960 mit dem

Aufbau eines Exilparlaments und einer Exilregierung
nach demokratischen Grundsätzen. Denn es ging nun
darum, die Energie zur Wiedererlangung der
Unabhängigkeit Tibets zu kanalisieren. Von Dharamsala aus

wird die Öffentlichkeitsarbeit für Tibet koordiniert.
Anlässlich der internationalen überparteilichen Tibet-Anhörung

im April 1989 bezeichnete der Jurist Dr.

Michael C. van Waalt van Praag die Exütibeterinnen und

Exiltibeter als «bestorganisierte Exilnation der Welt»

und hielt fest: «Politisch ist die tibetische Exilregierung
eine funktionierende demokratische Regierung» (in
Mäder 1997, S. 53). Für seine Bemühungen für den

Weltfrieden hatte Seine Heiligkeit der 14. Dalai Lama

1989 den Friedensnobelpreis erhalten.

In der Schweiz

Als die Weltöffentlichkeit in den fünfziger Jahren von
den Missständen in den Flüchtlingslagern in Indien

hörte, reagierte sie mit verschiedenen Hilfsaktionen,

so auch die Schweiz. 1960 hat die Stiftung Kinderdorf
Pestalozzi in Trogen eine erste Gruppe von tibetischen

Flüchtlingskindern aufgenommen. Zwischen 1960

und 1968 fanden weiter 158 tibetische Kinder und

Jugendliche in Schweizer Pflegefamilien Aufnahme.

Nebst diesen zwei Initiativen wurde 1960 der Verein

Tibeter Heimstätten von einigen engagierten
Schweizerinnen und Schweizern gegründet. Das Ziel dieses

Vereins war es, «tibetische Flüchtlinge in Gruppen in
der Schweiz anzusiedeln zur Rettung von Leben und

Gesundheit, zur Sicherung der Existenz durch eigenen

Broterwerb, zur Bewahrung der tibetischen Kultur,

Sprache und Religion und zur Förderung der
beruflichen Ausbildung der jungen Generation» (vgl.

Schweizerisches Rotes Kreuz 1966). Aufgrund eines

Bundesbeschlusses von 1960 wurde die Einreise

eines Kontingentes von tausend tibetischen Flüchtlingen

bewilligt. In Zusammenarbeit mit dem Schweizerischen

Roten Kreuz konnte der Verein Tibeter
Heimstätten 1961 eine erste Gruppe tibetischer Flüchtlinge
in Familiengruppen in der Schweiz aufnehmen. Das

vom Bundesrat bewilligte Kontingent war mit der
Einreise einer letzten Gruppe im Herbst 1984 erreicht.
Das Schweizerische Rote Kreuz übernahm die Kosten

für die erste Bekleidung und die Einrichtung der

Heimstätten. Die Heimstätten lösten sich im Laufe der

Zeit auf, da die Tibeterinnen und Tibeter in eigene

Wohnungen oder in andere Heimstätten zogen und
die Heimstätten nicht mehr ausgelastet waren. Von

den anfänglich gegründeten zwölfHeimstätten besteht

heute keine mehr. Die Tibetergemeinschaften leben

heute in lockeren Siedlungen vor allem in der deutsch-

119



sprachigen Schweiz und werden teilweise von einer

Beratungsstelle für Tibeterinnen und Tibeter des

Schweizerischen Roten Kreuzes betreut. Im Sommer
1986 wurde der Verein Tibeter Heimstätten aufgelöst.
Für eine Auflösung sprach einesteils die Begründung,
der Verein habe seine Zielsetzung erreicht, indem er
die erfüllbaren Aufgaben gelöst habe, andernteils die

Überalterung der Vereinsmitglieder. Zwischen 1960

und 1981 wurden etwa 1200 tibetische Flüchtlinge in
der Schweiz aufgenommen. Heute leben nach Angaben

der Tibetischen Exilregierung rund 2000 Tibeterinnen

und Tibeter in der Schweiz. Einige haben in
der Zwischenzeit das Schweizer Bürgerrecht erworben.

Über den Flüchtlingsstatus verfügten im Jahr
1997 1181 Tibeterinnen und Tibeter (Bundesamt für
Statistik 1997). Im Kanton Graubünden lebten 1997 51

Tibeterinnen und Tibeter mit Flüchtlingsstatus und 28

eingebürgerte Tibeterinnen und Tibeter. Die

Einbürgerungen fanden zwischen 1980 und 1997 statt.

Buchen im Prättigau: erste Ansiedlung in Graubünden

Buchen war zur Zeit der Ansiedlung tibetischer

Flüchtlinge ein kleines Bauerndorf mit etwa 170

Einwohnern und Einwohnerinnen. Um dieses Dorf zu
erreichen, fuhr man mit der Eisenbahn bis Schiers und

von dort mit dem Postauto etwa 25 Minuten bis
Buchen. Aufgrund orientierender Referate von privaten
Initianten und Initiantinnen des Prättigaus beschloss

im Frühjahr 1963 die Einwohnerversammlung von
Buchen, eine Gruppe tibetischer Flüchtlinge
aufzunehmen. Die Gemeindeabstimmung ergab das Resultat

von 16 Ja-Stimmen gegen 4 Nein-Stimmen. Der
Gemeindevorstand von Luzein sanktionierte diesen

Beschluss und erteilte die entsprechende Aufenthaltsbewilligung.

Im ehemaligen Gasthaus Scesaplana, das

bis zur Ankunft der Tibeterinnen und Tibeter umgebaut

war, fand das Schweizerische Rote Kreuz ein

günstiges Kaufobjekt, welches dann auch erstanden

wurde und vom Herbst 1963 bis zum Herbst 1970 als

Tibeterheim diente. Das Haus Scesaplana, welches

man gleich an den vielen kleinen Gebetsfahnen, die

über dem Dach flatterten, erkannte, musste bereits
1970 geschlossen werden. Der Grund lag darin, dass

das Haus nicht mehr genug ausgelastet war. Ein Jahr

lang stand es leer, bis man es weiterverkaufen konnte.
Heute dient das Scesaplana als Ferienhaus (vgl. Lutz
1967, S. 11-12)

t t t i bet
Tibet ist besetzt. Von China, ihr Interesse kann Tibet

am Leben erhalten. GSTF, PF 1523, CH-8640 Rapperswil.

«Tibet ist besetzt», Kleber der Gesellschaft Schweizerisch-Tibetische
Freundschaft

Am 4. Oktober 1963 traf die aus Indien eingereiste

Gruppe, bestehend aus 25 Personen, in Buchen ein.

Die nebenstehende Tabelle zeigt, wie die Gruppe sich

zusammensetzte. In den darauffolgenden Jahren
nahm die Einwohnerzahl im Heim trotz den

Neuansiedlungen ständig ab: Gesamthaft wurden innerhalb

von vier Jahren 42 Tibeter und Tibeterinnen angesiedelt.

In dieser Zeit wurden eine unbekannte Anzahl
Kinder geboren. Auffallend ist der relativ frühe Wegzug

von Buchen. Auf die Beweggründe werde ich weiter

unten eingehen.
Die tibetischen Flüchtlinge in Buchen wurden von

1963 bis 1970 von Frau Hedi Gochotshang, Sozialarbeiterin

des Schweizerischen Rotes Kreuzes, und von
zwei weiteren Helferinnen betreut.

Bever lehnt eine Ansiedlung tibetischer Flüchtlinge ab

Bevor ich die Situation der Tibeterinnen und Tibeter in
Samedan schildere, möchte ich kurz auf die

Nachbargemeinde Bever zu sprechen kommen. 1987 habe ich

durch Gespräche mit Frau Rosmarie Schwarzenbach

erfahren, dass es auch eine Gemeinde im Kanton
Graubünden gab, die dem Vorhaben einer Ansiedlung
misstrauisch gegenüberstand. Frau Rosmarie
Schwarzenbach arbeitete von 1952 bis zu ihrer Pensionierung

im Jahr 1978 für das Schweizerische Rote Kreuz

und war von 1961 bis 1978 in der Betreuung tibetischer

Flüchtlinge tätig. Anfänglich dachte man an eine

Aufnahme tibetischer Flüchtlinge in der Gemeinde

Bever. An der Gemeindeversammlung vom 10. Mai
1963 in Bever wurde das Traktandum «Tibeterangele-

genheit» heftig diskutiert. Während der Versammlung
wurde von gegnerischer Seite behauptet, in Buchen

120



im Prättigau habe ausschliesslich der Gemeinderat

über die Aufnahme abgestimmt. Tatsache jedoch war,
dass in Buchen in dieser Angelegenheit die Bevölkerung

an der Abstimmung teilgenommen hatte. Die

Frauen beteiligten sich ebenfalls an der Abstimmung.
Wie aus dem Protokoll dieser Gemeindeversammlung

ersichtlich ist, waren die Beverser jedoch nicht

einstimmig gegen eine Ansiedlung in ihrem Dorf. Die

Stimmbürger - die Frauen erhielten erst im Jahr 1975

das Stimmrecht - stellten sich mit 20 Nein-Stimmen,
14 Ja-Stimmen und 5 Stimmenthaltungen gegen eine

weitere Beratung dieses Traktandums. An der nötigen
Information und Aufklärung über das Schicksal des

tibetischen Volkes lag dieser Entscheid wahrscheinlich

weniger, da vorgängig ein Vortrag von Herrn Dr.

Hagen in Zusammenarbeit mit dem Schweizerischen Roten

Kreuz sowie ein Diskussionsabend von Herrn
Kuhn durchgeführt worden war. Frau
Schwarzenbach führt diesen Entscheid vielmehr auf die
bestehende «Fremdenangst» zurück: «aber die Gemeinde

wollte nicht - sie hatte Angst vor so vielen Fremden»,

meinte sie im Gespräch mit mir.

Ankunft GR

4.10.1963

Total:

1965

Total:

November 1967

Total:

Anzahl Personen

1 Lama*
1 Ehepaar & 1 Kind

1 Ehepaar & 1 Kind
1 Ehepaar & 2 Kinder

1 Ehepaar
1 Ehepaar

1 Ehepaar
2 Ehepaare

1 Vater & 1 Kind
25 Personen
1 Ehepaar & 1 Kind

Nachzug Grossmutter

1 Ehepaar & 3 Kinder
10 Personen

2 Lamas*
1 Ehepaar & 2 Kinder

mit 1 Bruder
7 Personen

Auszug

1965

1964

1965

1966

1964

1964

1965

1966

1967

1966

1967

1968

1969

Gesamttotal: 42 Personen

*Lama: tib., geistiger Lehrer, der die Mitmenschen unterstützt, den buddhistischen

Lebensweg zu erkennen. Bei der Zusammensetzung der Gruppen wurde
darauf geachtet, dass jede Flüchtlingsgruppe von mindestens einem Lama
begleitet wurde.

Die Ansiedlung in Samedan

Im Sommer 1963 gründete der Lionsclub Oberenga-
din innerhalb seiner Vereinigung die «Genossenschaft

Lions Tibeterheim». In seinen Statuten von 1963 stand

unter Artikel 2 folgendes:

Die Genossenschaft bezweckt, einer beschränkten

Anzahl Tibeter-Flüchtlingen die Unterkunft zu

beschaffen und Arbeitsplätze zu besorgen. Die

Genossenschaft sucht diesen Zweck zu erreichen:

a) durch Kauf der bestehenden Liegenschaft «Altes

Restaurant Dosch» in Samedan,

b) durch Vermittlung von Arbeitsstellen.

Nachdem sich der Lionsclub eingehend mit
diesem Problem befasst hatte, setzte er sich mit dem Verein

Tibeter Heimstätten in Verbindung und stellte das

Gasthaus Dosch zu einem günstigen Mietpreis zur
Verfügung. Zur Zeit der Befragung 1987 betrug der Mietzins

14 000 Franken pro Jahr. Der Lionsclub setzte

sich anschliessend mit der Gemeinde in Verbindung.
Kurze Zeit vor der Gemeindeversammlung fand auch

hier ein Informationsabend im Gemeindesaal in
Samedan statt. Auf meine

Frage nach dem Ausmass
des Interesses der
Dorfbevölkerung, meinte der

damalige Gemeindepräsident

Giuseppe Lazzarini,
dass «die Besucherzahl

mindestens so hoch war
wie an einer normalen

Gemeindeversammlung».
Lazzarini war zu jener
Zeit gleichzeitig Präsident

der Genossenschaft des

Lionsclubs.

Die Niederlassung
tibetischer Flüchtlinge wurde

an der Gemeindeversammlung

vom 8. Juli

1963 heftig diskutiert. Die

Äusserungen der Beteiligten

betrafen vor allem die

Unterkunft, den Schulbetrieb

und die damals
herrschende Wohnungsnot.
Die Antwort des

Gemeindepräsidenten auf diese

Niederlassung

Rikon/ZH

Igis/GR
Zizers/GR

Jenaz

Rikon/ZH

Jenaz

Igis

Chur

Kreuzlingen

Landquart Fabr.

Landquart

Landquart Fabr.

121



Bedenken lauteten nach dem Protokoll der
Gemeindeversammlung der Gemeinde Samedan vom 8. Juli
1963:

«Die Schweiz ist derrnassen verschont geblieben
während beiden Weltkriegen, dass sich viele unserer
Mitbürger nicht damit abfinden können, sich armer,
heimatvertriebener Flüchtlinge näher anzunehmen.

Solange es um Geldspenden oder Kleidersammlungen

geht, sind wir bereit, jedoch nicht wenn es um
Näherstehendes geht.»

Schliesslich waren es auch die positiven Erfahrungen

der Gemeinden Waldstatt/AR und Unterwasser/
SG, die den Entscheid beeinüussten: Von den 165

Anwesenden enthielten sich 4 ihrer Stimme und 98 Ja-

Stimmen standen 63 Nein-Stimmen gegenüber. Ich
möchte an dieser Stelle bemerken, dass dieser
Entscheid zwar positiv für die Ansiedlung ausgefallen ist,

jedoch nicht als eine breitabgestützte Zustimmung zu
werten ist, da die Anzahl der Nein-Stimmen doch bei

über einem Drittel der Stimmabgaben lag.

Nachdem die Gemeindeversammlung einer
Aufnahme von 20 bis 30 tibetischen Flüchtlingen
zugestimmt hatte, traf am 25. Novemer 1963 die erste

Gruppe bestehend aus 35 Personen ein. Karchung
Bhusetshang, ein ehemaliger Samedner Tibeter,

schildert, wie er die Ankunft in Samedan empfunden
hat:

«Unser Zug fuhr über hohe Viadukte, durch Tunnels

und brachte uns durch viele Windungen hinauf
insEngadin nach Samedan. Eine Schulklasse empfing

uns auf dem Bahnhof mit einem romanischen Lied,

und der Gemeindepräsident hielt anschliessend auf
Rätoromanisch eine Ansprache. Aber mir war so

elend, dass ich kaum mehr stehen konnte. Ich hätte
alles gegeben, wenn ich mich hätte hinlegen können.

Aus dem Klang seiner Stimme hörte ich heraus, dass

er es gut mit uns meinte, konnte aber immer nur denken

<Wann hört er endlich auf?>»
Diese Gruppe von 36 Tibeterinnen und Tibetern

wurde damals von Lydia Schinidheiny und zwei
weiteren Helferinnen betreut. Frau Schmidheiny war von
1963 bis 1966 als Heimleiterin im Tibeterheim Samedan

tätig. Sie zog anschliessend nach Winterthur und

arbeitete dort als Berufsberaterin. Drei Jahre später
übernahm Frau Lotti Rinderknecht die Leitung. Frau
Rinderknecht leitete das Tibeterheim von 1966 bis

1971. Ihr weiterer Werdegang war leider nicht

ergründbar.

Ankunft

25.11.1963

25.11.1963

Total:

24.12.1963
Total:

Gesamttotal

Personen

1 Lama
1 Ehepaar & 3 Kinder
1 Ehepaar & 1 Kind
1 Ehepaar & 1 Bruder
1 Ehepaar & 1 Kind
1 Ehepaar & 4 Kinder
1 Ehepaar & 1 Kind
1 Ehepaar & 2 Kinder
1 Ehepaar & 1 Kind
1 Ehepaar & 2 Kinder
35 Personen
1 Mann (Dolmetscher)
1 Person

36 Personen

Genauere Angaben über den Wegzug waren leider
weder der Gemeinde, dem Schweizerischen Roten

Kreuz noch der Fremdenpolizei bekannt. Heute leben

fünf ältere Tibeter im ehemaligen Tibeterheim. Das

Gebäude wird seit April 1993 als Wohnraum für die

Geschützte Werkstätte Engadin benutzt. Die ansässigen

Tibeterinnen und Tibeter leben heute in einem

Mietverhältnis mit der Geschützten Werkstätte im
obersten Stock des Hauses. Es handelt sich hier um ein

«auslaufendes Tibetprojekt», wenn ich das so nennen
darf, denn eine Weitervermietung nach dem Ableben

der jetzigen Mieterinnen und Mieter ist nicht vorgesehen.

In selbständigen Haushalten leben weitere fünf
Personen, zwei Familien und eine Einzelperson. Eine

sporadische Betreuung der älteren Tibeterinnen und

Tibeter erfolgt heute durch das Schweizerische Rote

Kreuz. Insgesamt leben heute noch zehn Tibeterinnen
und Tibeter in Samedan.

«Ein Bergvolk begrüsst das andere»

Nicht ganz ohne Ironie lässt sich der damalige Leitsatz

zur Ansiedlung von tibetischen Flüchtlingen in
Berggebieten des Kantons Graubünden verstehen. Das

Schweizerische Rote Kreuz und der Verein Tibeter

Heimstätten planten, die Tibeterinnen und Tibeter in

alpinen Tälern bei Bauern und allenfalls bei
Handwerkern arbeiten zu lassen. Schwierigkeiten wie

Stellenmangel, das Leben in den Heimen und die

Sprachprobleme - insbesondere in Samedan mit der

romanischen Beschulung - zeigten sich erst mit der

122



Niederlassung der ersten tibetischen Flüchtlinge in
Buchen und Samedan. Was die Stellenvermittlung
betrifft, so wurden die meisten unter ihnen als Hilfs- oder
als angelernte Arbeiter auf unteren Stufen in industriellen

Betrieben angestellt. Der Stellenmangel in
Buchen führte dazu, dass in den Nachbarsdörfern Jenaz,

Seewis und Fideris Arbeit gesucht werden musste. Da

jedoch die Postautoverbindungen damals sehr schlecht

waren, d.h. das Postauto bloss zweimal pro Tag fuhr,

schaute man sich nach anderen Tätigkeitsfeldern um.
Die Papierfabrik Landquart stellte dann die Mehrzahl
der Buchener Tibeterinnen und Tibeter in Schichtarbeit

an und bot ihnen gleichzeitig eine Unterkunft an.

In Samedan hatten alle tibetischen Männer drei Monate

nach ihrer Ankunft eine Arbeitsstelle gefunden: in

der Fngadin Press AG, bei der Rhätischen Bahn, in
der Schreinerei Badraim, beim Radiofachgeschäft
Bernhard und in einer Garage in St. Moritz.

In den Heimen lebten die tibetischen Familien aus
verschiedensten Regionen und von unterschiedlichstem

Status gemeinsam in einem Haushalt. Dies hat zu
sozialen Spannungen in den Heimen geführt, da sie

den Wohnraum, die Küche und das Badezimmer zu
teilen hatten. So schrieb das Schweizerische Rote

Kreuz in ihrem Mitteilungsblatt (Jg. 73, 1963, Nov.,
S. 14) folgendes über das Heimleben:

«So hatten wir zum Beispiel die Kluft, diezwischen
den verschiedenen sozialen Ständen einer
mittelalterlichen Gesellschaft sehr tief ist, nicht in ihrer gan¬

zen Ausgeprägtheit in Betracht gezogen. Diese Kluft
hat sich anfanglich in einigen Gruppen - nicht in allen

- besonders unter den Frauen, die wegen ihrer
bewahrenden Haltung weniger anpassungsfähig sind,

nachteilig ausgewirkt. Seien wir aber gerecht! Wenn

wir uns vorstellen, die Umstände hätten vor einigen

Jahrhunderten bei uns eine städtische Ilocharisto-

kratin, eine Landedelfrau, einige Stallmägde und

leibeigene Frauen gezwungen, in einem kleinen, engen
Haus zusammenzuwohnen, am selben Tisch zu

sitzen, dieselben Arbeiten zu verrichten, der genau
gleichen Behandlung teilhaftig zu werden ohne

Unterscheidung des Standes, so fühlen wir uns ungefähr

[in] die Lage [versetzt, in] der sich die tibetischen

Frauen der höheren Stände [befanden, doch hatten

sie] bereits in Indien sehr wohl gelernt, dass es im

Flüchtlingsdasein keine Standesunterschiede mehr

gibt. Diese Auffassung fanden sie in unseren Heimen

dadurch bestätigt, class die Betreuerinnen des SRK

allen Frauen dieselben Rechte zugestanden und
ihnen dieselben Pflichten auferlegten.»

Nebst den sozialen Konflikten bereitete es den meisten

Tibeterinnen und Tibetern auch Mühe, die Löhne

der Heimleitung abzugegeben. In Buchen erhielten

die Tibeter zehn Prozent ihres Einkommens als

Taschengeld, und den Rest zahlte die Heimleiterin auf

ein Sparheft ein. In Samedan erhielten die Erwachsenen

fünf Franken pro Woche. Dieses Taschengeld wurde

während der ersten drei Monate, als die Arbeits-

Ausflug auf den Muottas Muragl mit Gemeindepräsident Lazzarini, 3.2.1964 Tibeterheim in Samedan, ca. 1968

123



bewilligungen noch nicht ausgestellt waren, vom Roten

Kreuz ausbezahlt. Ab dem Zeitpunkt, als alle Männer

einen Arbeitsplatz gefunden hatten - das war
bereits drei Monate nach der Ankunft - wurde auch in
Samedan die Buchener Geldhaushaltung eingeführt.
Es wurde den Erwerbstätigen zwar gesagt, dass ein

Teil ihres Verdienstes aufdie Bank überwiesen werde,
doch meistens reichte der in einen gemeinsamen Topf
gelegte Betrag gerade für die Deckung der Kost im
Heim. An dieser Stelle möchte ich den Leserinnen und
Lesern den Blick in den minutiös geführten Etat meines

Vaters nicht vorenthalten (siehe nebenstehende

Abbildung).
Auch mit sprachlichen Schwierigkeiten wurden

die tibetischen Flüchtlinge und ihre Betreuerinnen
konfrontiert. In Buchen gab es in der Zeit der Ansied-

lung keine schulpflichtigen Kinder. In Samedan wurde
kurz nach der Ankunft im Tibeterheim Deutschunterricht

von Freiwilligen aus dem Dorf erteilt. Der damalige

Gemeindepräsident erinnert sich an die Erfahrung

seiner Tochter mit einer Unterrichfssituation:
«Meine Tochter hattefreiwillig die ersten Schritte

gewagt. Ich war dabei, als sie zum Beispiel einen Löffel
in derHand hielt, aufdie WandtafelLöffel schrieb und
dann einen Schüler in die Küche schickte, um einen

Löffel zu holen. So ging das dann weiter mit anderen

Gegenständen. Im Prinzip wurde aufganz primitive
Art und Weise unterrichtet, denn man konnte sich

nicht in einer Sprache verständigen.»
Zwei Monate wurde der mit Gestik, Mimik und

Zeichnungen durchgeführte Deutschkurs gehalten.
Anschliessend hat die Gemeinde eine Lehrkraft für die

Fächer Deutsch und Rechnen angestellt. Frau Maria
Preiswerk unterrichtete während zwei Jahren vier
Stunden täglich. Dank diesem Unterricht konnten acht

Kinder in die Gemeindeschule auf der Primarschulstufe

integriert werden. Anfangs hatte man sich überlegt,

die Kinder nach St. Moritz in die Sonderschule

einzugliedern, da man die Schwierigkeit mit dem
Erlernen der romanischen Sprache in Samedan vermeiden

wollte. Dieser Gedanke wurde jedoch fallengelassen,

weil man feststellte, dass die Kinder intelligent
und lerneifrig waren. Innert kürzester Zeit lernten die

Kinder eine neue Schrift und zwei Fremdsprachen,
die keinerlei Ähnlichkeiten aufwiesen mit der tibetischen

Sprache. Die sprachliche Hürde war für einige
Tibeterinnen und Tibeter ebenfalls ein Grund für
einen Wegzug in ein deutschsprachiges Gebiet.

"Tz*. 5 •oA.

4P xllUff

Geldhaushaltung: Blick in die Agenda 1964 von Thubten Lobsang

Für die Kinder und Jugendlichen meiner Generation

war die Aneignung der drei Sprachen wesentlich

einfacher, da wir unsere Schullaufbahn in der dafür

vorgesehenen Zeitspanne durchlaufen konnten: zu

Hause wurde tibetisch gesprochen, im Kindergarten
lernten wir Romanisch und ab der vierten Klasse wurde

dann Deutsch als Fremdsprache für alle Schülerinnen

und Schüler eingeführt.
Soziale, wirtschaftliche und - in rätoromanischen

Gebieten - auch sprachliche Schwierigkeiten führten

dazu, dass tibetische Familien relativ früh aus den

Heimen in eigene Haushalte zogen und die zur Verfügung

gestellten Häuser nicht mehr ausgelastet waren.
Von den Heimstätten weg zogen die Tibeterinnen und

Tibeter damals nach Igis, Landquart, Zizers, Domat/

Ems, Chur, Bad Ragaz und ins Unterland. Den relativ-

rapiden Auszug aus den Heimen in eigene Haushalte

erachte ich als positiv. Positiv in dem Sinn, dass der

Wunsch nach Selbständigkeit in einem fremden Land

rasch realisiert werden konnte.

1997 lebten insgesamt 51 Tibeterinnen und Tibeter

mit Flüchtlingsstatus und 28 Tibeterinnen unci

124



Tibeter mit Schweizerischem Bürgerrecht in
Graubünden (Bundesamt für Statistik: Zentrales Ausländerregister.

Tab. 3.81., 31. August 1997). Diejenigen mit
Flüchtlingsstatus verteilen sich auf die Ortschaften

Chur (2 Personen), Igis (38 Personen. Bemerkung: in
dieser Zahl ist auch die Gemeinde Landquart
mitberücksichtigt), Maienfeld (1 Person), Mastrils (1

Person), Samedan (6 Personen), Thusis (1 Person) und
Zizers (2 Personen). Die erfassten Einbürgerungen
betreffen die Zeitspanne von 1980 bis 1997 (1980: 3

Personen; 1983: 10 Personen; 1993: 4 Personen; 1994:
4 Personen; 1995: 5 Personen; 1997:2 Personen). Die

genannten Einbürgerungen waren allesamt ordentliche

Einbürgerungen, d.h. keine Wiedereinbürge-

rungen oder erleichterte Einbürgerungen. (Diese

Angaben stammen vom Bundesamt für Statistik: Zentrales

Ausländerregister. Tab. 4.00. 31. August 1997.)

Die Frage nach der kulturellen Identität

Tibet hat eine Hochkultur, die vom Aussterben
bedroht ist, denn das tibetische Volk im besetzten Tibet
ist bereits jetzt eine Minderheit im eigenen Land. Zur
Zeit leben 6 Millionen Tibeterinnen und Tibeter neben

7,5 Millionen chinesischen Neusiedlern in Tibet. Nur
eine politische Lösung der Tibetfrage kann dieser

Stilisierung Einhalt gebieten und der tibetische Kultur
eine reelle Chance zur Weiterexistenz geben. Deshalb

erstaunt es nicht, dass den Tibeterinnen und Tibetern
im Exil die Weiterentwicklung und Erhaltung der
tibetischen Kultur ein wichtiges Anliegen ist. Im Exü

integrieren sich die Tibeterinnen und Tibeter in die aktuelle

Umgebung und versuchen gleichzeitig, die
tibetischen Werte und Traditionen aufrechtzuerhalten.

Ich werde oft gefragt, als was ich mich fühle. Das

Fragewort «Was» ist eine Identitätsfrage, und als

Antwort wird oft eine Entscheidung für die eine oder
andere Kultur erwartet. «Ob ich mich wohl fühle in der
Schweiz und irgendwann mal zurückkehren würde»,
sind dann oft die Anschlussfragen. Dass die Bedeutung
der Kultur für die Identitätsbildung mich als Angehörige

einer kulturellen Minderheit beschäftigt, ist klar,

doch kann ich diese Frage nicht in einer ausschliesslichen

Art beantworten. Als was ich mich fühle, ist

situationsabhängig: Bin ich in Tibet und wird mir dort
die Identitätsfrage gestellt, dann bezeichne ich mich
als «Tibeterin, die in der Schweiz aufgewachsen ist».

Wird mir in Bern von Kommilitoninnen die gleiche

Frage gestellt, so lautet meine Antwort: «Im Engadin
aufgewachsene Tibeterin». In traditionell tibetischen

Kreisen wird mir meine schweizerische Art oft be-

wusst, in den Badeferien in Frankreich bin ich Schweizerin.

Als was ich mich fühle, hängt oft auch davon ab,

wie mich meine Umwelt wahrnimmt: Von der «Bündner

Zeitung» wurde ich als «Bündnerin» bezeichnet,

als mir die chinesische Botschaft das Visum für die

Teilnahme an der UNO-Weltfrauenkonferenz in

Peking im Jahr 1995 verweigerte. Von Röbi Koller und
seiner damaligen Unterhaltungssendung «Koller live»

wurde ich als «bunte Schweizerin» eingeladen und

von chinesischer Seite werde ich als «patriotische
Tibeterin» wahrgenommen.

Der tibetische Pädagoge Gyaltag hält in seiner
Lizentiatsarbeit zum Thema Die tibetische Familie im
Wandel und Spannungsfeld zweier Kulturen (1990,
S. 235) fest, dass die Einwanderung in die Schweiz für
die meisten tibetischen Flüchtlinge und ihre Familien
nicht einfach gewesen ist. Von einer vorindustriellen,

tiefreligiös geprägten, zentralasiatischen Gesellschaftsordnung

stammend, hatten sich die tibetischen Flüchtlinge

damals in der Schweiz in eine stark säkularisierte,

leistungsorientierte, mitteleuropäische
Industriegesellschaft zu integrieren. Gyaltag weist auf das

damalige Dilemma tibetischer Flüchtlinge hin, sich in
zwei sozialen Gruppen und Kulturen zurechtfinden

zu müssen. In einem der Interviews, die Gyaltag im
Rahmen der obgenannten Lizentiatsarbeit durchgeführt

hatte, antwortet ein 18jähriges Mädchen auf die

Identitätsfrage folgendes (Gyaltag 1990, im Vorsatz):

«Es kommt darauf an. Wenn ich unter Tibetern

bin, fühle ich mich als Tibeterin. Aber wenn ich nur
unter Schweizern sein würde, weiss ich nicht, als was
ich mich fühlen würde. Nicht als Tibeter, nicht als

Schweizer, wie Luft. Ich meine, man fühlt sich gar
nicht, weil man selber nicht weiss, was man richtig ist.

Ich meine, wir sehen aus wie Tibet er, aber vom Wissen

her sind wirfast im Zweifel.»
Nun stellt sich also die Frage, welcher Zusammenhang

zwischen Kultur und Identität besteht und
welchen Stellenwert kulturspezifische Bedeutungssysteme

für die individuelle Identitätsarbeit haben. Ethnien
und ihre Mitglieder definieren sich bekanntlich über
die Zugehörigkeit zu einer relativ einheitlichen Kultur.

Die Kulturdefinition von Nieke (1995, S. 49) lautet:

«Kultur ist die Gesamtheit der kollektiven Deutungsmuster

einer Lebenswelt (einschliesslich materieller

125



Zentraltibet, Tsethang, Blick Richtung Tsona (Foto: Karma Lobsang 1997)

Manifestationen).» Auernheimer (1995b, S. 159) kritisiert

diesen Lebensweltansatz: «Die Anstösse für die

Umarbeitung der Deutungsmuster, die aus der

Veränderung materieller Lebensverhältnisse kommen, werden

nicht bedacht.» Der Ansatz von Nieke geht von
eher statischen Bildern von in sich geschlossenen
Systemen aus, die auf ihrer mitgebrachten Kultur und

auf ihrer Ethnizität beharren. Weiter weist
Auernheimer (1995b, S. 159) in seiner Kritik daraufhin, dass

mehrere Elemente das kulturelle Selbstverständnis

der Menschen formen. Menschen sind nicht bloss

Kulturprodukte, sondern auch Kulturproduzierende,
d. h. sie gestalten die Inhalte der Lebensäusserungen
durch ihr Handeln mit. Lebensäusserungen beinhalten

ein Paket an Kommunikations- und
Repräsentationsmitteln, die aus sozialen Beziehungen entstehen.

Der Kulturpsychologe Boesch (1980, S. 21)

bezeichnet Kultur als die Art, wie der Mensch seine Umwelt

gestaltet und ordnet: «In der Tat ist ja die Kultur,
anders als die Natur, das in Interaktionen zwischen

Mensch und Umwelt geschaffene Verhaltensfeld...»

Auch für Dewey (1993, S. 168) ist Kultur das Produkt
sozialer Beziehungen. Kultur ist für ihn das Produkt
des individuellen Vermögens, das gesellschaftliche
Leben zu deuten und das eigene Handeln entsprechend

orientieren zu können. Gemäss Dewey ist der Kulturbegriff

eng mit dem Erfahrungsbegriff verknüpft. Für
ihn ist Kultur nichts anderes als Erfahrung und Erfahrung

wiederum ist die Definition für das Leben. Kultur
bedeutet für ihn (ebd.) «die Fähigkeit, den Umfang und

die Genauigkeit der eigenen Bedeutungserfassungen

beständig zu erweitern und zu verbessern». Er geht

hier von einem Kulturbegriff aus, der nicht für Statik,

sondern für Prozesshaftigkeit steht. Dass sich kulturelle

Inhalte im gleichen Schritt mit dem gesellschaftlichen

Wandel ändern, wird heute auch von der
Wissenschaft anerkannt.

Kulturelle Identität, in der Fachliteratur oft auch

ethnische Identität genannt, wird von der amerikanischen

Psychologin Phinney (1992, S. 156) als dieser

Teil des Selbstkonzeptes betrachtet, der sich aus dem

Wissen über die Mitgliedschaft einer sozialen Gruppe

(oder Gruppen) sowie dem Wert und der gefühls-

mässigen Bedeutung dieser Zugehörigkeit
zusammensetzt. Phinney unterscheidet zwischen Ethnizität

und Selbstidentifikation. «Ethnizität» bezeichnet Phinney

(1992, S. 158) als die objektive Zugehörigkeit zu

einer Gruppe, die anhand der ethnischen Vererbung
durch die Eltern bestimmt ist. Diese bildet jedoch nur
einen Teil der ethnischen Identität. Von der ethnischen

126



nTaschi Delek», «Glück und Segen!» auf Tibetisch

Vererbung unterscheidet sie deutlich die «Selbst-

identiflkation» der Individuen mit einer bestimmten
ethnischen Gruppe. Dies bedeutet, dass die Zugehörigkeit

der Eltern zu einer Ethnie nicht gezwungener-
massen identisch sein muss mit den Gefühlen der

Zugehörigkeit zu einer Ethnie deren Kinder. Die Betroffenen

scheinen in ihrer Begriffsanwendung also eine

«ethnische» Wahl zu haben.

Was meine Selbstidentifikation betrifft, so sind
tibetische sowie nichttibetische soziale Gruppen identitäts-

stiftend. Meine persönliche Wahl ist die kulturelle

Durchmischung, und ich betrachte sie eher als Privileg
denn als eine Belastung. Ich orientiere mich an
tibetischen wie auch an hiesigen Denk- und Lebensweisen,
mich wandelnd im Rahmen meines persönlichen
Befindens in bestimmten Lebensphasen und mit dem

Wandel kultureller Werte des Tibetischen und des

Nichttibetischen. Wie sich dies äussert? Ich kann mich

politisch gegen die Menschenrechtsverletzungen in
Tibet einsetzen, den Buddhismus als meine
Lebensphilosophie verstehen und mich gleichzeitig als

Mitglied der vierten Landessprache fühlen und
Romanischunterricht an der Klubschule erteilen. Das eine

schliesst das andere nicht aus.

Schlussgedanke

Anhand der Entwicklung der in Graubünden lebenden

Tibeterinnen und Tibeter können wir feststellen,

dass die Eingliederung tibetischer Flüchtlinge vom
materiellen Standpunkt her betrachtet sicherlich als

gelungen betrachtet werden kann. Was die Erhaltung
und Weiterentwicklung der tibetischen Kultur sowie

der Beitrag zur Wiedererlangung der Unabhängigkeit
Tibets betrifft, so ist dies ein Bereich, der uns immer
noch sehr stark beschäftigt. Um diesen Aufgaben
gerecht zu werden, sind die Bündner Tibeterinnen und

Tibeter, wie andere tibetisch regionale Gruppierungen
im Unterland auch, organisiert und werden durch
einen Leiter an den monatlichen Zusammenkünften der

Tibeter-Gemeinschaft in der Schweiz vertreten. Hin¬

sichtlich der Tibetfrage hoffen die Tibeterinnen und

Tibeter zutiefst, dass in absehbarer Zeit eine politische

Lösung gefunden wird, damit die in Tibet lebenden

Tibeterinnen und Tibeter ein menschenwürdiges
Leben führen können. Nur internationaler Druck kann

die Volksrepublik China zur Dialogbereitschaft zwingen.

Diesen Druck kann auch die Schweiz mitunterstützen.

Der Gemeinderat von Samedan hatte diese

Unterstützungsmöglichkeit wahrgenommen und in

einem Protestschreiben an den Schweizer Bundesrat

seine Solidarität mit dem tibetischen Volk bekundet

und die chinesische Tibetpolitik verurteilt. Anlass des

Protestes war der offizielle Empfang des damaligen
chinesischen Premierministers Li Peng anfangs der

neunziger Jahre in Bern, obwohl erst wenig Zeit seit

der blutigen Niederschlagung der Studentenbewegung

in Peking vergangen war. Dieses Zeichen der
Solidarität der Samedner Gemeinde wurde von der
gesamten Tibeter-Gemeinschaft in der Schweiz sehr
geschätzt.

Nach der zukünftigen Entwicklung der tibetischen

Niederlassungen im Kanton Graubünden zu fragen,

scheint mir weniger relevant als die Frage, inwiefern
der Austausch zwischen den Kulturen stattfindet.
Betrachte ich die bisher durchgeführten
Tibetaussteilungen mit Vorträgen und musikalisch-tänzerischen

Darbietungen im Kanton Graubünden, so fanden

diese stets grossen Anklang bei den Besucherinnen

und Besuchern. Begegnungen solcher Art bieten

die Möglichkeit, mehr über die tibetische Kultur und

Geschichte zu erfahren. Das rege Interesse am Tibetischen

freut mich sehr, denn statistisch betrachtet bildet

die tibetische Gemeinschaft im Kanton Graubünden

eine verschwindend kleine Zahl im Vergleich mit
anderen Migrantengruppen. Ein Blick vor allem in
städtische Schulhäuser genügt, um den Grad der
zunehmenden kulturellen Durchmischung festzustellen.

Treffen verschiedene Kulturen aufeinander, so habe

ich während meiner Schulzeit die Erfahrung gemacht,
dass echte Begegnungen ausschliesslich durch die

Fähigkeit zum Perspektivenwechsel der Beteiligten statt-

127



finden. In diesem Sinn möchte ich abschliessend

daraufhinweisen, dass der Kanton Graubünden aufgrund
seiner historisch gewachsenen sprachlich-kulturellen
Diversität viel Erfahrungen im Umgang mit Multi-
kulturalität sammeln konnte und somit gute Voraussetzungen

dafür hat, einen wertvollen Beitrag zum
interkulturellen Zusammenleben zu leisten..

Quellen

Gemeindearchiv Bever
- Protokoll der Gemeindeversammlung Bever. Bever: 10. Mai

1963
Gemeindearchiv Buchen
- Liste der Zusammensetzung der Buchener-Tibeter/-innen
Gemeindearchiv Samedan
- Liste der Zusammensetzung der Samedner-Tibeter/-innen
- Protokoll der Gemeindeversammlung Samedan. Samedan:

8. Juli 1963

- Statuten der Genossenschaft Lions Tibeterheim. Samedan:
Herbst 1963

Privatarchiv
- Agenda von Thubten Lobsang. Samedan 1964.
- Protokolle von Gesprächen 1987 mit folgenden Personen:
Herr Karchung Bhusetshang, Tätigkeit: kaufmännischer
Angestellter, wohnhaft in Horgen (früher in Samedan), Alter: 37

Jahre; Herr Ngawang Lobsang Bhusetshang, Tätigkeit: -,
wohnhaft in Horgen (früher in Samedan), Alter: 54 Jahre; Herr
Tsering Dorjee, Tätigkeit: Fabrikarbeiter, wohnhaft in Landquart

(früher in Samedan), Alter: 43 Jahre; Frau Hedi Gochot-

shang-Gerber, Funktion: Betreuung der Tibeterinnen und
Tibeter im Kanton Graubünden, wohnhaft in Landquart; Frau
Tharchen Kangshar, Tätigkeit: Hausfrau, wohnhaft in Samedan,

Alter: 57 Jahre; Herr Giuseppe Lazzarini, Funktion:
ehemaliger Gemeindepräsident von Samedan und ehemaliger
Präsident des Lionsclubs Oberengadin, wohnhaft in Samedan;
Frau Soyang Lobsang-Dhidugong, Tätigkeit: Hausfrau, wohnhaft

in Samedan, Alter: 42 Jahre; Herr Thubten Lobsang,
Tätigkeit: Buchbinder, wohnhaft in Samedan, Alter: 48 Jahre;
Frau Rosmarie Schwarzenbach, Funktion: Betreuung der
Tibeterinnen und Tibeter in Samedan von 1961 bis 1978,
wohnhaft in Muri bei Bern.

Bundesamt für Statistik: Eingebürgerte Tibeterinnen und Tibeter

im Kanton Graubünden. Zentrales Ausländerregister. Tab.

4.00. 31. August 1997.

Dewey, J.: Demokratie und Erziehung: eine Einleitung in die

philosophische Pädagogik. Weinheim; Basel: Beltz 1993.

Gyaltag, Gyaltsen: Die tibetische Familie im Wandel und

Spannungsfeld zweier Kulturen. Rikon: Tibet Institut 1990.

I.obsang, Karma Dolma: Zur Niederlassung und Entwicklung
der Tibetergemeinschaften in Graubünden (1963-1987).
Heimatkundearbeit geschichtlicher Richtung am Bündner
Lehrer/-innen-Seminar in Chur. Chur 1987.

Lutz, Martha: Die Tibeter-Flüchtlinge in der Schweiz.
Flüchtlingsheim in Buchen GR. Diplomarbeit Schule für Sozialarbeit
Bern. Bern: Oktober 1967.

Mäder, Plans: Tibet - Land mit Vergangenheit und Zukunft.
Zürich: Mäder 1997.

Nieke, W.: Interkulturelle Erziehung und Bildung. Wertorientierungen

im Alltag. Opladen: Leske und Budrich 1995.

Phinney, J, S.: The Multigroup Ethnic Identity Measure. A New
Scale for Use With Diverse Groups, in: Journal of Adolescent
Research 1992 (7), p. 156-176.

Schweizerisches Rotes Kreuz. Informationsblatt: Jg. 73,1966.
dito: Schreiben an die Gemeindeverwaltung Samedan/GR

betreffend der Ankunft der tibetischen Flüchtlingsgruppe in
Samedan. 7.11.1963.

Literatur

Auernheimer, G.: Einführung in die interkulturelle Erziehung.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft; 1995 (2.,
überarbeitete und ergänzte Auflage).

Boesch, E. E.: Kultur und Handlung: Einführung in die

Kulturpsychologie. Bern: Huber 1980.

Brauen, Martin/Kantowsky, Detlef (Hrsg.): Junge Tibeter in der
Schweiz. Studien zum Prozess kultureller Identifikation. Dies-
senhofen: Rüegger 1982.

Bundesamt für Statistik: Tibeterinnen und Tibeter im Kanton
Graubünden. Zentrales Ausländerregister. Tab. 3.81. 31.

August 1997.

128


	Tibeterinnen und Tibeter in Graubünden

