Zeitschrift: Bindner Jahrbuch : Zeitschrift fir Kunst, Kultur und Geschichte

Graubiindens
Herausgeber: [s.n]
Band: 41 (1999)
Artikel: Tibeterinnen und Tibeter in Graublnden
Autor: Lobsang, Karma D.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-971927

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-971927
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tibeterinnen und Tibeter in Graubiinden

von Karma D. Lobsang

S eit 1963 leben Tibeterinnen und Tibeter im Kan-
ton Graubiinden. Aufgrund der Besetzung Tibets
durch die Volksrepublik China ergriffen sie die Flucht
und wurden in den 60er Jahren unter anderen Lin-
dern auch in der Schweiz aufgenommen. 1998 sind es
35 Jahre, seit sich Tibeterinnen und Tibeter in Grau-
biinden niedergelassen haben. Vor einiger Zeit kam
ich mit Peter Metz auf die Situation der Tibeterinnen
und Tibeter im Kanton Graubiinden zu sprechen, und
es freute mich sehr, dass er sich als Redaktor des
Biindner Jahrbuches sofort fiir diesen Bereich der
Biindner Geschichte interessierte und das Verfassen
dieses Artikels ermdglichte. Ich danke ihm ganz herz-
lich dafiir. Der dokumentarische Teil des Artikels ba-
siert zum grossen Teil auf meiner Abschlussarbeit am

Familie Lobsang in Samedan, ca. 1978

118

Biindner Lehrerseminar in Chur im Jahr 1987. An
dieser Stelle mochte ich auch Martin Bundi, damals
Lehrer im Fach Heimatkunde am Seminar, im nach-
hinein dafiir danken, dass er mir die Gelegenheit gab,
dieses Thema zu bearbeiten.

Meine Eltern sind beide 1959 aus Tibet nach In-
dien gefliichtet. Mein Vater ist 1963 mit der ersten
Fliichtlingsgruppe als Ubersetzer nach Samedan ge-
kommen, und meine Mutter ist 1962, als Begleiterin
von tibetischen Kindern, die in Pflegefamilien aufge-
nommen wurden, in die Schweiz eingereist. Bevor sie
nach der Heirat nach Samedan zog, lebte sie im
Bernbiet bei einer Schweizer Familie. Meine Schwe-
ster und ich sind in der Schweiz geboren und in Same-
dan aufgewachsen. Als Angehorige der zweiten Gene-
ration tibetischer Fliichtlinge setzte ich mich sehr friih
mit den Ursachen und Wirkungen der Besetzung Ti-
bets auseinander. So scheint es auch naheliegend zu
sein, dass ich mich fiir die tibetische Situation im Kan-
ton Graubiinden interessierte. Dieser Beitrag will ei-
nen Einblick in die - wenn ich das so nennen darf —
35jahrige tibetisch-blindnerische Geschichte geben.
Hinzu kommen einige personliche Gedanken zur Fra-
ge der kulturellen Identitét.

Tibet — einst und im Exil

Tibet, oft auch das Dach der Welt genannt, grenzt an
die Lander Indien, Nepal, Bhutan, Burma, Ostturke-
stan, Mongolei und China. Es hat eine Fléche von 2.5
Millionen km? und ist somit rund 60 mal so gross wie
die Schweiz und ist in die Provinzen U-Tsang, Kham
und Amdo eingeteilt. Die Kreuze auf der Kartenskizze
markieren die Zersplitterung Tibets in die sogenannte
«Autonome Region Tibet», die 1965 von China vorge-
nommen wurde. Die durchschnittliche Hohe des Lan-
des betrdgt rund 4000 m ii. M. Die Bevdlkerung Tibets
wurde vor der Besetzung auf rund 6 Millionen ge-
schétzt. Die Gesellschaftsform war ein mittelalterlich-
feudales System mit theokratischen Ziigen. Nebst dem
Klerus und dem Adel bestand der grosste Teil der Be-
volkerung aus Nomaden und Bauern. Die Institution
der Dalai Lamas regierte Tibet seit dem 17. Jahrhun-
dert bis zur Besetzung Tibets in den flinfziger Jahren
dieses Jahrhunderts als geistige und politische Ober-



hdupter. In den flinfziger Jahren begann der Ein-
marsch der Volksrepublik China in Tibet, und die
Staatenwelt unternahm nichts gegen die gewaltsame
Einverleibung Tibets durch die kommunistische
Volksbefreiungsarmee von China. Nach der blutigen
Niederschlagung des tibetischen Volksaufstandes ge-
gen die Besetzung ihres Landes ist der Dalai Lama
nach Indien gefliichtet. Ihm folgten darauthin rund
80 000 Tibeterinnen und Tibeter in die benachbarten
Himalayalidnder. Die grosste Zahl der Flichtlinge ent-
kam nach Nepal oder nach Indien. Heute leben rund
130 000 Tibeterinnen und Tibeter im Exil. Seit der Be-
setzung ist die Situation in Tibet von fundamentalen
Menschenrechtsverletzungen gekennzeichnet. Immer
wieder fliichten vor allem auch Kinder und Jugendli-
che ins Exil, um dort eine Schulbildung geniessen zu
konnen, denn in Tibet selbst wird die tibetische Bevdl-
kerung auf dem Wirtschafts- und Bildungsmarkt von
den chinesischen Neusiedlern verdringt. Heute bil-
den die rund 6 Millionen Tibeterinnen und Tibeter ge-
geniiber den 7,5 Millionen chinesischen Neusiedlern
eine Minderheit im eigenen Land. Durch Zwangs-
abtreibungen und Zwangssterilisationen wird eine sy-
stematische Reduzierung des tibetischen Volkes ange-
strebt. Die heutige Situation im besetzten Tibet ist von
Tragik gekennzeichnet.

Kurz nach seiner Ankunft im nordindischen
Dharamsala begann der Dalai Lama 1960 mit dem
Aufbau eines Exilparlaments und einer Exilregierung
nach demokratischen Grundsétzen. Denn es ging nun
darum, die Energie zur Wiedererlangung der Unab-
héngigkeit Tibets zu kanalisieren. Von Dharamsala aus
wird die Offentlichkeitsarbeit fiir Tibet koordiniert. An-
ldsslich der internationalen iiberparteilichen Tibet-An-
hérung im April 1989 bezeichnete der Jurist Dr. Mi-
chael C. van Waalt van Praag die Exiltibeterinnen und
Exiltibeter als «bestorganisierte Exilnation der Welt»
und hielt fest: «Politisch ist die tibetische Exilregierung
eine funktionierende demokratische Regierung» (in
Midider 1997, S. 53). Fiir seine Bemiihungen fiir den
Weltfrieden hatte Seine Heiligkeit der 14. Dalai Lama
1989 den Friedensnobelpreis erhalten.

In der Schweiz

Als die Weltoffentlichkeit in den fiinfziger Jahren von
den Missstdnden in den Fliichtlingslagern in Indien
horte, reagierte sie mit verschiedenen Hilfsaktionen,

so auch die Schweiz. 1960 hat die Stiftung Kinderdorf
Pestalozzi in Trogen eine erste Gruppe von tibetischen
Fliichtlingskindern aufgenommen. Zwischen 1960
und 1968 fanden weiter 158 tibetische Kinder und Ju-
gendliche in Schweizer Pflegefamilien Aufnahme.
Nebst diesen zwei Initiativen wurde 1960 der Verein
Tibeter Heimstétten von einigen engagierten Schwei-
zerinnen und Schweizern gegriindet. Das Ziel dieses
Vereins war es, «tibetische Fliichtlinge in Gruppen in
der Schweiz anzusiedeln zur Rettung von Leben und
Gesundheit, zur Sicherung der Existenz durch eige-
nen Broterwerb, zur Bewahrung der tibetischen Kul-
tur, Sprache und Religion und zur Férderung der be-
ruflichen Ausbildung der jungen Generation» (vgl.
Schweizerisches Rotes Kreuz 1966). Aufgrund eines
Bundesbeschlusses von 1960 wurde die Einreise ei-
nes Kontingentes von tausend tibetischen Fliichtlingen
bewilligt. In Zusammenarbeit mit dem Schweizeri-
schen Roten Kreuz konnte der Verein Tibeter Heim-
stitten 1961 eine erste Gruppe tibetischer Fliichtlinge
in Familiengruppen in der Schweiz aufnehmen. Das
vom Bundesrat bewilligte Kontingent war mit der Ein-
reise einer letzten Gruppe im Herbst 1984 erreicht.
Das Schweizerische Rote Kreuz tibernahm die Kosten
fir die erste Bekleidung und die Einrichtung der
Heimstétten. Die Heimstitten losten sich im Laufe der
Zeit auf, da die Tibeterinnen und Tibeter in eigene
Wohnungen oder in andere Heimstdtten zogen und
die Heimstétten nicht mehr ausgelastet waren. Von
den anfianglich gegriindeten zwolf Heimstétten besteht
heute keine mehr. Die Tibetergemeinschaften leben
heute in lockeren Siedlungen vor allem in der deutsch-

China
Ost-Turkestan
(Xinjiang)

Indien
Bangladesh

Kartenskizze von Tibet

(Burma) China

119



sprachigen Schweiz und werden teilweise von einer
Beratungsstelle fir Tibeterinnen und Tibeter des
Schweizerischen Roten Kreuzes betreut. Im Sommer
1986 wurde der Verein Tibeter Heimstétten aufgelost.
Fiir eine Auflosung sprach einesteils die Begriindung,
der Verein habe seine Zielsetzung erreicht, indem er
die erfiillbaren Aufgaben gelost habe, andernteils die
Uberalterung der Vereinsmitglieder. Zwischen 1960
und 1981 wurden etwa 1200 tibetische Fliichtlinge in
der Schweiz aufgenommen. Heute leben nach Anga-
ben der Tibetischen Exilregierung rund 2000 Tibete-
rinnen und Tibeter in der Schweiz. Einige haben in
der Zwischenzeit das Schweizer Biirgerrecht erwor-
ben. Uber den Fliichtlingsstatus verfiigten im Jahr
1997 1181 Tibeterinnen und Tibeter (Bundesamt fiir
Statistik 1997). Im Kanton Graubiinden lebten 1997 51
Tibeterinnen und Tibeter mit Fliichtlingsstatus und 28
eingebiirgerte Tibeterinnen und Tibeter. Die Einbiir-
gerungen fanden zwischen 1980 und 1997 statt.

Buchen im Prattigau: erste Ansiedlung in Graubiinden

Buchen war zur Zeit der Ansiedlung tibetischer
Fliichtlinge ein kleines Bauerndorf mit etwa 170 Ein-
wohnern und Einwohnerinnen. Um dieses Dorf zu er-
reichen, fuhr man mit der Eisenbahn bis Schiers und
von dort mit dem Postauto etwa 25 Minuten bis Bu-
chen. Aufgrund orientierender Referate von privaten
Initianten und Initiantinnen des Prattigaus beschloss
im Frithjahr 1963 die Einwohnerversammlung von
Buchen, eine Gruppe tibetischer Fliichtlinge aufzu-
nehmen. Die Gemeindeabstimmung ergab das Resul-
tatvon 16 Ja-Stimmen gegen 4 Nein-Stimmen. Der Ge-
meindevorstand von Luzein sanktionierte diesen
Beschluss und erteilte die entsprechende Aufenthalts-
bewilligung. Im ehemaligen Gasthaus Scesaplana, das
bis zur Ankunft der Tibeterinnen und Tibeter umge-
baut war, fand das Schweizerische Rote Kreuz ein
giinstiges Kaufobjekt, welches dann auch erstanden
wurde und vom Herbst 1963 bis zum Herbst 1970 als
Tibeterheim diente. Das Haus Scesaplana, welches
man gleich an den vielen kleinen Gebetsfahnen, die
iiber dem Dach flatterten, erkannte, musste bereits
1970 geschlossen werden. Der Grund lag darin, dass
das Haus nicht mehr genug ausgelastet war. Ein Jahr
lang stand es leer, bis man es weiterverkaufen konnte.
Heute dient das Scesaplana als Ferienhaus (vgl. Lutz
1967,S. 11-12)

120

ttttttt
Ftttttt

TttTibet

Tibet ist besetzt. Von China. Ihr Interesse kann Tibet
am Leben erhalten. GSTE, PF 1523, CH-8640 Rapperswil.

«Tibet ist besetzt», Kleber der Gesellschaft Schweizerisch-Tibetische
Freundschaft

Am 4. Oktober 1963 traf die aus Indien eingereiste
Gruppe, bestehend aus 25 Personen, in Buchen ein.
Die nebenstehende Tabelle zeigt, wie die Gruppe sich
zusammensetzte. In den darauffolgenden Jahren
nahm die Einwohnerzahl im Heim trotz den Neuan-
siedlungen stindig ab: Gesamthaft wurden innerhalb
von vier Jahren 42 Tibeter und Tibeterinnen angesie-
delt. In dieser Zeit wurden eine unbekannte Anzahl
Kinder geboren. Auffallend ist der relativ frithe Weg-
zug von Buchen. Auf die Beweggriinde werde ich wei-
ter unten eingehen.

Die tibetischen Fliichtlinge in Buchen wurden von
1963 bis 1970 von Frau Hedi Gochotshang, Sozialar-
beiterin des Schweizerischen Rotes Kreuzes, und von
zwei weiteren Helferinnen betreut.

Bever lehnt eine Ansiedlung tibetischer Fliichtlinge ab

Bevor ich die Situation der Tibeterinnen und Tibeter in
Samedan schildere, mochte ich kurz auf die Nachbar-
gemeinde Bever zu sprechen kommen. 1987 habe ich
durch Gespréache mit Frau Rosmarie Schwarzenbach
erfahren, dass es auch eine Gemeinde im Kanton
Graubtinden gab, die dem Vorhaben einer Ansiedlung
misstrauisch gegentiberstand. Frau Rosmarie Schwar-
zenbach arbeitete von 1952 bis zu ihrer Pensionie-
rung im Jahr 1978 fiir das Schweizerische Rote Kreuz.
und war von 1961 bis 1978 in der Betreuung tibeti-
scher Fliichtlinge tétig. Anfanglich dachte man an eine
Aufnahme tibetischer Fliichtlinge in der Gemeinde
Bever. An der Gemeindeversammlung vom 10. Mai
1963 in Bever wurde das Traktandum «Tibeterangele-
genheit» heftig diskutiert. Wahrend der Versammlung
wurde von gegnerischer Seite behauptet, in Buchen



im Prattigau habe ausschliesslich der Gemeinderat
iber die Aufnahme abgestimmt. Tatsache jedoch war,
dass in Buchen in dieser Angelegenheit die Bevolke-
rung an der Abstimmung teilgenommen hatte. Die
Frauen beteiligten sich ebenfalls an der Abstimmung.

Wie aus dem Protokoll dieser Gemeindeversamm-
lung ersichtlich ist, waren die Beverser jedoch nicht
einstimmig gegen eine Ansiedlung in ihrem Dorf. Die
Stimmbiirger — die Frauen erhielten erstim Jahr 1975
das Stimmrecht — stellten sich mit 20 Nein-Stimmen,
14 Ja-Stimmen und 5 Stimmenthaltungen gegen eine
weitere Beratung dieses Traktandums. An der notigen
Information und Aufklarung tiber das Schicksal des ti-
betischen Volkes lag dieser Entscheid wahrscheinlich
weniger, da vorgéangig ein Vortrag von Herrn Dr. Ha-
gen in Zusammenarbeit mit dem Schweizerischen Ro-
ten Kreuz sowie ein Diskussionsabend von Herrn
Kuhn durchgefiihrt worden war. Frau Schwar-
zenbach fihrt diesen Entscheid vielmehr auf die be-
stehende «Fremdenangst» zuriick: «aber die Gemein-
de wollte nicht — sie hatte Angst vor so vielen Frem-
den», meinte sie im Gesprach mit mir.

Ankunft GR Anzahl Personen Auszug

4.10.1963 1 Lama* 1965
1 Ehepaar & 1 Kind 1964
1 Ehepaar & 1 Kind 1965
1 Ehepaar & 2 Kinder 1966
1 Ehepaar 1964
1 Ehepaar 1964
1 Ehepaar 1965
2 Ehepaare 1966
1 Vater & 1 Kind 1967

Total: 25 Personen

1965 1 Ehepaar & 1 Kind 1966
Nachzug Grossmutter 1967
1 Ehepaar & 3 Kinder

Total: 10 Personen

November 1967 2 Lamas* 1968
1 Ehepaar & 2 Kinder
mit 1 Bruder 1969

Total: 7 Personen

Gesamttotal: 42 Personen

*Lama: tib., geistiger Lehrer, der die Mitmenschen unterstiitzt, den buddhisti-
schen Lebensweg zu erkennen. Bei der Zusammensetzung der Gruppen wurde
darauf geachtet, dass jede Fliichtlingsgruppe von mindestens einem Lama be-

gleitet wurde.

Die Ansiedlung in Samedan

Im Sommer 1963 griindete der Lionsclub Oberenga-
din innerhalb seiner Vereinigung die «Genossenschaft
Lions Tibeterheim». In seinen Statuten von 1963 stand
unter Artikel 2 folgendes:

Die Genossenschaft bezweckt, einer beschrinkten
Anzahl Tibeter-Fliichtlingen die Unterkunft zu be-
schaffen und Arbeitspliize zu besorgen. Die Genos-
senschaft sucht diesen Zweck zu erreichen:

a) durch Kauf der bestehenden Liegenschaft «Altes
Restaurant Dosch» in Samedan,
b) durch Vermittlung von Arbeitsstellen.

Nachdem sich der Lionsclub eingehend mit die-
sem Problem befasst hatte, setzte er sich mit dem Ver-
ein Tibeter Heimstétten in Verbindung und stellte das
Gasthaus Dosch zu einem giinstigen Mietpreis zur Ver-
fligung. Zur Zeit der Befragung 1987 betrug der Miet-
zins 14 000 Franken pro Jahr. Der Lionsclub setzte
sich anschliessend mit der Gemeinde in Verbindung.
Kurze Zeit vor der Gemeindeversammlung fand auch
hier ein Informationsabend im Gemeindesaal in
Samedan statt. Auf meine
Frage nach dem Ausmass
des Interesses der Dorfbe-
volkerung, meinte der da-

Niederlassung

Rikon/ZH

malige Gemeindeprasi-
Igis/GR dent Giuseppe Lazzarini,
i dass «die Besucherzahl
Jenaz mindestens so hoch war
ilkomy 24 wie an einer normalen
Jeflaz Gemeindeversammlung».
Igis Lazzarini war zu jener
Chur Zeit gleichzeitig Président
der Genossenschaft des

Kreuzlingen Lionsclubs.
Die Niederlassung ti-
Landquart Fabr. betischer Fliichtlinge wur-

de an der Gemeindever-
sammlung vom §&. Juli
1963 heftig diskutiert. Die
Ausserungen der Beteilig-
ten betrafen vor allem die
Unterkunft, den Schulbe-
trieb und die damals herr-
schende Wohnungsnot.
Die Antwort des Gemein-
deprésidenten auf diese

Landquart

Landquart Fabr.

121



Bedenken lauteten nach dem Protokoll der Gerneinde-
versammlung der Gemeinde Samedan vom 8. Juli
1963:

«Die Schweiz ist dermassen verschont geblieben
wdhrend beiden Weltkriegen, dass sich viele unserer
Mitbiirger nicht damit abfinden kénnen, sich armer,
heimatvertriebener Fliichtlinge nciher anzunehmen.
Solange es um Geldspenden oder Kleidersammliun-
gen geht, sind wir bereit, jedoch nicht wenn es um
Niherstehendes geht.»

Schliesslich waren es auch die positiven Erfahrun-
gen der Gemeinden Waldstatt/AR und Unterwasser/
SG, die den Entscheid beeinflussten: Von den 165 An-
wesenden enthielten sich 4 ihrer Stimme und 98 Ja-
Stimmen standen 63 Nein-Stimmen gegeniiber. Ich
mochte an dieser Stelle bemerken, dass dieser Ent-
scheid zwar positiv fiir die Ansiedlung ausgefallen ist,
jedoch nicht als eine breitabgestiitzte Zustimmung zu
werten ist, da die Anzahl der Nein-Stimmen doch bei
iber einem Drittel der Stimmabgaben lag.

Nachdem die Gemeindeversammlung einer Auf-
nahme von 20 bis 30 tibetischen Fliichtlingen zuge-
stimmt hatte, traf am 25. Novemer 1963 die erste
Gruppe bestehend aus 35 Personen ein. Karchung
Bhusetshang, ein ehemaliger Samedner Tibeter,
schildert, wie er die Ankunft in Samedan empfunden
hat:

«Unser Zug fuhr iiber hohe Viadukte, durch Tun-
nels und brachte uns durch viele Windungen hinauf
ins Engadin nach Samedan. Eine Schulklasse empfing
uns auf dem Bahnhof mit einem romanischen Lied,
und der Gemeindeprdsident hielt anschliessend auf
Rdtoromanisch eine Ansprache. Aber mir war so
elend, dass ich kaum mehr stehen konnte. Ich hdtte
alles gegeben, wenn ich mich hdtte hinlegen konnen.
Aus dem Klang seiner Stimme horte ich heraus, dass
er es gut mit uns meinte, konnte aber immer nur den-
ken <Wann hort er endlich auf?>»

Diese Gruppe von 36 Tibeterinnen und Tibetern
wurde damals von Lydia Schrinidneiny und zwei wei-
teren Helferinnen betreut. Frau Schmidheiny war von
1963 bis 1966 als Heimleiterin im Tibeterheim Same-
dan tétig. Sie zog anschliessend nach Winterthur und
arbeitete dort als Berufsberaterin. Drei Jahre spéter
iibernahm Frau Lotti Rinderknecht die Leitung. Frau
Rinderknecht leitete das Tibeterheim von 1966 bis
1971. Thr weiterer Werdegang war leider nicht er-

grindbar.

122

Ankunft Personen
25.11.1963 1 Lama
. 1 Ehepaar & 3 Kinder
. 1 Ehepaar & 1 Kind
1 Ehepaar & 1 Bruder
. 1 Ehepaar & 1 Kind
25.11.1963 1 Ehepaar & 4 Kinder
. 1 Ehepaar & 1 Kind
" 1 Ehepaar & 2 Kinder
. 1 Ehepaar & 1 Kind
1 Ehepaar & 2 Kinder
Total: 35 Personen
24.12.1963 1 Mann (Dolmetscher)
Total: 1 Person
Gesamttotal 36 Personen

Genauere Angaben iber den Wegzug waren leider
weder der Gemeinde, dem Schweizerischen Roten
Kreuz noch der Fremdenpolizei bekannt. Heute leben
fiinf dltere Tibeter im ehemaligen Tibeterheim. Das
Gebdude wird seit April 1993 als Wohnraum fiir die
Geschiitzte Werkstétte Engadin benutzt. Die anséssi-
gen Tibeterinnen und Tibeter leben heute in einem
Mietverhéltnis mit der Geschiitzten Werkstitte im
obersten Stock des Hauses. Es handelt sich hier um ein
«auslaufendes Tibetprojekt», wenn ich das so nennen
darf, denn eine Weitervermietung nach dem Ableben
der jetzigen Mieterinnen und Mieter ist nicht vorgese-
hen. In selbstindigen Haushalten leben weitere fiinf
Personen, zwei Familien und eine Einzelperson. Eine
sporadische Betreuung der élteren Tibeterinnen und
Tibeter erfolgt heute durch das Schweizerische Rote
Kreuz. Insgesamt leben heute noch zehn Tibeterinnen
und Tibeter in Samedan.

«Ein Bergvolk begriisst das andere»

Nicht ganz ohne Ironie ldsst sich der damalige Leitsatz.
zur Ansiedlung von tibetischen Fliichtlingen in Berg-
gebieten des Kantons Graubiinden verstehen. Das
Schweizerische Rote Kreuz und der Verein Tibeter
Heimstétten planten, die Tibeterinnen und Tibeter in
alpinen Télern bei Bauern und allenfalls bei Hand-
werkern arbeiten zu lassen. Schwierigkeiten wie
Stellenmangel, das Leben in den Heimen und die
Sprachprobleme — insbesonders in Samedan mit der
romanischen Beschulung — zeigten sich erst mit der



Niederlassung der ersten tibetischen Fliichtlinge in
Buchen und Samedan. Was die Stellenvermittlung be-
trifft, so wurden die meisten unter ihnen als Hilfs- oder
als angelernte Arbeiter auf unteren Stufen in industri-
ellen Betrieben angestellt. Der Stellenmangel in Bu-
chen fiihrte dazu, dass in den Nachbarsdorfern Jenaz,
Seewis und Fideris Arbeit gesucht werden musste. Da
jedoch die Postautoverbindungen damals sehr schlecht
waren, d.h. das Postauto bloss zweimal pro Tag fuhr,
schaute man sich nach anderen Titigkeitsfeldern um.
Die Papierfabrik Landquart stellte dann die Mehrzahl
der Buchener Tibeterinnen und Tibeter in Schichtar-
beit an und bot ihnen gleichzeitig eine Unterkunft an.
In Samedan hatten alle tibetischen Méanner drei Mona-
te nach ihrer Ankunft eine Arbeitsstelle gefunden: in
der Engadin Press AG, bei der Rhétischen Bahn, in
der Schreinerei Badraun, beim Radiofachgeschéft
Bernhard und in einer Garage in St. Moritz.

In den Heimen lebten die tibetischen Familien aus
verschiedensten Regionen und von unterschiedlich-
stem Status gemeinsam in einem Haushalt. Dies hat zu
sozialen Spannungen in den Heimen gefiihrt, da sie
den Wohnraum, die Kiiche und das Badezimmer zu
teilen hatten. So schrieb das Schweizerische Rote
Kreuz in ihrem Mitteilungsblatt (Jg. 73, 1963, Nov.,
S. 14) folgendes tiber das Heimleben:

«So hatten wir zum Beispiel die Kluft, die zwischen
den verschiedenen sozialen Stdnden einer mittelal-
terlichen Gesellschaft sehr tief ist, nicht in threr gan-

Ausflug auf den Muottas Muragl mit Gemeindeprésident Lazzarini, 3.2.1964

zen Ausgeprdgtheit in Betracht gezogen. Diese Kluft
hat sich anftinglich in einigen Gruppen—nicht in allen
— besonders unter den Frauen, die wegen ihrer be-
wahrenden Haltung weniger anpassungsfahig sind,
nachteilig ausgewirkt. Seien wir aber gerecht! Wenn
wir uns vorstellen, die Umstdnde hditten vor einigen
Jahrhunderten bei uns eine stdidtische Hocharisto-
kratin, eine Landedelfrau, einige Stallmdgde und leib-
eigene Frauen gezwungen, in einem kleinen, engen
Haus zusammenzuwohnen, am selben Tisch zu sit-
zen, dieselben Arbeiten zu verrichien, der genau glei-
chen Behandlung teilhaftig zu werden ohne Unter-
scheidung des Standes, so fiihlen wir uns ungefdhr
[in] die Lage [versetzt, in] der sich die tibetischen
Frauen der hoheren Stinde [befanden, doch hatten
sie] bereits in Indien sehr wohl gelernt, dass es im
Fliichtlingsdasein keine Standesunterschiede mehr
qibt. Diese Auffassung fanden sie in unseren Heimen
dadurch bestdtigt, dass die Betreuerinnen des SRK
allen Frauen dieselben Rechte zugestanden und ih-
nen dieselben Pflichten auferlegten.»

Nebst den sozialen Konflikten bereitete es den mei-
sten Tibeterinnen und Tibetern auch Miihe, die Lohne
der Heimleitung abzugegeben. In Buchen erhielten
die Tibeter zehn Prozent ihres Einkommens als Ta-
schengeld, und den Rest zahlte die Heimleiterin auf
ein Sparheft ein. In Samedan erhielten die Erwachse-
nen finf Franken pro Woche. Dieses Taschengeld wur-
de wihrend der ersten drei Monate, als die Arbeits-

Tibeterheim in Samedan, ca. 1968

123



bewilligungen noch nicht ausgestelit waren, vom Ro-
ten Kreuz ausbezahlt. Ab dem Zeitpunkt, als alle Mén-
ner einen Arbeitsplatz gefunden hatten — das war be-
reits drei Monate nach der Ankunft — wurde auch in
Samedan die Buchener Geldhaushaltung eingefiihrt.
Es wurde den Erwerbstitigen zwar gesagt, dass ein
Teil ihres Verdienstes auf die Bank {iberwiesen werde,

doch meistens reichte der in einen gemeinsamen Topf

gelegte Betrag gerade fiir die Deckung der Kost im
Heim. An dieser Stelle mochte ich den Leserinnen und
Lesern den Blick in den minutios gefiihrten Etat mei-
nes Vaters nicht vorenthalten (siehe nebenstehende
Abbildung).

Auch mit sprachlichen Schwierigkeiten wurden
die tibetischen Fliichtlinge und ihre Betreuerinnen
konfrontiert. In Buchen gab es in der Zeit der Ansied-
lung keine schulpflichtigen Kinder. In Samedan wurde
kurz nach der Ankunft im Tibeterheim Deutschunter-
richt von Freiwilligen aus dem Dorf erteilt. Der dama-
lige Gemeindeprisident erinnert sich an die Erfah-
rung seiner Tochter mit einer Unterrichtssituation:

«Meine Tochter hatte freiwillig die ersten Schritte
gewagt. Ich war dabei, als sie zum Beispiel einen Liffel
in der Hand hielt, auf die Wandtafel Loffel schrieb und
dann einen Schiiler in die Kiiche schickte, um einen
Liffel zu holen. So ging das dann weiter mit anderen
Gegenstdnden. Im Prinzip wurde auf ganz primitive
Art und Weise unterrichtet, denn man konnie sich
nicht in einer Sprache verstdndigen.»

Zwei Monate wurde der mit Gestik, Mimik und
Zeichnungen durchgefithrte Deutschkurs gehalten.
Anschliessend hat die Gemeinde eine Lehrkraft fiir die
Féacher Deutsch und Rechnen angestellt. Frau Maria
Preiswerk unterrichtete wihrend zwei Jahren vier
Stunden téaglich. Dank diesem Unterricht konnten acht
Kinder in die Gemeindeschule auf der Primarschul-
stufe integriert werden. Anfangs hatte man sich tiber-
legt, die Kinder nach St. Moritz in die Sonderschule
einzugliedern, da man die Schwierigkeit mit dem Er-
lernen der romanischen Sprache in Samedan vermei-
den wollte. Dieser Gedanke wurde jedoch fallengelas-
sen, weil man feststellte, dass die Kinder intelligent
und lerneifrig waren. Innert kiirzester Zeit lernten die
Kinder eine neue Schrift und zwei Fremdsprachen,
die keinerlei Ahnlichkeiten aufwiesen mit der tibeti-
schen Sprache. Die sprachliche Hiirde war fiir einige
Tibeterinnen und Tibeter ebenfalls ein Grund fiir ei-
nen Wegzug in ein deutschsprachiges Gebiet.

124

Tas chent :()_ub(
Pocked Hon-er{
me 4‘1»-&&, j:m_zd
- Fy . ‘RP‘ Ry
362 ZQ.__ cleqiéy
- 265 125 E;Z,_g&m o .
398 95 _2¢ |elimleq
-gé | 5o c|91904H.
4‘?-1 les| 47 |o|¢fa 4
Bi1e 9ol 57 fela L‘f
“427F #’5_1;9 14 lixleq
538 o% ¥ 2 | dedolad>
: _"Irs.j. 152 |ofz|Heq
- S85 1 .
958 [Fs| @& o |Z INp)
Sé7 S5 E Rz e+
" _H.F. ~

Geldhaushaltung: Blick in die Agenda 1964 von Thubten Lobsang

Fiir die Kinder und Jugendlichen meiner Genera-
tion war die Aneignung der drei Sprachen wesentlich
einfacher, da wir unsere Schullaufbahn in der dafiir
vorgesehenen Zeitspanne durchlaufen konnten: zu
Hause wurde tibetisch gesprochen, im Kindergarten
lernten wir Romanisch und ab der vierten Klasse wur-
de dann Deutsch als Fremdsprache fiir alle Schiilerin-
nen und Schiiler eingefiihrt.

Soziale, wirtschaftliche und - in rétoromanischen
Gebieten — auch sprachliche Schwierigkeiten fiihrten
dazu, dass tibetische Familien relativ frith aus den
Heimen in eigene Haushalte zogen und die zur Verfii-
gung gestellten Hauser nicht mehr ausgelastet waren.
Von den Heimstatten weg zogen die Tibeterinnen und
Tibeter damals nach Igis, Landquart, Zizers, Domat/
Ems, Chur, Bad Ragaz und ins Unterland. Den relativ
rapiden Auszug aus den Heimen in eigene Haushalte
erachte ich als positiv. Positiv in dem Sinn, dass der
Wunsch nach Selbstdndigkeit in einem fremden Land
rasch realisiert werden konnte.

1997 lebten insgesamt 51 Tibeterinnen und Tibet-
er mit Fliichtlingsstatus und 28 Tibeterinnen und




Tibeter mit Schweizerischem Biirgerrecht in Grau-
biinden (Bundesamt fiir Statistik: Zentrales Auslédnder-
register. Tab. 3.81., 31. August 1997). Diejenigen mit
Fliichtlingsstatus verteilen sich auf die Ortschaften
Chur (2 Personen), Igis (38 Personen. Bemerkung: in
dieser Zahl ist auch die Gemeinde Landquart mit-
berticksichtigt), Maienfeld (1 Person), Mastrils (1 Per-
son), Samedan (6 Personen), Thusis (1 Person) und
Zizers (2 Personen). Die erfassten Einbiirgerungen be-
treffen die Zeitspanne von 1980 bis 1997 (1980: 3 Per-
scnen; 1983: 10 Personen; 1993: 4 Personen; 1994:
4 Personen; 1995: 5 Personen; 1997: 2 Personen). Die
genannten Einbilirgerungen waren allesamt ordentli-
che Einbiirgerungen, d.h. keine Wiedereinbiirge-
rungen oder erleichterte Einbiirgerungen. (Diese An-
gaben stammen vom Bundesamt fiir Statistik: Zentra-
les Ausldanderregister. Tab. 4.00. 31. August 1997.)

Die Frage nach der kulturellen Identitat

Tibet hat eine Hochkultur, die vom Aussterben be-
droht ist, denn das tibetische Volk im besetzten Tibet
ist bereits jetzt eine Minderheit im eigenen Land. Zur
Zeitleben 6 Millionen Tibeterinnen und Tibeter neben
7,5 Millionen chinesischen Neusiedlern in Tibet. Nur
eine politische Losung der Tibetfrage kann dieser
Sinisierung Einhalt gebieten und der tibetische Kultur
eine reelle Chance zur Weiterexistenz geben. Deshalb
erstaunt es nicht, dass den Tibeterinnen und Tibetern
im Exil die Weiterentwicklung und Erhaltung der tibe-
tischen Kultur ein wichtiges Anliegen ist. Im Exil inte-
grieren sich die Tibeterinnen und Tibeter in die aktu-
elle Umgebung und versuchen gleichzeitig, die tibeti-
schen Werte und Traditionen aufrechtzuerhalten.

Ich werde oft gefragt, als was ich mich fithle. Das
Fragewort «Was» ist eine Identititsfrage, und als Ant-
wort wird oft eine Entscheidung fiir die eine oder an-
dere Kultur erwartet. «Ob ich mich wohl fiithle in der
Schweiz und irgendwann mal zurtickkehren wiirde»,
sind dann oft die Anschlussfragen. Dass die Bedeutung
der Kultur fiir die Identititsbildung mich als Angehori-
ge einer kulturellen Minderheit beschéftigt, ist klar,
doch kann ich diese Frage nicht in einer ausschliess-
lichen Art beantworten. Als was ich mich fiihle, ist
situationsabhéngig: Bin ich in Tibet und wird mir dort
die Identititsfrage gestellt, dann bezeichne ich mich
als «Tibeterin, die in der Schweiz aufgewachsen ist».
Wird mir in Bern von Kommilitoninnen die gleiche

Frage gestellt, so lautet meine Antwort: «Im Engadin
aufgewachsene Tibeterin». In traditionell tibetischen
Kreisen wird mir meine schweizerische Art oft be-
wusst, in den Badeferien in Frankreich bin ich Schwei-
zerin. Als was ich mich fiihle, hingt oft auch davon ab,
wie mich meine Umwelt wahrnimmt: Von der «Biind-
ner Zeitung» wurde ich als «Bilindnerin» bezeichnet,
als mir die chinesische Botschaft das Visum fiir die
Teilnahme an der UNO-Weltfrauenkonferenz in Pe-
king im Jahr 1995 verweigerte. Von Robi Koller und
seiner damaligen Unterhaltungssendung «Koller live»
wurde ich als «bunte Schweizerin» eingeladen und
von chinesischer Seite werde ich als «patriotische
Tibeterin» wahrgenommen.

Der tibetische Pddagoge Gyaltag hilt in seiner
Lizentiatsarbeit zum Thema Die tibetische Familie im
Wandel und Spannungsfeld zweier Kulturen (1990,
S. 235) fest, dass die Einwanderung in die Schweiz flir
die meisten tibetischen Fliichtlinge und ihre Familien
nicht einfach gewesen ist. Von einer vorindustriellen,
tiefreligios geprégten, zentralasiatischen Gesellschafts-
ordnung stammend, hatten sich die tibetischen Fliicht-
linge damals in der Schweiz in eine stark sékularisier-
te, leistungsorientierte, mitteleuropdische Industrie-
gesellschaft zu integrieren. Gyaltag weist auf das da-
malige Dilemma tibetischer Fliichtlinge hin, sich in
zwei sozialen Gruppen und Kulturen zurechtfinden
zu mussen. In einem der Interviews, die Gyaltag im
Rahmen der obgenannten Lizentiatsarbeit durchge-
fiihrt hatte, antwortet ein 18jdhriges Middchen auf die
Identititsfrage folgendes (Gyaltag 1990, im Vorsatz):

«Es kommt darauf an. Wenn ich unter Tibetern
bin, fiihle ich mich als Tibeterin. Aber wenn ich nur
unter Schweizern sein wiirde, weiss ich nicht, als was
ich mich fiihlen wiirde. Nicht als Tibeter, nicht als
Schweizer, wie Luft. Ich meine, man fiihit sich gar
nicht, weil man selber nicht weiss, was man richtig ist.
Ich meine, wir sehen aus wie Tibeter, aber vom Wissen
her sind wir fast im Zweifel.»

Nun stellt sich also die Frage, welcher Zusammen-
hang zwischen Kultur und Identitét besteht und wel-
chen Stellenwert kulturspezifische Bedeutungssyste-
me flir die individuelle [dentitdtsarbeit haben. Ethnien
und ihre Mitglieder definieren sich bekanntlich tiber
die Zugehorigkeit zu einer relativ einheitlichen Kultur.

Die Kulturdefinition von Nieke (1995, S. 49) lautet:
«Kultur ist die Gesamtheit der kollektiven Deutungs-
muster einer Lebenswelt (einschliesslich materieller

125



Zentraltibet, Tsethang, Blick Richtung Tsona (Foto: Karma Lobsang 1997)

Manifestationen).» Auernheimer (1995b, S. 159) kriti-
siert diesen Lebensweltansatz: «Die Anstosse fiir die
Umarbeitung der Deutungsmuster, die aus der Verén-
derung materieller Lebensverhéltnisse kommen, wer-
den nicht bedacht.» Der Ansatz von Nieke geht von
eher statischen Bildern von in sich geschlossenen Sy-
stemen aus, die auf ihrer mitgebrachten Kultur und
auf ihrer Ethnizitit beharren. Weiter weist Auern-
heimer (1995b, S. 159) in seiner Kritik darauf hin, dass
mehrere Elemente das kulturelle Selbstverstindnis
der Menschen formen. Menschen sind nicht bloss
Kulturprodukte, sondern auch Kulturproduzierende,
d.h. sie gestalten die Inhalte der Lebensdusserungen
durch ihr Handeln mit. Lebensdusserungen beinhal-
ten ein Paket an Kommunikations- und Reprisen-
tationsmitteln, die aus sozialen Beziehungen entste-
hen. Der Kulturpsychelege Boesch (1980, S. 21) be-
zeichnet Kultur als die Art, wie der Mensch seine Um-
welt gestaltet und ordnet: «In der Tat ist ja die Kultur,
anders als die Natur, das in Interaktionen zwischen
Mensch und Umwelt geschaffene Verhaltensfeld...»
Auch fiir Dewey (1993, S. 168) ist Kultur das Produkt
sozialer Beziehungen. Kultur ist fiir ihn das Produkt
desindividuellen Vermdogens, das gesellschaftliche Le-
ben zu deuten und das eigene Handeln entsprechend

126

orientieren zu konnen. Geméss Dewey ist der Kultur-
begriff eng mit dem Erfahrungsbegriff verkniipft. Fiir
ihn ist Kultur nichts anderes als Erfahrung und Erfah-
rung wiederum ist die Definition fiir das Leben. Kultur
bedeutet fiir ihn (ebd.) «die Fiahigkeit, den Umfang und
die Genauigkeit der eigenen Bedeutungserfassungen
bestéindig zu erweitern und zu verbessern». Er geht
hier von einem Kulturbegriff aus, der nicht fiir Statik,
sondern fiir Prozesshaftigkeit steht. Dass sich kulturel-
le Inhalte im gleichen Schritt mit dem gesellschaftli-
chen Wandel d&ndern, wird heute auch von der Wis-
senschaft anerkannt.

Kulturelle Identitit, in der Fachliteratur oft auch
ethnische Identitit genannt, wird von der amerikani-
schen Psychologin Phinney (1992, S. 156) als dieser
Teil des Selbstkonzeptes betrachtet, der sich aus dem
Wissen {iber die Mitgliedschaft einer sozialen Gruppe
(oder Gruppen) sowie dem Wert und der gefiihls-
maéssigen Bedeutung dieser Zugehorigkeit zusam-
mensetzt. Phinney unterscheidet zwischen Ethnizitit
und Selbstidentifikation. «Ethnizitdt» bezeichnet Phin-
ney (1992, S. 158) als die objektive Zugehorigkeit zu
einer Gruppe, die anhand der ethnischen Vererbung
durch die Eltern bestimmt ist. Diese bildet jedoch nur
einen Teil der ethnischen Identitét. Von der ethnischen



«Taschi Delek», «Gliick und Segen!» auf Tibetisch

Vererbung unterscheidet sie deutlich die «Selbst-
identifikation» der Individuen mit einer bestimmten
ethnischen Gruppe. Dies bedeutet, dass die Zugeho-
rigkeit der Eltern zu einer Ethnie nicht gezwungener-
massen identisch sein muss mit den Gefiihlen der Zu-
gehorigkeit zu einer Ethnie deren Kinder. Die Betroffe-
nen scheinen in ihrer Begriffsanwendung also eine
«ethnische» Wahl zu haben.

Was meine Selbstidentifikation betrifft, so sind tibe-
tische sowie nichttibetische soziale Gruppen identitéts-
stiftend. Meine personliche Wahl ist die kulturelle
Durchmischung, und ich betrachte sie eher als Privileg
denn als eine Belastung. Ich orientiere mich an tibeti-
schen wie auch an hiesigen Denk- und Lebensweisen,
mich wandelnd im Rahmen meines personlichen Be-
findens in bestimmten Lebensphasen und mit dem
Wandel kultureller Werte des Tibetischen und des
Nichttibetischen. Wie sich dies dussert? Ich kann mich
politisch gegen die Menschenrechtsverletzungen in Ti-
bet einsetzen, den Buddhismus als meine Lebens-
philosophie verstehen und mich gleichzeitig als Mit-
glied der vierten Landessprache fiihlen und Roma-
nischunterricht an der Klubschule erteilen. Das eine
schliesst das andere nicht aus.

Schlussgedanke

Anhand der Entwicklung der in Graubiinden leben-
den Tibeterinnen und Tibeter kénnen wir feststellen,
dass die Eingliederung tibetischer Fliichtlinge vom
materiellen Standpunkt her betrachtet sicherlich als
gelungen betrachtet werden kann. Was die Erhaltung
und Weiterentwicklung der tibetischen Kultur sowie
der Beitrag zur Wiedererlangung der Unabhéngigkeit
Tibets betrifft, so ist dies ein Bereich, der uns immer
noch sehr stark beschéftigt. Um diesen Aufgaben ge-
recht zu werden, sind die Blindner Tibeterinnen und
Tibeter, wie andere tibetisch regionale Gruppierungen
im Unterland auch, organisiert und werden durch ei-
nen Leiter an den monatlichen Zusammenkiinften der
Tibeter-Gemeinschaft in der Schweiz vertreten. Hin-

sichtlich der Tibetfrage hoffen die Tibeterinnen und
Tibeter zutiefst, dass in absehbarer Zeit eine politische
Losung gefunden wird, damit die in Tibet lebenden
Tibeterinnen und Tibeter ein menschenwiirdiges Le-
ben fithren kénnen. Nur internationaler Druck kann
die Volksrepublik China zur Dialogbereitschaft zwin-
gen. Diesen Druck kann auch die Schweiz mitunter-
stiitzen. Der Gemeinderat von Samedan hatte diese
Unterstiitzungsmoglichkeit wahrgenommen und in ei-
nem Protestschreiben an den Schweizer Bundesrat
seine Solidaritdt mit dem tibetischen Volk bekundet
und die chinesische Tibetpolitik verurteilt. Anlass des
Protestes war der offizielle Empfang des damaligen
chinesischen Premierministers Li Peng anfangs der
neunziger Jahre in Bern, obwohl erst wenig Zeit seit
der blutigen Niederschlagung der Studentenbewe-
gung in Peking vergangen war. Dieses Zeichen der So-
lidaritidt der Samedner Gemeinde wurde von der ge-
samten Tibeter-Gemeinschaft in der Schweiz sehr ge-
schétzt.

Nach der zukiinftigen Entwicklung der tibetischen
Niederlassungen im Kanton Graubiinden zu fragen,
scheint mir weniger relevant als die Frage, inwiefern
der Austausch zwischen den Kulturen stattfindet. Be-
trachte ich die bisher durchgefiihrten Tibetaus-
stellungen mit Vortrdgen und musikalisch-tdnzeri-
schen Darbietungen im Kanton Graubiinden, so fan-
den diese stets grossen Anklang bei den Besucherin-
nen und Besuchern. Begegnungen solcher Art bieten
die Moglichkeit, mehr tiber die tibetische Kultur und
Geschichte zu erfahren. Das rege Interesse am Tibeti-
schen freut mich sehr, denn statistisch betrachtet bildet
die tibetische Gemeinschaft im Kanton Graubiinden
eine verschwindend kleine Zahl im Vergleich mit an-
deren Migrantengruppen. Ein Blick vor allem in stid-
tische Schulhduser gentigt, um den Grad der zuneh-
menden kulturellen Durchmischung festzustellen.
Treffen verschiedene Kulturen aufeinander, so habe
ich wiahrend meiner Schulzeit die Erfahrung gemacht,
dass echte Begegnungen ausschliesslich durch die Fi-
higkeit zum Perspektivenwechsel der Beteiligten statt-

127



finden. In diesem Sinn mochte ich abschliessend dar-
aufhinweisen, dass der Kanton Graubiinden aufgrund
seiner historisch gewachsenen sprachlich-kulturellen
Diversitit viel Erfahrungen im Umgang mit Multi-
kulturalitdt sammeln konnte und somit gute Vorausset-
zungen dafiir hat, einen wertvollen Beitrag zum inter-
kulturellen Zusammenleben zu leisten..

Quellen

Gemeindearchiv Bever

- Protokoll der Gemeindeversammlung Bever. Bever: 10. Mai
1963

Gemeindearchiv Buchen

- Liste der Zusammensetzung der Buchener-Tibeter/-innen

Gemeindearchiv Samedan

- Liste der Zusammensetzung der Samedner-Tibeter/-innen

- Protokoll der Gemeindeversammlung Samedan. Samedan:
8. Juli 1963

- Statuten der Genossenschaft Lions Tibeterheim. Samedan:
Herbst 1963

Privatarchiv

- Agenda von Thubten Lobsang. Samedan 1964.

- Protokolle von Gesprichen 1987 mit folgenden Personen:
Herr Karchung Bhusetshang, Titigkeit: kaufménnischer Ange-
stellter, wohnhaft in Horgen (frither in Samedan), Alter: 37
Jahre; Herr Ngawang Lobsang Bhusetshang, Tatigkeit: —,
wohnhaftin Horgen (frither in Samedan), Alter: 54 Jahre; Herr
Tsering Dorjee, Tétigkeit: Fabrikarbeiter, wohnhaft in Land-
quart (frither in Samedan), Alter: 43 Jahre; Frau Hedi Gochot-
shang-Gerber, Funktion: Betreuung der Tibeterinnen und
Tibeter im Kanton Graubiinden, wohnhaft in Landquart; Frau
Tharchen Kangshar, Tétigkeit: Hausfrau, wohnhaft in Same-
dan, Alter: 57 Jahre; Herr Giuseppe Lazzarini, Funktion: ehe-
maliger Gemeindeprésident von Samedan und ehemaliger
Prisident des Lionsclubs Oberengadin, wohnhaft in Samedan;
Frau Soyang Lobsang-Dhidugong, Tétigkeit: Hausfrau, wohn-
haft in Samedan, Alter: 42 Jahre; Herr Thubten Lobsang,
Tatigkeit: Buchbinder, wohnhaft in Samedan, Alter: 48 Jahre;
Frau Rosmarie Schwarzenbach, Funktion: Betreuung der
Tibeterinnen und Tibeter in Samedan von 1961 bis 1978,
wohnhaftin Muri bei Bern.

Literatur

Auernheimer, G.: Einfiihrung in die interkulturelle Erziehung.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1995 (2., iber-
arbeitete und ergénzte Auflage).

Boesch, E. E.: Kultur und Handlung: Einfithrung in die Kultur-
psychologie. Bern: Huber 1980.

Brauen, Martin/Kantowsky, Detlef (Hrsg.): Junge Tibeter in der
Schweiz. Studien zum Prozess kultureller Identifikation. Dies-
senhofen: Riilegger 1982.

Bundesamt fiir Statistik: Tibeterinnen und Tibeter im Kanton
Graubiinden. Zentrales Ausldnderregister. Tab. 3.81. 31. Au-
gust 1997.

128

Bundesamt fiir Statistik: Eingebiirgerte Tibeterinnen und Tibe-
ter im Kanton Graubiinden. Zentrales Ausldnderregister. Tab.
4.00. 31. August 1997.

Dewey, J.: Demokratie und Erziehung: eine Einleitung in die
philosophische Padagogik. Weinheim; Basel: Beltz 1993.

Gyaltag, Gyaltsen: Die tibetische Familie im Wandel und
Spannungsfeld zweier Kulturen. Rikon: Tibet Institut 1990.

Lobsang, Karma Dolma: Zur Niederlassung und Entwicklung
der Tibetergemeinschaften in Graubiinden (1963-1987).
Heimatkundearbeit geschichtlicher Richtung am Biindner
Lehrer/-innen-Seminar in Chur. Chur 1987.

Lutz, Martha: Die Tibeter-Fliichtlinge in der Schweiz. Fliicht-
lingsheim in Buchen GR. Diplomarbeit Schule fiir Sozialarbeit
Bern. Bern: Oktober 1967.

Méder, Hans: Tibet — Land mit Vergangenheit und Zukunft.
Zirich: Mader 1997.

Nieke, W.: Interkulturelle Erziehung und Bildung. Wertorien-
tierungen im Alltag. Opladen: Leske und Budrich 1995.

Phinney, J. S.: The Multigroup Ethnic Identity Measure. A New
Scale for Use With Diverse Groups, in: Journal of Adolescent
Research 1992 (7), p. 156-176.

Schweizerisches Rotes Kreuz. Informationsblatt: Jg. 73, 1966.

dito: Schreiben an die Gemeindeverwaltung Samedan/GR be-
treffend der Ankunft der tibetischen Fliichtlingsgruppe in Sa-
medan. 7.11.1963.



	Tibeterinnen und Tibeter in Graubünden

