Zeitschrift: Bindner Jahrbuch : Zeitschrift fir Kunst, Kultur und Geschichte

Graubiindens
Herausgeber: [s.n]
Band: 41 (1999)
Artikel: "...das Schonste was ich sah”
Autor: Pernet, Martin
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-971921

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-971921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nietzsche und Segantini in Engadins Landschaft und Licht

«...das Schonste was ich sah»

von Martin Pernet

«Ohne Mustk ist das Leben ein Irrtum» (Nietzsche) —
diesem Irrtum seid Ihr, Marianna, Giovanni und Paul,
nicht erlegen. Euch sei deshalb diese Arbeit gewidmet.

I. Friedrich Nietzsche:
Diese Landschaft ist mir wesensverwandt ...

ie Landschaft Graubiindens war dem jungen

Professor Friedrich Nietzsche nicht unbe-

kannt. Er, der 1869 noch aus dem Studium
herausim 24. Altersjahr aufgrund ausserordentlicher
wissenschaftlicher Leistungen auf den Stuhl fiir klassi-
sche Philologie an der Universitat Basel berufen wor-
den war, war wohl von seinem Basler Mentor, Prof.
Wilhelm Vischer, auf die Schénheiten der Biindner
Landschaft und ihren Erholungswert aufmerksam ge-
macht worden. Denn mit Nietzsches Gesundheit stand
es nicht zum Besten. Schon bald nach der Aufnahme
seiner Tétigkeit an der Universitidt der Humanisten-
stadt traten gesundheitliche Probleme auf. Heftige
Kopf- und Augenschmerzen, die anfallartig iber ihn
stiirzten und zeitweise von anhaltendem Erbrechen
begleitet waren, steigerten sich im Laufe der Jahre im-
mer mehr, eine Krankheit, von der er nicht mehr los-
kommen sollte. So nahm der junge Gelehrte dankbar
Vischers Hinweis auf und wandte seine Wege schon
1872 dem Biindnerland zu. Uber Weesen und Chur
erreichte er Spliigen: «Das ist meine Natur»' —er hatte
eben die «ungeheuren Grossartigkeiten der Via mala»
passiert und die Biindner Bergwelt entdeckt —, rief er
wohlgelaunt seiner Mutter zu. Im Sommer des folgen-
den Jahres verbrachte er mit Freunden und zeitweise
auch in Begleitung seiner Schwester, die ihm in Basel
uber lange Jahre den Haushalt machte, einige Ferien-
wochen im biindnerischen Flims. Ein Jahr spéter lo-

gierte der junge Gelehrte zusammen mit seinem
Freund Romundt im Hotel «Piz Aela» in Berglin. Sei-
ner Schwester schrieb er: «Die Gegend ist unméssig
schon und viel grossartiger als Flims. ... Der Bergtiner
Stein und das ganze Thal ist wirklich das Schonste,
was ich sah»?, und seinem Freund Carl von Gersdorff
teilt er u. a. mit: «Hier (in Bergiin: vide Biddecker) bin
ich mit Romundt in einer gottlichen Gegend. Wir sind
die einzigen Pensionére eines Hotels, an dem téglich
hundert Reisende vorbei passiren, auf dem Wege
nach St. Moritz oder zuriick. Einen See wie den
Flimser haben wir freilich nicht: neulich suchten wir
einen drei Stunden, auf der Hohe von 6000 Fuss, ba-
deten und schwammen darin, aber erstarrten fast zu
Eis und kamen feuerroth wieder heraus.»? Seine Mut-
ter liess er wissen, dass die vielen Personen in Bergiin
zum grossten Teil nach St. Moritz wollten: «Bleich-
stichtiges und nervenschwaches Volk aus der ganzen
Welt, zusammengefiithrt durch die modische Be-
rithmtheit jener Bider.» Und seinen Brief schloss er
mit einem Gruss «hoch von den Engadiner Alpen
her.»* Landschaft, das wird schon jetzt sichtbar; ist fiir
Nietzsche immer erlebte Landschaft, ein Sich-darin-
Bewegen, ein Sehen, Spiiren und Schmecken.

Erst fiinf Jahre spéter, gegen Ende Mai 1879, kehr-
te Nietzsche wieder ins Biindnerland zuriick. Uber
mehrere Sommer war er, der Freundschaft mit Cosi-
ma und Richard Wagner wegen, nach Bayreuth gepil-
gert. Allerdings hatte sich seine Gesundheit im Laufe
der Jahre so sehr verschlechtert, dass er sich gezwun-
gen sah, nach nur zehn Jahren akademischer Tétig-
keit, er war jetzt 35 Jahre alt, am 2. Mai 1879 dem
Basler Regierungsratsprasidenten Carl Burckhardt
sein Entlassungsgesuch einzureichen. Fir die drama-
tische Verschlechterung seiner Gesundheit machte er
hauptséchlich das Basler Klima verantwortlich: «Cete-
rum censeo Basileam esse derelinquendamy, monier-
te er gegeniiber seinem Basler Freund Franz Over-
beck. «Ich habe Urtheile aller Stinde aus den verschie-

59



Werden. 01 auf Leinwand, 190x322 cm, 1896/99; Depositum der Gottfried Keller-Stiftung

densten Gegenden der Schweiz: man stimmt iiberein,
dass Basel eine schlechte driickende, zu Kopfleiden
disponirende Luft habe.»> Und Mutter und Schwester
schrieb er noch drastischer: «Ach das schéndliche
schédliche Basel, wo ich meine Gesundheit verloren
habe und mein Leben verlieren werde!»® Trotz aller
gesundheitlichen Probleme war er allerdings in Basel
lange Zeit gliicklich gewesen, hatte er doch in der
Humanistenstadt nicht zuletzt die ihm eigene Bestim-
mung gefunden, namlich die Philosophie, die Musik
und die eigene schriftstellerische Produktion. Diese
drei lagen ihm bald viel niher als die Philologie.

Nach der Abfassung seines Riicktrittschreibens
war Nietzsche im Zustand fast volliger Erschopfung,
von Schmerzen geschwicht und ohne Lebenslust,
nach Wiesen im Landwassertal gefahren, wo er, kaum
angekommen, die Landschaft lobt. «Esist schon hier»,
teilt er seiner Schwester mit” und spéter meldet er ihr:
«Sonst ist alles wie geschaffen, um hier gesund zu wer-
den.» Doch seine Gesundheit besserte sich kaum. Und
so entschloss er sich, den Sprung ins Engadin zu wa-
gen, wenn auch unter Vorbehalten: «Das Engadin ist
mir durch den Uberfluss von Deutschen und Baslern
fast unbetretbar, das sehe ich jetzt ein»®, so schrieb er
noch zehn Tage, bevor ihn die Postkutsche in dieses
Hochtal brachte. Aber kaum im Engadin angekom-

60

men, dndertsich der Ton. Seinen Freund Overbeckin |

Basel ldsst er wissen: «Aber nun habe ich vom Enga-
din Besitz ergriffen und bin wie in meinem Element,
ganz wundersam! Ich bin mit dieser Natur verwandt.

Jetzt spiire ich Erleichterung. Ach, wie ersehnt kommt |

siel»?, und seiner Schwester richtet er aus: «Liebe lie-
be Schwester, vielleicht ist doch St. Moritz das Rechte.
Mir ist es als wére ich im Lande der Verheissung. Ein
bestindiger sonniger Oktober. Zum ersten Male Ge-
fiihl der Erleichterung. ... Hier will ich lange bleiben
... Mirist als hétte ich lange lange gesucht und endlich
gefunden.»" Trotz kritischen Anmerkungen reisst sein
Lobpreis iiber dieses Hochtal nicht mehr ab. «St. Mo-
ritz ist der einzige Ort, der mir entschieden wohltut -
tdglich, bei gutem und schlechtem Wetter, bin ich die-
ser Luft dankbar»" Und: «Ich habe jetzt die beste und
méchtigste Luft Europa’s zu athmen und liebe den Ort,
an dem ich weile: St. Moritz in Graubiinden. Seine Na-
tur ist der meinigen verwandt, wir wundern uns nicht
iber einander, sondern sind vertraulich zusam-
men.»? Wenn auch schliesslich Sils-Maria und nicht
St. Moritz sein Engadiner Refugium werden sollte, so
dnderte das letztlich nichts daran, dass es das Enga-
din, ja recht eigentlich die Engadiner Landschaft ge-
wesen war, die ihn, wie er spéiter einmal bekannte,
dem Leben zuriickgegeben habe.




Sein. 0l auf Leinwand, 235x403 cm, 1897/99; Depositum der Gottfried Keller-Stiftung

Der Philosoph, Dichter und Musiker erwartete von
der Landschaft nicht einen erhabenen oder &stheti-
schen Genuss. Er, der von seiner Anlage und Bestim-
mung her ein Einsamer sein musste, suchte in der
Landschaft Vertrautheit, Gleichklang — das sichtbar ge-
wordene eigene Innere. Hier, im Engadin, hatte er
dies gefunden. Und er gab ihm Ausdruck mit seinen
Worten, immer wieder, sei es in Briefen oder kiirze-
ren Notizen in seinen Werken, so im Wanderer und
sein Schatten, einem Buch, das er in St. Moritz nieder-
geschrieben hatte.

«lch sah hinunter, tiber Hiigel-Wellen, gegen einen
milchgriinen See hin, durch Tannen und altersernste
Fichten hindurch: Felsbrocken aller Art um mich, der
Boden bunt von Blumen und Grdsern. Eine Herde be-
wegte, streckte und dehnte sich vor mir; einzelne
Kiihe und Gruppen ferner, im schdérfsten Abendlichte,
neben dem Nadelgehdlz; andere néiher, dunkler; Alles
in Ruhe und Abendsdttigung. Die Uhr zeigte gegen
halb sechs. Der Stier der Herde war in den weissen
schdumenden Bach getreten und gieng langsam wi-
derstrebend und nachgebend seinem stiirzenden
Laufe nach. So hatte er wohl seine Art von grimmigem
Behagen. Zwei dunkelbraune Geschipfe, bergamas-
ker Herkunft, waren die Hirten: das Mddchen fast als
Knabe gekleidet. Links Felsenhdinge und Schneefelder

tiber breiten Waldgiirteln, rechts zwei ungeheure
beeiste Zacken, hoch iiber mir, im Schleier des
Sonnenduftes schwimmend, — Alles gross, still und
hell. Die gesamte Schonheit wirkte zum Schaudern
und zur stummen Anbetung des Augenblicks ihrer Of-
Jenbarung; unwillkiirlich, wie als ob es nichts Natiirli-
cheres gdbe, stellt man sich in diese reine scharfe
Lichtwelt (die gar nichts Sehnendes, Erwartendes,
Vor- und Zuriickblickendes hatte) griechische Heroen
hinein; man musste wie Poussin und sein Schiiler
empfinden: heroisch zugleich und idyllisch.»

Und unter dem bezeichnenden Titel Doppelgcin-
geret der Natur notierte der Einsiedler: «/n mancher
Natur-Gegend entdecken wir uns selber wieder, mit
angenehmem Grausen; es ist die schinste Doppel-
gcingerei. — Wie gliicklich muss Der sein konnen, wel-
cher jene Empfindung gerade hier hat, in dieser be-
stdndigen sonnigen Octoberluft, in diesem schalkhaft
gliicklichen Spielen des Windzuges von friih bis
Abend, in dieser reinsten Helle und mdssigsten Kiihle,
in dem gesammten anmuthig ernsten Hiigel-, Seen-
und Wald-Charakter dieser Hochebene, welche sich
ohne Furcht neben die Schrecknisse des ewigen
Schnees hingelagert hat, hier, wo Italien und Finn-
land zum Bunde zusammengekommen sind und die
Heimath aller silbernen Farbtone der Natur zu sein

61



scheint: - wie gliicklich Der, welcher sagen kann.: <es
giebt gewiss viel Grosseres und Schéneres in der Na-
tur, diess aber ist mir innig und vertraut, blutsver-
wandt, ja noch mehr> »'

Im Jahre 1881 hatte Nietzsche, eigentlich eher zu-
fallig, Sils-Maria entdeckt. Sogleich war er entziickt
iber den «lieblichsten Winkel der Erde»: «So still hab
ich’s nie gehabt, und alle 50 Bedingungen meines ar-
men Lebens scheinen hier erflillt zu sein. Ich nehme
diesen Fund hin als ein ebenso unerwartetes wie un-
verdientes Geschenk» — schrieb er, kaum angekom-
men, seinem Musikerfreund Peter Gast nach Venedig.
In einem Bauernhaus hatte er ein anspruchsloses Zim-
mer gefunden, in dem er sich héuslich einrichtete, je-
weils fiir einen einsamen, begeisterten Sommer lang.
Ja, diese Natur erlebte er wie eine Befreiung: «Die
Wege, Wilder, Seen, Wiesen sind wie fiir mich ge-
macht.»" Und so kehrte der Denker seit 1883 Som-
mer fiir Sommer nach Sils-Maria zuriick: «Sils ist
wirklich wunderschon; in gewagter Latinitéit das, was
ich Perla Perlissima nenne. Ein Reichtum an fFarben,
hundert Mal siidlicher darin als Turin.»" Das Ober-
engadin war ihm zu einem zweiten Arkadien, zu ei-
nem heroischen und zugleich idyllischen Erlebnis a la
Poussin geworden. Er war davon tiberzeugt, dieser
Oberengadiner Landschaft sein zweites Leben zu ver-
danken; hier wollte er sich darum auch héuslich nie-
derlassen. «Lieber, alter Freund, nun bin ich wieder
im Ober-Engadin, zum dritten Male, und wieder fiih-
le ich, dass hier und nirgends anderswo meine rechte
Heimat und Brutstitte ist. Ach, was liegt noch Alles ver-
borgen in mir und will Wort und Form werden! Es
kann gar nicht still und hoch und einsam genug um
mich sein, dass ich meine innersten Stimmen verneh-
men kann! — Ich mochte Geld genug haben, um mir
hier eine Art ideale Hundehiitte zu baun: ich meine,
ein Holzhaus mit 2 Rdumen; und zwar auf einer Halb-
insel, die in den Silser See hineingeht und auf der einst
ein romisches Castell gestanden hat. ... Hier wohnen
meine Musen: schon im Wanderer und sein Schatten
habeich gesagt, diese Gegend sei mir «blutsverwandt,
janoch mehr»'—so beschrieb er seinem Freund Carl
von Gersdorff seine Gefiihle zu Beginn seines dritten
Silser Aufenthaltes. Diese Landschaft konnte Nietzsche
nicht mehr lassen, zu verwachsen fiihlte er sich mit
ihr. Unermiidlich hat er sie durchwandert, immer
wieder dieselben Stellen durchstreift, ausgeleuchtet

62

mit seinem durchdringenden, hellen Blick. Diese
Landschaft war ihm zutiefst wesensverwandt.

Gesehen hat Nietzsche viele Landschaften, aber zu
schicksalhaft ihm zugedachten, ihn tief und nachhaltig
ansprechenden und wohl die schonste, am stéirksten
auf thn wirkende von diesen Landschaften war das
Engadin. Er spiirte instinktiv, dass ihm dieses Hochtal
mit seinen Bergen und Seen mehr zu sagen hatte, als
er beim ersten Anblick aufzunehmen féhig gewesen
war; dass ihn dieses so strenge wie formenreiche, so
ernste wie harmonische Hochtal etwas angehe, ihm
wesensverwandt sei. So verwundert es nicht, dass
Nietzsche dieses ihn tief beeindruckende Landschafts-
und Bergerlebnis, ein wahres Fest von Licht, Farben
und Sonne, schon bald in philosophische Kategorien
iibertrug. In unendlichen Verwandlungen spricht er
davon zu seinen Lesern und offenbart dergestalt sein
eigenes Wesen — seinen Adel, seine Reinheit, sein
Schicksal. War es zu Beginn seiner Engadiner Zeit
noch mehr ein Ergriffensein durch die Natur gewesen,
s ist es spiter, als ob die Natur und das Schicksal des
Menschen, die sinnliche Leibhaftigkeit und das Sein
eins wiirden. Nun ist ihm das Wesentliche horbar ge-
worden im Natiirlichen. Sein Ideal war jetzt «so hoch
zu steigen, wie je ein Denker stieg, in die reine Alpen-
und Eisluft hinein, dorthin, wo es kein Vernebeln und
Verschleiern mehr giebt und wo die Grundbeschaffen-
heit der Dinge sich rauh und starr, aber mit unver-
meidlicher Verstiandlichkeit ausdriickt.»'" Zustatien
kamen Nietzsche dabei Formulierungen aus Briefen
Jacob Burckhardts an ihn, des Kulturhistorikers und
verehrten Freundes aus der Basler Zeit. Dieser ver-
wendete verschiedentlich Metaphern aus der Berg-
welt, um Nietzsches Denkwege und -methoden zu
kennzeichnen und um sich und seine bodensténdige
Wissenschaft davon abzugrenzen. Als Antwort auf die
Ubersendung der Vermischten Meinungen und Sprii-
che schrieb er am 5. April 1879 Nietzsche nach Genf:
«Wo ich aber nicht mitkommen kann, sehe ich mit ei-
ner Mischung von Furcht und Vergniigen zu, wie si-
cher Sie auf den schwindelnden Felsgraaten herum-
wandeln, und suche mir ein Bild von Dem zu machen,
was Sie in der Tiefe und Weite sehen miissen.»

Die Hohe «iiber den Menschen», «jenseits von
Mensch und Zeit», «6000 Fuss tiber dem Meere und
viel hoher {iber allen menschlichen Dingen» — solche



topografische Bezeichnungen wurden jetzt zu Meta-
phern, zu philosophischen Kriterien, die auch bei der
Geburt des Ubermenschen und des Jenseits von Gut
und Bose Pate gestanden haben. Nietzsche gefiel sich
als Felsgratwanderer und Gipfelbezwinger minde-
stens in philosophischer Hinsicht. (In den wirklichen
Bergen war hingegen nichts mit Gratwanderungen.
Der halbblinde Philosoph mit Brillen zwischen 13 und
20 Dioptrien war auf breite Spazierwege angewie-
sen!??) Die acht Engadiner Sommeraufenthalte von
1879 bis 1888 hatten die Wiedergeburt Nietzsches
und somit auch die Geburt des Ubermenschen, seines
Zarathustra und der Ewigen Wiederkehr des Gleichen
zur Folge.

«Der Mensch wird in der Welt nur das gewahr,
was schon in ihm liegt; aber er braucht die Welt, um
gewahr zu werden, was in ihm liegt: dazu sind aber
Tétigkeit und Leiden notig.» Dieses weise Diktum
Hugo von Hoffmansthals trifft gewiss auf Nietzsche zu.
Der Gedanke der Ewigen Wiederkehr des Gleichen,
wohl die Grundlehre von Nietzsches Philosophie, aus-
gelegt in seinem Hauptwerk, dem Zarathustra, dieser
Gedanke lag schon tiber ldngere Zeit in ihm. Aber ge-
boren wurde er unweit Surlej, bei einem pyramiden-
formigen Granitblock. Dieser Ort galt Nietzsche als Ge-
burtsstétte seines Zarathustra. In seinem Ecce homo,
Nietzsches Selbstbiografie, einem seiner allerletzten
Werke, schreibt er: «Ich erzédhle nunmehr die Ge-
schichte des Zarathustra. Die Grundconception des
Werks, der Ewige-Wiederkunfts-Gedanke, diese
hochste Formel der Bejahung, die iiberhaupt erreicht
werden kann —, gehort in den August des Jahres 1881
(sc. Nietzsche weilte damals zum ersten Mal in Sils!):
er ist auf ein Blatt hingeworfen, mit der Unterschrift:
«6000 Fuss jenseits von Mensch und Zeit>. Ich gieng an
jenem Tage am See von Silvaplana durch die Wilder;
bei einem méchtigen pyramidal aufgethiirmten Block
unweit Surlej machte ich Halt. Da kam mir dieser Ge-
danke.»?

Die Lehre von der Ewigen Wiederkehr des Glei-
chen war als solche nicht neu. Neu war die Konse-
quenz, mit der Nietzsche diesen Gedanken zu Ende
dachte. Dabei zog er weder die Seelenwanderung
noch eine Weiterentwicklung durch Wiederkehr in
Betracht. Nietzsche betont die Wiederkehr des Glei-
chen, weil alles, was ist, schon unendlich viele Male

dagewesen ist und noch unendlich viele Male wieder-
kehren wird. «Wie, wenn dir eines Tages oder
Nachts», so beschreibt Nietzsche seine Lehre in sei-
nem Buch Die frohliche Wissenschaft, «ein Dimon in
deine einsamste Einsamkeit nachschliche und dir sag-
te: <Dieses Leben, wie du es jetzt lebst und gelebt hast,
wirst du noch einmal und noch unzéhlige Male leben
miissen; und es wird nichts Neues daran sein, son-
dern jeder Schmerz und jede Lust und jeder Gedanke
und Seufzer und alles unsédglich Kleine und Grosse
deines Lebens muss dir wiederkommen, und Alles in
der selben Reihe und Folge —und ebenso diese Spinne
und dieses Mondlicht zwischen den Bdumen, und
ebenso dieser Augenblick und ich selber. Die ewige
Sanduhr des Daseins wird immer wieder umgedreht
—und dumit ihr, Stdubchen vom Staube!> »?!

Als Konsequenz dieser Lehre erwartet der Denker
eine Steigerung des Lebensgefiihls, einen Ansporn
auch, aus unserem Leben so viel als nur moglich zu
machen. Da sich jeder Lebensaugenblick unendlich
viele Male wiederholt, werden wir alle unsere Kréfte
zusammennehmen, um dieses Leben so schon, so
edel, so gut, so wahrhalftig wie irgend maoglich zu ge-
stalten. Damit hatte der Einsame, der Leidende sich
selber zu einer fast tibermenschlichen Bejahung des
Daseins durchgerungen im Wissen darum, dass es
sich lohnen miisste, um eines erfiillten Augenblicks
willen das ganze Leben immer wieder zu durchlau-
fen. Gerade diese letzte Uberlegung zeigt uns, wie
sehr das Landschaftserlebnis diesen Gedankengang
bedingt. Hier im Ober-Engadin fiihlte sich Nietzsche so
sehr im Eigensten, dass die Gewissheit, immer wieder
—und damit sozusagen immerwihrend — in derselben
Weise da sein zu konnen, ihn unendlich begliickt ha-
ben muss. Die Idee von der ewigen Wiederkehr des
Gleichen war dem Denker unweit Surlej bei einem
grossen Stein eingefallen. Ist er auf den Gedanken
vielleicht deshalb gerade an dieser Stelle gekommen,
well der Stein unmittelbar am Wasser liegt? Das Was-
ser ist auf «ewiger» Wanderung, unstet ist es auf Er-
den; immer bewegt, immer verwandelt, immer le-
bendig flihrt es sein berauschendes Dasein und ist da-
bei die befruchtende Kraft auf Erden; sein unaufhdrli-
ches Stromen gleicht einem nie endenden Kreislauf.

Resa von Schirnhofer (1855-1948), eine Ziircher
Studentin aus dem Umkreis von Malvida von
Meysenbug, einer Bekannten Nietzsches, hatte den

63



Philosophen 1884 in Sils-Maria besucht. Dazu teilte
Nietzsche seinem Freund Overbeck nach Basel mit:
«Ich hatte fiir einige Tage Fraulein Resa von
Schirnhofer bei mir zu Besuch, bevor sie zu ihren El-
tern, nach Graz abreiste; es ist ein drolliges Geschopf,
das mich lachen macht und sich gut an mich gewhnt.
Diesen Winter wird sie in Paris ihre philosophischen
Studien fortsetzen.»* Diese spater in Brixen lebende
Osterreicherin hatte Nietzsche auch auf einem seiner
Spaziergiange um den Silsersee begleitet. Sie erzahlt,
wie der Philosoph ihr seine «Lieblings-Ruheplatze»
zeigte: «Auch mich ... fithrte er zum wasserumspiil-
ten Felsblock am Ufer des Sees von Silvaplana, dem
Zarathustrastein, an jene wundervolle Stelle ernster
Naturschonheit, wo dunkelgriiner See, naher Wald,
hohe Berge, feierliche Stille ihren Zauber gemeinsam
weben. Nachdem ich mich seiner Bitte geméss auf den
ihm <heiligen Stein> gesetzt hatte, fing Zarathustra an,
aus der Welt seiner geistigen und emotionellen Hoch-
spannung heraus zu sprechen und goss in dithyram-
bische Worte gekleidet eine Fiille von Gedanken und
Bildern aus. Dann erzdhlte er mir von der erstaunli-
chen Raschheit des Entstehens jedes einzelnen Teiles
dieses Werkes, betonte das Phinomenale dieser Pro-
duktion, Inspiration, der die Niederschrift kaum folgen

konnte. ... Dieser Besuch des Zarathustrasteins ist
heute noch von ergreifender Realitit in meiner Erin-
nerung.»*

Im zweiten Teil seines Zarathustra, den Nietzsche
innert weniger Tage in Sils-Maria niedergeschrieben
hat, findet sich im Kapitel «Das Kind mit dem Spiegel»
ein Text, der dargestellt ist aus der Sicht des Hochge-
birges. «Meine ungeduldige Liebe fliesst iiber in Stro-
men, abwirts, nach Aufgang und Niedergang. Aus
schweigsamem Gebirge und Gewittern des Schmer-
zes rauscht meine Seele in die Thaler. ... Mund binich
worden ganz und gar, und Brausen eines Bachs aus
hohen Felsen: hinab will ich meine Rede stiirzen in
die Théler. ... Wohl ist ein See in mir, ein einsiedleri-
scher, selbstgenugsamer; aber mein Strom der Liebe
reisst ihn mit sich hinab - zum Meere!»?* Die Land-
schaft Engadin hat an allen seit 1881 entstandenen
Werken des Denkers Anteil, in allen Schriften leuchtet |
da und dort die reine, erhabene Hochgebirgsland-
schaft hinein. An keinem aber ist sie so sehr beteiligt
wie an seinem Hauptwerk Also sprach Zarathustra.
Ein Buch fiir alle und keinen. Das Erlebnis dieser
Landschaft hat Nietzsche-Zarathustra veréndert, ver-

dndert in seinem Denken, was in ihm einen neuen Stil

Vergehen. 01 auf Leinwand, 190x322 cm, 1898/99; Depositum der Gottfried Keller-Stiftung

64




hervorgebracht hat. Dieser neue Stil zeigt sich in der
Kraft der Bilder, in den mythisch werdenden Gleich-
nissen, in der Plastik des Gesehenen und in dem Klang
der Worte, in der Wucht der Diktion, in der Dichtigkeit
der Sprache. Natur und Landschaft werden jetzt leib-
hafter, schicksalsvoller; es ist, als ob der Philosoph mit
ihnen identisch wiirde. Natur und Landschaft dienten
ihm auch als Metaphern fiir die Verwandlung seiner
selbst. «Mein Herz, aufdem mein Sommer brennt, der
kurze, heisse, schwermiithige, iiberselige: wie ver-
langt mein Sommer-Herz nach deiner Kiihle! Vorbei
die zogernde Triibsal meines Friihlings! Vorbei die
Bosheit meiner Schneeflocken im Juni! Sommer werde
ich ganz und Sommer-Mittag! Ein Sommer im Hioch-
sten mit kalten Quellen und seliger Stille: oh kommt,
meine Freunde, dass die Stille noch seliger werde!
Denn diess ist unsre Hohe und unsre Heimat: zu hoch
und steil wohnen wir hier allen Unreinen und ihrem
Durste.»* Natur und Landschaft, hier Sommer und
Mittag, sind tiefempfundene Bilder, die der Einsiedler
von Sils-Maria gesehen und in sich aufgenommen, in
seinem Zarathustra verarbeitet hat.

Landschaft, Dichter und Werk gehoren bei Nietz-
sche, aber nicht nur bei ihm, untrennbar zusammen.
So wie die Natur als Wirklichkeit unendlich reich und
tief ist, so auch der Denker, der sie in sich aufgenom-
men hat, Darum konnte Nietzsche gar nicht anders als
immer wieder an diesen magischen Ort, dem Engadin
zurtickzukehren. Und jedesmal, wenn er im Monat
Juni bei seinem Vermieter Durisch eintraf, soll er die-
sen mit den Worten begriisst haben: «Endlich wieder
daheim!» Nietzsche spiirte, dass dieses so strenge wie
formenreiche, so bunte und harmonische Bergtal, die-
se Berge und Seen, diese Baum- und Blumenwelt ihn
etwas angehe, ihm innerlich verwandt sei. Das hatten
Freunde gesehen, das hatte er selber gespiirt. Meta
von Salis-Marschlins (1855-1929) — Nietzsche war
1884 mit dieser Biindner Aristokratin bekannt gewor-
den und sie hatte den Philosophen wéhrend der Som-
mermonate 1887 und 1888 in Sils-Maria besucht - be-
schreibt den Denker so:

«Fiir mich ist Nietzsche mit Sils so unzertrennbar
verkniipft, wie Heraklit mit dem Heiligthum bei Ephe-
sus. ... In die schweigende Gebirgswelt des Ober-En-
gadins, indie farben- und formensatte Umgebung des
sauberen Sils-Maria, wo der Duft des nahen Siidens

wie eine Verheissung iiber den beiden Zacken des Piz
Badile zu schweben scheint, ist der einsamste, stolze-
ste und zarteste Mann unseres Jahrhunderts in sein
angestammtes Reich getreten, wie ein in der Verban-
nung geborener Konigssohn. Auf den moosigen Pfa-
den der Halbinsel, den tiefblauen Silser See entlang
nach Isola, den Ldrchenwald hinauf nach Laret oder
Bella Vista, an der Sdgemiihle vorbei nach dem nicht
minder intensiv blauen See von Silvaplana und an
dessen waldigem Ufer hin zum Zarathustrastein, wo
die Wiesen des verlassenen Surlej beginnen, durch
die Schlucht gegen das Fextal hin— Sommer um Som-
mer ist er seit 1881 da gegangen, vor sich hinsinnend,
das Auge auf Berg und See ausruhend, langsam,
langsam, oder rasch, ein <Itdnzer>, wenn er mil
Gedankenbeute beladen seiner <Hohle> zueilte. Eine
Gestalt, die Mancher gewahr wurde, der ihm betrof-
Jfenin's Antlitz schaute und doch nicht ahnte, dass ihn
Spdterkommende beneiden wiirden um den einen
Blick.»*

Auch er selber gab dem noch einmal, wiahrend sei-
nes letzten Silser Aufenthalts, in ergreifenden Worten
Ausdruck - er war eben daran, die Bilanz seines Le-
bens zu ziehen:

«Unmittelbar nach Beendigung des eben genann-
ten Werks (er hatte die Vorrede zu seinem Werk
Gotzenddmmerung umgeschrieben, M.P.) wund ohne
auch nur einen Tag zu verlieren, griffich die ungeheu-
re Aufgabe der Umwerthung an ... Das Vorwort ent-
stand am 3. September 1888: als ich Morgens, nach
dieser Niederschrift, ins Freie trat, fand ich den
schonsten Tag vor mir, den das Oberengadin mir je ge-
zeigt hat — durchsichtig, gliihend in den Farben, alle
Gegensditze, alle Mitten zwischen Eis und Siiden in
sich schliessend.» "

II. Giovanni Segantini:
Auf der Suche nach dem Licht

ie Oberengadiner Seenlandschaft wurde ge-
gen Ende des 19. und in der ersten Hélfte
des 20. Jahrhunderts zu einem eigentlichen
Anziehungspunkt fiir Maler und Zeichner: Giovanni
und Gottardo Segantini, Giovanni und Alberto Gia-
cometti, Cuno Amiet, Andrea Robbi, Carl Liner, Turo
Pedretti, Niklaus Stoecklin, Oskar Kokoschka, Otto Dix,

65



Erich Heckel, Max Ernst - sie alle zauberten mit Pinsel
und Stift das Engadiner Licht auf Leinwand und Pa-
pier. Im Spitsommer 1907 verbrachte auch der
Schweizer Maler Ferdinand Hodler (1853-1918) zehn
Tage im Engadin, erstin St. Moritz, dann in Silvaplana.
Der Ziircher Maler Willy Burger berichtet: «Der
Herbst 1907 brachte mich wieder in mein geliebtes
Hochtal, das Engadin. ... Mein Freund und Gastgeber
Badrutt sagt mir eines Abends, dass er mit Hodler hier
im Biindnerstiibli zusammentreffe, und ladt mich
auch ein. <(Was machet er hie obe, Burger?», fragt mich
Hodler nach unserer Begriissung. <Ja, ebe, ich frag
mich au, wo afange?> — <Jamais j'ai vu une pareille
lumieére! C’est extra! C’est inoui!>» — (Nie habe ich ein
solches Licht gesehen. Es ist ganz ausserordentlich, es
istunerhort!), habe ihm Hodler darauf geantwortet?s.

Jamais j’ai vu une pareille lumiere! — das Licht ist
die immatriellste aller Naturerscheinungen. Es ist
durchscheinend und farblos, als kosmische Kraft all-
seitig und unwiderstehlich. Nach seinen physikali-
schen Gesetzen ist das Sonnenlicht tiberall gleich und
erfihrt Absorption oder Brechung, wenn es Medien
verschiedener Dichte durchdringt, und das tiberall ver-
breitete Medium ist die Lufthtille. Allerdings ist diese
auf 1800 m 1. M. weniger dicht als auf Meeresniveau.
Hinzu kommt: die durchschnittliche Luftfeuchtigkeit
im Engadin ist gering und der Malojawind sdubert die
Atmosphére von Rauch und Schwebepartikeln. Eine
weitere Besonderheit des Engadiner Lichts ist das
vollstindige Fehlen eines Alpengliihens, der goldigen
Sonnenunterginge. Allerdings ist das Licht keine bloss
physikalische Tatsache, es ist das Element, in dem
oder durch das wir in der Welt sind. Ich bediene mich
dafiir der Worte Goethes: Das Auge ist Geschopf des
Lichtes. Das Licht iiberliefert das Sichtbare dem Auge,
das Auge iiberliefert es dem ganzen Menschen. Das
Ohr ist stumm, der Mund ist taub, aber das Auge ver-
nimmt und spricht, in ihm spiegelt sich von aussen die
Welt, von innen der Mensch. Goethe hat es noch tref-
fender ausgedriickt: « Wér nicht das Auge sonnenhatft,
/Wie konnten wir das Licht erblicken?»

Vom Menschen her erhélt das Licht denn auch sei-
ne Besonderheit: wir nehmen es nicht fiir sich allein
wahr, sondern mitten in der Umgebung — es erscheint
uns im Hochtal, im fensterartigen Ausblick nach dem
Bergell, es hat Teil am dartiber gespannten Bogen des
Himmels, am Weiss der aufragenden Gipfel - hier liegt

66

wohl der Grund fiir seine ungeheure Intensitét, das
siidliche Licht, das gebrochen wird am ndrdlichen
Schnee und Eis der Berge! Das Licht verursacht die
Spiegelungen und Reflexe der Seen und kommt dar-
tber zum Flimmern. Die Farben von Wald, Wiesen
und Fels sind Taten des Lichts. Und eben dieses Licht
zu sehen, haben gelehrt und lehren uns immer noch
die Maler, unter ihnen vorzugsweise Giovanni Segan-
tini, der Maler des Engadiner Lichts. Mehrfach hat
Segantini gleich einem theoretischen Programm die
Forderung erhoben, das Licht mit der Malerei einzu-
fangen. So pragte er im Jahre 1887 in Savognin — aus
Oberitalien gebiirtig, lebte er seit 1886 zusammen mit
seiner Familie in Savognin, einem Dorf im Oberhalb-
stein — die Formel: « Wenn die moderne Kunst einen
Charakter haben soll, so wird fiir sie das Suchen nach
Lichtin der Farbe charakteristisch sein.»?’ Oder mehr
biografisch heisst es: «Es war in diesem Land, auf den
Hohen Graubiindens, dass ich viel angestrengter die
Sonne fixierte, dass ich ihre Strahlen liebte und sie er-
obern wollte.»30

Es war das ausgeprigte Anliegen Segantinis, die
wundervolle Klarheit der Oberengadiner Hohenluft,
das klare Sonnenlicht wiederzugeben, was allerdings
keineswegs dem Anliegen des Impressionismus, der
in eben jenem Jahrzehnt zum Hohepunkt seiner Lei-
stung und Geltung aufstieg, entsprach. Den Impressio-
nisten ging es um die Atmosphére, um die Wiederga-
be der Luft als Medium, das die Dinge der Aussenwelt
umgibt und wie in einen transparenten Schleier hiill.
Das Lichtist fiir diese Art des Sehens Teil einer Einheit,
des alles umfassenden Zusammenhangs, in dem sich
unser Auge wie unser ganzes korperliches Dasein be-
wegen und leben. Fir Segantini hingegen war das
Licht nicht bloss Erscheinung, sondern Energie, Ur-
kraft der Erde, auch des Weltalls. Philosophisch kénn-
te man von einer Lichtmetaphysik und dem Urlicht als
Wesensgrund sprechen.

Im August des Jahres 1894 fuhr Segantini mit sei-
ner Familie — mit Frau Bice Bugatti, den vier Kindern
und dem Kindermédchen, zugleich das unersetzliche
Modell Baba —ins Engadin, um in Maloja, vom Frem-
denverkehr noch weitgehend verschont, Wohnsitz zu
nehmen. Hier brachte der Maler sein Werk zur Kro-
nung und letzten Erfiillung. Die dusseren Bedingun-
gen waren giinstig. Das geraumige Haus, ein wohnlich
eingerichtetes Chalet, an das er spéter riickwérts eine



kleine Holzrotunde als Atelier und Bibliothek anbau-
te, bot ihm und den Seinen eine freundliche Heim-
stitte. Die Werke der fiinf Jahre, die ihm hier zu ar-
beiten noch bestimmt waren, kennzeichnen sich
durch einen Gehalt, der sich als mystisch, mytisches
Alleben mit der Natur erfassen ldsst. Der Maler selber
erfuhr das Engadin als ein sparsames und hartes
Land, das unter der verzehrenden Sonne fiir Mensch
und Tier kaum das Notwendige zum Uberleben bot.
Er baute seine Bilder mit flachen Hochplateaus, die
tief sitzende Bergketten umziehen, sie wirken leicht
iibersehbar und einfacher als diejenigen von
Savognin, die Malweise wird zu einem ganz dichten
Gewebe von Strichen, das Gefiihl, das sie erfiillt, ist
feiertdglich, weihevolle Einsamkeit: Riickkehr in die
Heimat oder die letzte Reise, Glaubenstrost, Eitelkeit
oder Venus vor dem Spiegel, Heuernte—um nur eini-
ge der schonsten dieser Schopfungen zu nennen.
Hingewiesen sei auch auf das beriihmte Triptychon —
dem kiinstlerischen Testament Segantinis. «Werden,
Sein, Vergehen» —so die Titel dieser drei grossen Bil-
der -, eine Umschreibung, die ihrerseits wiederum
das Licht zu ihrem Inhalt hat. Er hatte die Arbeit auf
der Leinwand noch nicht begonnen, als er iiber den
Plan einem Bekannten schrieb: «Nun versuche ich
mein erstes Werk, das ich fiir Paris (sc. der Weltaus-
stellung von 1900) bestimmt. Wird es mir gelingen,
die ewige Bedeutung des Geistes der Dinge wieder-
zugeben? Werde ich der Natur, die ich male, jenes
Lichtzu geben vermogen, das den Farben Leben ver-
leiht, das erleuchtet und den Fernen Luft gibt und den
Himmel unendlich macht? Werde ich das Urbild der
Natur mit den Sinnbildern, die unsere Seele offenbart
zu verbinden wissen?»®!

Gerade diese Ausserung Segantinis zeigt deutlich,
dass er keines seiner Bilder als treue Wiedergabe des
Gesehenen gemalt und verstanden haben wollte. Alle
seine Landschaften weichen von der Wirklichkeit
stark ab. Wohl verdankt der Maler dem Engadin und
seinem unvergleichlichen Licht Ansporn, Anregung,
Vorbild. Wohl hatte er; der die Berge, im besonderen
die Biindner Berge, zu seinem Hauptmotiv erkoren
hatte, in seiner begeisterten Weise ausgerufen: «Ich
will eure Berge malen, Engadiner, dass die ganze
Welt von ihrer Schonheit spricht.» Doch ordnete er
ihre Form, ihre Masse ganz dem Bildgedanken unter.
So schuf er Landschaften, die zwar Elemente jener
Bergwelt enthalten und doch etwas wesenhaft ande-

res sind. Seine Landschaften, in denen er die Grosse
und Einsamkeit der Berge mit der Kraft eines Epikers
beschwort, sind vor allem Landschaften der Seele,
Spiegelungen geistiger Riume und Sehnsiichte. So
malte er letztendlich nicht das Engadin, sondern die
Traume, die durch das Engadin in ihm Gestalt gewon-
nen hatten.

In seinem Triptychon, der traditionellen Form der
mehrteiligen Altarbilder verbunden, entwarf Segan-
tini Landschaften, Allegorien und symbolische Liinet-
ten, wie symphonisch aufeinander bezogen. Im Zu-
sammenklang von Geburt und Tod, Gliick und Trauer,
Arbeit und Rast sollte die innere Einheit aller Lebens-
krafte sichtbar ggmacht werden. Und nirgends begeg-
nen und durchdringen sich Tod und Leben, Untergang
und Auferstehung, Aufblithen und Welken so unver-
mittelt wie im Hochgebirge. Der ewige Firn ist eisige
Todeswelt und Schoss lebensspendender Quellbache
zugleich. Der Granitfelsen, in dem das Leben der Ur-
zeit ruht, ist auch der Pfeiler, der die Erde tragt. Von
dieser einfachen, aber umso eindriicklicheren Symbo-
lik war Segantini durchdrungen.

Das Bild Werden (urspriinglicher Titel La vita) ist
in Soglio gemalt, wo der Maler im Salis-Palast die Win-
ter tiber, oft bis in den Friihling wohnte, weil das Cha-
let in Maloja zu kalt war. Das Bild Werden zeigt eine
Abendstimmung. Ein wolkenlos blauer Himmel er-
zéhlt von einem vergehenden strahlenden Tag. Noch
einmal streicht die Sonne iiber Gletscher und Bergspit-
zen. Im Teich spiegelt sich breits der Mond. Unter ei-
nem Baum sitzt eine Mutter und hélt ein Kind auf ih-
rem Schoss. Mensch und Tier ziehen heimwiérts. Ver-
binden wir mit dem Begriff « Werden» vielleicht eine
Hochschwangere, das zarte Keimen des ersten Griins,
einen frithen Morgen, so stellt Segantini sein Bild Wer-
den in den Abend. Aufblitzendes Licht tragt immer
schon den Keim des Verloschens in sich.

Zum Bild Sein (urspriinglicher Titel La natura).
Horen wir das Wort «Sein», so denken wir an Stand-
haftigkeit, Erfolg, Ernte, an etwas Zeitiilberdauerndes.
Segantini will es auch hier anders. Wiederum steigt
der Abend ins Tal. Unter einer Symphonie des Lichtes
liegt ruhig und miide das abendliche Land, in wei-
chem Ddmmer. Schattenloses Licht liegt auf dem Weg,
auf Menschen und Tieren. Die Bergkette im Westen ist
schon nachtblau, weil die Sonne bereits hinter dem
Grat steht. Nur im Siidwesten baden noch Schnee-

67



Giovanni Segantini. Die Verkiindigung des neuen Wortes. Kreidezeichnung, 1896. Entwurf fiir eine italienische Nietzsche-Ausgabe.
(Bild: Stiftung Segantini Museum, St. Moritz, 44,5x32,5 cm; signiert, datiert)




felder in threm Licht. Das Tagewerk ist getan. Mensch
und Vieh ziehen heimwirts, geduldig und miide. Die
Béuerin kann den Tag der Unendlichkeit zuriickge-
ben. Was zuriickgelassen wird, belastet nicht mehr.
Das was zurtickliegt, ermoglicht das, was kommt. Alles
ruht im Sein. Das Abendlicht nimmt gnédig alles in
sich auf.

Schliesslich das Bild Vergehen (urspriinglicher Ti-
tel La morte). Mit «Vergehen» assoziieren wir wahr-
scheinlich Tod, Abend, die kurzen Tage der Winter-
monate. Wiederum gegenteilig empfindet der Maler.
Ein strahlender Wintermorgen bei Maloja. Der Leich-
nam, von schwarzgekleideten Gestalten beweint, wird
aus einem Haus getragen. Pferd und Schlitten sind be-
reit. Uber dem Bild eine grosse, runde Wolke — leuch-
tend, hell, der Sonne gleich. Segantinis Vergehen wird
geradezu aufgesogen von diesem Licht. Die Landschaft
— ein Sonnengesang vom Sieg des Lebens tiber den
Tod. Trotz dichter Schneedecke und Leichnam - hier
triumphiert das Leben iiber den Tod. Hier singt
Segantini das Lied vom Licht, vom Leben. Winter, Ver-
gehen und Tod werden verwandelt in Licht, in Leben.

Es war Segantini nicht mehr vergonnt, sein Tripty-
chon zu Ende zu malen. Das Werk ist des Malers Te-
stament geworden. Am 28. September 1899 starb er,
41jdhrig, unerwartet an einer Bauchfellentziindung in
einer einsamen Berghiitte auf dem Schatberg ob
Pontresina, auf einer Hohe von 2700 m. So musste das
Bild mit dem Titel Vergehen notwendig unvollendet
bleiben. Das Werk als ganzes entbehrt daher der letz-
ten Aussage liber das Lichtim Engadin. Aber bedurfte
es tiberhaupt einer solchen und waren in den vielen
anderen Bildern nicht genug der Losungen und Ant-
worten vorhanden?

III. Landschaft und Licht

er italienische Denker, Prediger und Reli-
gionsphilosoph Romano Guardini schreibt
iiber seine Erlebnisse im Engadin: «Viel-
leicht ist es mir vergonnt, einmal genauer zu entwik-
keln, was ich im Engadin gelernt habe — besonders als
noch, gleichsam jene hohe Klarheit erlauternd, das
milde Oktoberlicht des Allgdus hinzutrat, und wieder
jenes warme Gold, das von den Hiigeln Venetiens auf
die Bilder Tizians geflossen ist. Jedenfalls habe ich da

von Plato einiges verstanden, was in keinem Buche
steht, ausser in seinem eigenen; aber in denen merkt
man erst, wenn man jene Klarheit gesehen hat und ei-
nem darin das Herz aufgegangen ist— das im Herzen,
was zugleich auch das Innerste des Geistesist ... alsich
sah, wie dieses Licht sich um die Baume legte, um
Blattrand, Zweig und Gestalt; was es aus den Bergen
machte, am spédten Nachmittag, wenn alles sich ver-
wandelt, da habe ich geahnt, welche Bewandtnis es
wohl mit der Lehre von der Verkldrung haben miis-
se.»¥

Landschaft und Licht sind voneinander nicht zu
trennen. Durch das Licht wird die Landschaft sichtbar
und wahrnehmbar, abbildbar fiir den, der beide in
sich aufnimmt. Und wer das Licht einer Landschaft in
sich aufnimmt, wird davon gepréagt und verwandelt.
Sie lassen uns nicht mehr so zuriick, wie wir waren,
bevor wir sie geschaut —immer vorausgesetzt, wir ha-
ben das Auge dafiir. Licht ermdglicht Erleuchtung;
was in uns liegt und angelegt ist, kann sichtbar wer-
den; kann sich entwickeln, nach aussen kehren. Im
Ausseren und Inneren sind Landschaft und Licht auf-
einander angelegt. Sie sind eine Einheit. Wo wir mit
dieser Einheit eine Wesensverwandtschaft verspiiren,
da sind wir daheim.

Licht und Landschaft sind der Hintergrund und Ur-
grund von Nietzsches Denken. Licht und Landschalft
sind Grundlage und Voraussetzung von Segantinis
Kunst. Nietzsche ist ein Landschaftsmaler mit dem
Wort; Segantini ein Landschaftsmaler mit Pinsel und
Seele. Licht und Landschaft hatten Denker und Maler
begeistert in sich aufgenommen. Beide waren ein Teil
dieser unvergleichlichen Gegend, und Licht und Land-
schaft ihnen beiden lingst zur Metapher geworden,
zur Metapher da, wo sie beide daheim waren, im
Oberen Engadin. So schrieb Segantini Vittorio Pica um
die Jahreswende 1897/98: «Ich habe mich stets be-
miiht, einen Teil jenes Gefiihls der leuchtenden Har-
monie in meinen Bildern zum Ausdruck zu bringen. ...
Darum habe ich daran gedacht, ein grosses Werk zu
schaffen, gleichsam eine Synthese, in das ich jenes
ganz starke Gefiihl der Harmonie des Hochgebirges
hineinzulegen vermdichte, und habe das Ober-Enga-
din zum Vorwurf gewdhlt, weil ich das am genauesten
studiert habe und weil es von allen Gegenden, die ich
kenne, am reichsten an Schonheit und Abwechslung
ist. Da verschmelzen die felsigen Joche und die ewi-

69



gen Gletscher mit dem zarten Griin der Triften und
dem tiefen Griin der Fichtenwdlder, und der blaue
Himmel spiegelt sich in kleinen Seen, die noch hun-
dertmal blauer sind als der Himmel. Die freien tippi-
gen Weiden sind allerwdrts von kristallenen Wasser-
adern durchzogen, die in den Felsrissen talwarts rin-
nen, um aufihrem Wege alles zu erquicken und zu be-
leben. Uberall bliihen Alpenrosen und alles ist voller
Harmonie.»* Wéhrend Segantini dem eigenen «Ge-
fiihl leuchtender Harmonie, der ewigen Harmonie des
Hochgebirges» nachspiirt — Landschaft und Licht bil-
den, wie wir sahen, eine harmonische Einheit - erlebt
sich Nietzsche als Bringer von Licht. In seinem Buch
Die frohliche Wissenschaft reimt er:

«Ja!Ich weiss, woher ich stamme!
Ungesdittigt gleich der Flamme
Gliihe und verzehr’ich mich.
Licht wird Alles, was ich fasse,
Kohle Alles, was ich lasse:
Flamme bin ich sicherlich.»**

Nietzsche und Segantini waren beide im Ober-
engadin zu Hause, der ihnen beiden ureigenst zuge-
horigen Landschaft. Sie ist der Ort, wo Nietzsches Phi-
losophie und Segantinis Malerei ihre Wurzeln haben.
Die wesentlichen Gedanken und Anregungen sind ih-
nen in dieser Natur gekommen. Personlich sind sie
sich allerdings nie begegnet. Als Segantini mit seiner
Familie 1894 ins Engadin, nach Maloja kam, wohnte
Nietzsche, geisteskrank seit finf Jahren, in Naumburg
bei seiner flirsorgerlichen Mutter, die ihn hingebungs-
voll pflegte. Nicht einmal seine engsten Freunde er-
kannte er noch. Es ist auch kaum anzunehmen, dass
Nietzsche Segantinis «lichtdurchflutete» Bilder, eines
oder auch mehrere, je gesehen oder auch nur den Na-
men des Malers je gehort hat, obwohl sie, seit
Segantini in Savognin und Nietzsche in Sils logierten,
nur wenige Kilometer voneinander entfernt lebten
und wirkten. Dagegen ist iiberliefert, dass Segantini
Schriften Nietzsches gelesen hat. In literarischer Hin-
sicht war Segantini, wegen seiner Unkenntnis fremder
Sprachen, zwar ganz auf das Italienische angewiesen.
Da er sich aber beim Malen stets vorlesen liess, auch
Ubersetztes aus fremden Literaturen, erwarb er sich
mit der Zeit gute Biicherkenntnisse. Dabei muss er
auch mit Nietzsche bekannt geworden sein. In der Bi-
bliothek des Malers fand sich jedenfalls eine Ausgabe

70

von Nietzsches Zarathusira, also dem Buch, das Hym-
nen auf die unvergleichliche Oberengadiner Land-
schaft singt. Fiir das Titelblatt einer (zukinftigen) ita-
lienischen Edition dieses Hauptwerkes des Philoso-
phen fertigte im Jahre 1896 Segantini eine Zeichnung
an mit dem Titel Die Verkiindigung des Wortes.

Dieses Bild zeigt eine Frau, die auf einer Mauer
sitzt. Die Mauer grenzt zugleich einen kleinen Garten
ein, in den Graser und Mohnblumen gezeichnet sind.
Den Hintergrund bildet eine Landschaft aus Pinien,
Bachen und einem weiten Himmel. Von oben des Bil-
des her, verbunden mit dem Himmel, neigt sich eine
Gestalt hinunter zu der auf der Mauer sitzenden Frau
und fliistert ihr etwas ins Ohr. Auf der Mauer sind die
eingefliisterten Worte schriftlich festgehalten. Uber
dieser Kreidezeichnung &usserte Segantini in einem
Brief an Guido Martinelli seine Freude und Befriedi-
gung dariiber, dass er sich mit der symbolischen Wie-
dergabe «des erhabenen und starken Wortes» der
Ideologien Nietzsches messen konnte: «Die Ankiindi-
gung des neuen Wortes ist gemacht! Sie ist gelungen
und unserer wiirdig. Auf der Mauer, die den kleinen
Liebesgarten einfriedet (iibersdit mit Mohn) stehen die
Gliickwiinsche: Dass die Sohne deines Leibes schin
seien fiir die Liebe, stark fiir den Kampf, intelligent fiir
den Sieg. Das sind die Worte, die der Geist des Idealis-
mus des Lebens der Jungfrau ins Ohr fliistert, die im
Garten sitzt. Wenn thr glaubt, dass diese Allegorie als
illustrative Komplettierung fiir die Idee Nietzsches ge-
eignet ist, sagt es mir gleich und ich werde sie ... zur
Verfiigung stellen.»* Diese [llustration ist eine symbol-
trichtige, eigensinnige Interpretation des Zarathustra.
Damit versuchte Segantini wohl in Nietzsches Gedan-
kenwelt einzudringen und diese mit Landschatft, Alle-
gorien und Symbolen, die durch Licht untereinander
vereint sind, wiederzugeben.

Zuausserst auf der Halbinsel Chaste, wo sich Nietz-
sche so gerne authielt, ist in einen Felsen eine Tafel
eingelassen. Auf diesem Stein steht Nietzsches «Trun-
kenes Lied» aus dem dritten Teil seines Zarathustra
geschrieben:

Oh Mensch, Gieb Acht!

Was spricht die tiefe Mitternacht?
«lIch schlief, ich schlief—,

Aus tiefem Traum bin ich erwacht: —
Die Welt ist tief,



Und tiefer als der Tag gedacht.
Tiefist ihr Weh—,

Lust—tiefer noch als Herzeleid:
Weh spricht: Vergeh!

Doch alle Lust will Ewigkeit—,
—will tiefe, tiefe Ewigkeit!»

Mit diesen Worten driickt der Philosoph seine Lie-
be aus zu allem, was ist und ewig bleibt. In der ewigen
Wiederkehr aller Dinge ist die Vollendung des Lebens,
das grosse «Ja» zum Menschen, sichtbar und greifbar,
zu Licht und Landschaft geworden — eine Vision, die
dem Seher in Sils und seiner Umgebung geleuchtet
hat.

Anmerkungen

Nietzsches Briefwechsel. Kritische Gesamtausgabe, hg. Von G.

Colli und M. Montinari (=KGB), Bd. 11/3, S. 55.

ebenda, S. 245.

ebenda, S. 247.

ebenda, S. 249.

beide Zitate: KGB, Bd. 1I/5, S.405.

ebenda, S. 407.

ebenda, S. 413.

beide Zitate ebenda, S. 416.

ebenda, S. 420.

0 ebenda, S. 421, 423.

1 ebenda, S. 428.

12 ebenda, S. 430.

18 Nietzsche Werke. Kritische Gesamtausgabe, hg. von G. Colli
und M. Montinari (= KGW), Bd.1V/3,S. 324f., 337.

4 beide Zitate KGB I11/1, S. 100 resp. S. 99.

15 ebenda, Bd. III/5, S. 331.

16 ghenda, Bd. I11/1, S. 386f.

17 D.M.Hoffmann: Nietzsche und die Schweiz, in: Reihe Strauhof
Ziirich, Bd.7, 1994, S. 13.

8 KGB11/6,2,S.1071.

19 Pia D. Volz: Nietzsche im Labyrinth seiner Krankheit. Eine me-
dizinisch-biografische Untersuchung. Wiirzburg 1990, S. 96.

20KGW, VI/3,S.333.

21 ebenda, V/2, S. 250.

22KGB,I11/1,S.521.

# Resa v. Schirnhofer: Vom Menschen Nietzsche, in: Zs. flr
philosophische Forschung 22 (1968), S. 444f.

24 KGWVI/1,S.102.

% ebenda, S. 122.

26 Meta v. Salis: Philosoph und Edelmensch. Leipzig 1897, S. 27.

2TKGW V1/3,S.353.

28 K. Wanner: Der Himmel schon stidlich, die Luft aber frisch.
Schriftsteller, Maler, Musiker und ihre Zeit in Graubiinden
1800-1950. Chur 1993, S. 393.

29F. Sarvaes: Giovanni Segantini. Sein Leben und sein Werk.
Wien 1902, S. 126.

30 K Arcangeli, M. Gozzoli: Segantini, in: Klassiker der Kunst,

~ -

IS

O e N & o

Ziirich 1973, S. 86.
31 ebenda.
32 B. Langer: Leb wohl, mein liebes Engadin, Chur 1984, S. 92.
3 vgl. Anm. 29, S. 245f.
#KGW V/2,S.39
*vgl. Anm. 30, S. 119
3 KGW VI/1,S.400

71



i

Giovanni Giacometti, «Die Sterntaler», in Tusch aquarelliert, 12,5 x 14,5 cm (Privatbesitz)



	"...das Schönste was ich sah"

