
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 41 (1999)

Artikel: "...das Schönste was ich sah"

Autor: Pernet, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-971921

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-971921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nietzsche und Segantini in Engadins Landschaft und Licht

«... das Schönste was ich sah»

von Martin Pernet

«Ohne Musik ist das Leben ein Irrtum» (Nietzsche) -
diesem Irrtum seid Ihr, Marianna, Giovanni undPaul,
nicht erlegen. Euch sei deshalb dieseArbeitgewidmet.

I. Friedrich Nietzsche:
Diese Landschaft ist mir wesensverwandt...

Die
Landschaft Graubündens war dem jungen

Professor Friedrich Nietzsche nicht
unbekannt. Er, der 1869 noch aus dem Studium

heraus im 24. Altersjahr aufgrund ausserordentlicher
wissenschaftlicher Leistungen aufden Stuhl für klassische

Philologie an der Universität Basel berufen worden

war, war wohl von seinem Basler Mentor, Prof.

Wilhelm Vischer, auf die Schönheiten der Bündner
Landschaft und ihren Erholungswert aufmerksam
gemacht worden. Denn mit Nietzsches Gesundheit stand

es nicht zum Besten. Schon bald nach der Aufnahme
seiner Tätigkeit an der Universität der Humanistenstadt

traten gesundheitliche Probleme auf. Heftige

Kopf- und Augenschmerzen, die anfallartig über ihn
stürzten und zeitweise von anhaltendem Erbrechen

begleitet waren, steigerten sich im Laufe der Jahre

immer mehr, eine Krankheit, von der er nicht mehr
loskommen sollte. So nahm der junge Gelehrte dankbar
Vischers Hinweis auf und wandte seine Wege schon

1872 dem Bündnerland zu. Über Weesen und Chur

erreichte er Splügen: «Das ist meine Natur»1 - er hatte

eben die «ungeheuren Grossartigkeiten der Via mala»

passiert und die Bündner Bergwelt entdeckt rief er

wohlgelaunt seiner Mutter zu. Im Sommer des folgenden

Jahres verbrachte er mit Freunden und zeitweise
auch in Begleitung seiner Schwester, die ihm in Basel

über lange Jahre den Haushalt machte, einige
Ferienwochen im bündnerischen Flims. Ein Jahr später lo¬

gierte der junge Gelehrte zusammen mit seinem

Freund Romundt im Hotel «Piz Aela» in Bergün. Seiner

Schwester schrieb er: «Die Gegend ist unmässig
schön und viel grossartiger als Flims.... Der Bergüner
Stein und das ganze Thal ist wirklich das Schönste,

was ich sah»2, und seinem Freund Carl von Gersdorff
teilt er u. a. mit: «Hier (in Bergün: vide Bädecker) bin
ich mit Romundt in einer göttlichen Gegend. Wir sind
die einzigen Pensionäre eines Hotels, an dem täglich
hundert Reisende vorbei passiren, auf dem Wege

nach St. Moritz oder zurück. Einen See wie den

Flimser haben wir freilich nicht: neulich suchten wir
einen drei Stunden, auf der Höhe von 6000 Fuss,
badeten und schwammen darin, aber erstarrten fast zu
Eis und kamen feuerroth wieder heraus.»3 Seine Mutter

liess er wissen, dass die vielen Personen in Bergün

zum grössten Teil nach St. Moritz wollten:
«Bleichsüchtiges und nervenschwaches Volk aus der ganzen
Welt, zusammengeführt durch die modische
Berühmtheit jener Bäder.» Und seinen Brief schloss er
mit einem Gruss «hoch von den Engadiner Alpen
her. »4 Landschaft, das wird schon jetzt sichtbar, ist für
Nietzsche immer erlebte Landschaft, ein Sich-darin-

Bewegen, ein Sehen, Spüren und Schmecken.

Erst fünfJahre später, gegen Ende Mai 1879, kehrte

Nietzsche wieder ins Bündnerland zurück. Über

mehrere Sommer war er, der Freundschaft mit Cosi-

ma und Richard Wagner wegen, nach Bayreuth gepilgert.

Allerdings hatte sich seine Gesundheit im Laufe

der Jahre so sehr verschlechtert, dass er sich gezwungen

sah, nach nur zehn Jahren akademischer Tätigkeit,

er war jetzt 35 Jahre alt, am 2. Mai 1879 dem
Basler Regierungsratspräsidenten Carl Burckhardt
sein Entlassungsgesuch einzureichen. Für die dramatische

Verschlechterung seiner Gesundheit machte er

hauptsächlich das Basler Klima verantwortlich: «Cete-

rum censeo Basileam esse derelinquendam», monierte

er gegenüber seinem Basler Freund Franz Overbeck.

«Ich habe Urtheile aller Stände aus den verschie-

59



Werden. Öl auf Leinwand, 190x322 cm, 1896/99; Depositum der Gottfried Keller-Stiftung

densten Gegenden der Schweiz: man stimmt überein,
dass Basel eine schlechte drückende, zu Kopfleiden
disponirende Luft habe.»5 Und Mutter und Schwester

schrieb er noch drastischer: «Ach das schändliche
schädliche Basel, wo ich meine Gesundheit verloren
habe und mein Leben verlieren werde!»6 Trotz aller

gesundheitlichen Probleme war er allerdings in Basel

lange Zeit glücklich gewesen, hatte er doch in der
Humanistenstadt nicht zuletzt die ihm eigene Bestimmung

gefunden, nämlich die Philosophie, die Musik
und die eigene schriftstellerische Produktion. Diese

drei lagen ihm bald viel näher als die Philologie.
Nach der Abfassung seines Rücktrittschreibens

war Nietzsche im Zustand fast völliger Erschöpfung,

von Schmerzen geschwächt und ohne Lebenslust,
nach Wiesen im Landwassertal gefahren, wo er, kaum

angekommen, die Landschaft lobt. «Es ist schön hier»,
teilt er seiner Schwester mit7 und später meldet er ihr:
«Sonst ist alles wie geschaffen, um hier gesund zu werden.

» Doch seine Gesundheit besserte sich kaum. Und

so entschloss er sich, den Sprung ins Engadin zu
wagen, wemi auch unter Vorbehalten: «Das Engadin ist
mir durch den Überfluss von Deutschen und Baslern
fast unbetretbar, das sehe ich jetzt ein»8, so schrieb er
noch zehn Tage, bevor ihn die Postkutsche in dieses

Hochtal brachte. Aber kaum im Engadin angekom¬

men, ändert sich der Ton. Seinen Freund Overbeck in
Basel lässt er wissen: «Aber nun habe ich vom Engadin

Besitz ergriffen und bin wie in meinem Element,

ganz wundersam! Ich bin mit dieser Natur verwandt.
Jetzt spüre ich Erleichterung. Ach, wie ersehnt kommt
sie!»9, und seiner Schwester richtet er aus: «liebe liebe

Schwester, vielleicht ist doch St, Moritz das Rechte.

Mir ist es als wäre ich im Lande der Verheissung. Ein

beständiger sonniger Okiober. Zum ersten Male
Gefühl der Erleichterung. Liier will ich lange bleiben

Mir ist als hätte ich lange lange gesucht und endlich

gefunden.»10 Trotz kritischen Anmerkungen reisst sein

Lobpreis über dieses Llochtal nicht mehr ab. «St. Moritz

ist der einzige Ort, der mir entschieden wohltut -
täglich, bei gutem und schlechtem Wetter, bin ich dieser

Luft dankbar.»11 Und: «Ich habe jetzt die beste und

mächtigste Luff Europa's zu athmen und Hebe den Ort,

an dem ich weile: St. Moritz in Graubünden. Seine Natur

ist der meinigen verwandt, wir wundern uns nicht
über einander, sondern sind vertraulich
zusammen.»12 Wenn auch schliesslich Sils-Maria und nicht
St. Moritz sein Engadiner Refugium werden sollte, so

änderte das letztlich nichts daran, dass es das Engadin,

ja recht eigentlich die Engadiner Landschaft

gewesen war, die ihn, wie er später einmal bekannte,
dem Leben zurückgegeben habe.

60



Sein. Öl auf Leinwand, 235x403 cm, 1897/99; Depositum der Gottfried Keller-Stiftung

Der Philosoph, Dichter und Musiker erwartete von
der Landschaft nicht einen erhabenen oder ästhetischen

Genuss. Er, der von seiner Anlage und Bestimmung

her ein Einsamer sein musste, suchte in der
Landschaft Vertrautheit, Gleichklang- das sichtbar
gewordene eigene Innere. Hier, im Engadin, hatte er
dies gefunden. Und er gab ihm Ausdruck mit seinen

Worten, immer wieder, sei es in Briefen oder kürzeren

Notizen in seinen Werken, so im Wanderer und
sein Schatten, einem Buch, das er in St. Moritz
niedergeschrieben hatte.

«Ich sah hinunter, über Hügel-Wellen, gegen einen

milchgrünen See hin, durch Tannen und altersernste
Fichten hindurch: Felsbrocken allerArt um mich, der
Boden bunt von Blumen und Gräsern. Eine Herde

bewegte, streckte und dehnte sich vor mir; einzelne

Kühe und Gruppenfemer, im schärfsten Abendlichte,
neben dem Nadelgehölz; andere näher, dunkler; Alles
in Ruhe und Abendsättigung. Die Uhr zeigte gegen
halb sechs. Der Stier der Herde war in den weissen

schäumenden Bach getreten und gieng langsam
widerstrebend und nachgebend seinem stürzenden

Laufe nach. So hatte er wohl seineArt von grimmigem
Behagen. Zwei dunkelbraune Geschöpfe, bergamas-
ker Herkunft, waren die Hirten: das Mädchenfast als

Knabe gekleidet. Links Felsenhänge und Schneefelder

über breiten Waldgürteln, rechts zwei ungeheure
beeiste Zacken, hoch über mir, im Schleier des

Sonnenduftes schwimmend, - Alles gross, still und
hell. Die gesamte Schönheit wirkte zum Schaudern

und zur stummen Anbetung desAugenblicks ihrer
Offenbarung; unwillkürlich, wie als ob es nichts Natürlicheres

gäbe, stellt man sich in diese reine schcufe

Lichtwelt (die gar nichts Sehnendes, Erwartendes,
Vor- und Zurückblickendes hatte) griechische LIeroen

hinein; man musste wie Poussin und sein Schüler

empfinden: heroisch zugleich und idyllisch.»
Und unter dem bezeichnenden Titel Doppelgängerei

der Natur notierte der Einsiedler: «In mancher

Natur-Gegend entdecken wir uns selber wieder, mit
angenehmem Grausen; es ist die schönste

Doppelgängerei. - Wie glücklich muss Der sein können,
welcher jene Empfindung gerade hier hat, in dieser

beständigen sonnigen Octoberluft, in diesem schalkhaft
glücklichen Spielen des Windzuges von früh bis

Abend, in dieser reinsten LIelle und mässigsten Kühle,

in dem gesammten anmuthig ernsten Hügel-, Seen-

und Wald-Charakter dieser Hochebene, welche sich

ohne Furcht neben die Schrecknisse des ewigen
Schnees hingelagert hat, hier, wo Italien und Finnland

zum Bunde zusammengekommen sind und die
Heimath aller silbernen Farbtöne der Natur zu sein

61



scheint: - wie glücklich Der, welcher sagen kann: <es

giebt gewiss viel Grösseres und Schöneres in der Natur,

diess aber ist mir innig und vertraut, blutsverwandt,

ja noch mehr>.»1

Im Jahre 1881 hatte Nietzsche, eigentlich eher

zufällig, Sils-Maria entdeckt. Sogleich war er entzückt

über den «lieblichsten Winkel der Erde»: «So still hab

ich's nie gehabt, und alle 50 Bedingungen meines

armen Lebens scheinen hier erfüllt zu sein. Ich nehme

diesen Fund hin als ein ebenso unerwartetes wie
unverdientes Geschenk» - schrieb er, kaum angekommen,

seinem Musikerfreund Peter Gast nach Venedig.

In einem Bauernhaus hatte er ein anspruchsloses Zimmer

gefunden, in dem er sich häuslich einrichtete,
jeweils für einen einsamen, begeisterten Sommer lang.

Ja, diese Natur erlebte er wie eine Befreiung: «Die

Wege, Wälder, Seen, Wiesen sind wie für mich
gemacht.»14 Und so kehrte der Denker seit 1883 Sommer

für Sommer nach Sils-Maria zurück: «Sils ist

wirklich wunderschön; in gewagter Latinität das, was
ich Perla Perlissima nenne. Ein Reichtum an Farben,

hundert Mal südlicher darin als Turin.»1' Das Ober-

engadin war ihm zu einem zweiten Arkadien, zu

einem heroischen und zugleich idyllischen Erlebnis ä la

Poussin geworden. Er war davon überzeugt, dieser

Oberengadiner Landschaft sein zweites Leben zu
verdanken; hier wollte er sich darum auch häuslich
niederlassen. «Lieber, alter Freund, nun bin ich wieder
im Ober-Engadin, zum dritten Male, und wieder fühle

ich, dass hier und nirgends anderswo meine rechte

Heimat und Brutstätte ist. Ach, was liegt noch Alles

verborgen in mir und will Wort und Form werden! Es

kann gar nicht still und hoch und einsam genug um
mich sein, dass ich meine innersten Stimmen vernehmen

kann! - Ich möchte Geld genug haben, um mir
hier eine Art ideale Hundehütte zu baun: ich meine,

ein Holzhaus mit 2 Räumen; und zwar auf einer Halbinsel.

die in den Silser See hineingeht und auf der einst

ein römisches Castell gestanden hat. I Iier wohnen
meine Musen: schon im Wanderer und sein Schatten

habe ich gesagt, diese Gegend sei mir «blutsverwandt,

ja noch mehr»16 - so beschrieb er seinem Freund Carl

von Gersdorff seine Gefühle zu Beginn seines dritten
Silser Aufenthaltes. Diese Landschaft konnte Nietzsche

nicht mehr lassen, zu verwachsen fühlte er sich mit
ihr. Unermüdlich hat er sie durchwandert, immer
wieder dieselben Stellen durchstreift, ausgeleuchtet

mit seinem durchdringenden, hellen Blick. Diese

Landschaft war ihm zutiefst wesensverwandt.

Gesehen hat Nietzsche viele Landschaften, aber zu

schicksalhaft ihm zugedachten, ihn tiefund nachhaltig

ansprechenden und wohl die schönste, am stärksten

auf ihn wirkende von diesen Landschaften war das

Engadin. Er spürte instinktiv, dass ihm dieses Hochtal

mit seinen Bergen und Seen mehr zu sagen hatte, als

er beim ersten Anblick aufzunehmen fähig gewesen

war; dass ihn dieses so strenge wie formenreiche, so

ernste wie harmonische Hochtal etwas angehe, ihm
wesensverwandt sei. So verwundert es nicht, dass

Nietzsche dieses ihn tief beeindruckende Landschafts-

und Bergerlebnis, ein wahres Fest von Licht, Farben

und Sonne, schon bald in philosophische Kategorien

übertrug. In unendlichen Verwandlungen spricht er
davon zu seinen Lesern und offenbart dergestalt sein

eigenes Wesen - seinen Adel, seine Reinheit, sein

Schicksal. War es zu Beginn seiner Engadiner Zeit

noch mehr ein Ergriffensein durch die Natur gewesen,
so ist es später, als ob die Natur und das Schicksal des

Menschen, die sinnliche Leibhaftigkeit und das Sein

eins würden. Nun ist ihm das Wesentliche hörbar
geworden im Natürlichen. Sein Ideal war jetzt «so hoch

zu steigen, wie je ein Denker stieg, in die reine Alpen-
und Eisluft hinein, dorthin, wo es kein Vernebeln und
Verschleiern mehr giebt und wo die Grundbeschaffenheit

der Dinge sich rauh und starr, aber mit
unvermeidlicher Verständlichkeit ausdrückt.»17 Zustatten

kamen Nietzsche dabei Formulierungen aus Briefen

Jacob Burckhardts an ihn, des Kulturhistorikers und
verehrten Freundes aus der Basler Zeit. Dieser
verwendete verschiedentlich Metaphern aus der Bergwelt,

um Nietzsches Denkwege und -methoden zu
kennzeichnen und um sich und seine bodenständige
Wissenschaft davon abzugrenzen. Als Antwort aufdie

Übersendung der Vermischten Meinungen und Sprüche

schrieb er am 5. April 1879 Nietzsche nach Genf:

«Wo ich aber nicht mitkommen kann, sehe ich mit
einer Mischung von Furcht und Vergnügen zu, wie
sicher Sie auf den schwindelnden Felsgraaten
herumwandeln, und suche mir ein Bild von Dem zu machen,

was Sie in der Tiefe und Weite sehen müssen. »1S

Die Flöhe «über den Menschen», «jenseits von
Mensch und Zeit», «6000 Fuss über dem Meere und

viel höher über allen menschlichen Dingen» - solche

62



topografische Bezeichnungen wurden jetzt zu
Metaphern, zu philosophischen Kriterien, die auch bei der
Geburt des Übermenschen und des Jenseits von Gut
und Böse Pate gestanden haben. Nietzsche gefiel sich
als Felsgratwanderer und Gipfelbezwinger mindestens

in philosophischer I linsicht. (In den wirklichen
Bergen war hingegen nichts mit Gratwanderungen.
Der halbblinde Philosoph mit Brillen zwischen 13 und
20 Dioptrien war auf breite Spazierwege angewiesen!22)

Die acht Engadiner Sommeraufenthalte von
1879 bis 1888 hatten die Wiedergeburt Nietzsches

und somit auch die Geburt des Übermenschen, seines

Zarathustra und der Ewigen Wiederkehr des Gleichen

zur Folge.

«Der Mensch wird in der Welt nur das gewahr,

was schon in ihm liegt; aber er braucht die Welt, um
gewahr zu werden, was in ihm liegt: dazu sind aber

Tätigkeit und Leiden nötig.» Dieses weise Diktum

Hugo von Hoffmansthals trifft gewiss auf Nietzsche zu.

Der Gedanke der Ewigen Wiederkehr des Gleichen,

wohl die Grundlehre von Nietzsches Philosophie,
ausgelegt in seinem Hauptwerk, dem Zarathustra, dieser
Gedanke lag schon über längere Zeit in ihm. Aber
geboren wurde er unweit Surlej, bei einem pyramidenförmigen

Granitblock. Dieser Ort galt Nietzsche als Ge-

burtsstäftte seines Zarathustra. In seinem Ecce homo,

Nietzsches Selbstbiografie, einem seiner allerletzten

Werke, schreibt er: «Ich erzähle nunmehr die
Geschichte des Zarathustra. Die Grundconception des

Werks, der Ewige-Wiederkunfts-Gedanke, diese

höchste Formel der Bejahung, die überhaupt erreicht
werden kann -, gehört in den August des Jahres 1881

(sc. Nietzsche weilte damals zum ersten Mal in Sils!):

er ist auf ein Blatt hingeworfen, mit der Unterschrift:
<6000 Fuss jenseits von Mensch und Zeit>. Ich gieng an

jenem Tage am See von Silvaplana durch die Wälder;
bei einem mächtigen pyramidal aufgethürmten Block

unweit Surlej machte ich Halt. Da kam mir dieser
Gedanke.»20

Die Lehre von der Ewigen Wiederkehr des
Gleichen war als solche nicht neu. Neu war die Konsequenz,

mit der Nietzsche diesen Gedanken zu Ende

dachte. Dabei zog er weder die Seelenwanderung
noch eine Weiterentwicklung durch Wiederkehr in
Betracht. Nietzsche betont die Wiederkehr des

Gleichen, weil alles, was ist, schon unendlich viele Male

dagewesen ist und noch unendlich viele Male wiederkehren

wird. «Wie, wenn dir eines Tages oder
Nachts», so beschreibt Nietzsche seine Lehre in
seinem Buch Diefröhliche Wissenschaft, «ein Dämon in
deine einsamste Einsamkeit nachschliche und dir sagte:

<Dieses Leben, wie du es jetzt lebst und gelebt hast,

wirst du noch einmal und noch unzählige Male leben

müssen; und es wird nichts Neues daran sein,
sondern jeder Schmerz und jede Lust und jeder Gedanke

und Seufzer und alles unsäglich Kleine und Grosse

deines Lebens muss dir wiederkommen, und Alles in
der selben Reihe und Folge - und ebenso diese Spinne
und dieses Mondlicht zwischen den Bäumen, und
ebenso dieser Augenblick und ich selber. Die ewige
Sanduhr des Daseins wird immer wieder umgedreht

- und du mit ihr, Stäubchen vom Staube! > »21

Als Konsequenz dieser Lehre erwartet der Denker
eine Steigerung des Lebensgefühls, einen Ansporn
auch, aus unserem Leben so viel als nur möglich zu
machen. Da sich jeder Lebensaugenblick unendlich
viele Male wiederholt, werden wir alle unsere Kräfte
zusammennehmen, um dieses Leben so schön, so
edel, so gut, so wahrhaftig wie irgend möglich zu
gestalten. Damit hatte der Einsame, der Leidende sich
selber zu einer fast übermenschlichen Bejahung des

Daseins durchgerungen im Wissen darum, dass es

sich lohnen müsste, um eines erfüllten Augenblicks
willen das ganze Leben immer wieder zu durchlaufen.

Gerade diese letzte Überlegung zeigt uns, wie
sehr das Landschaftserlebnis diesen Gedankengang

bedingt. Hier im Ober-Engadin fühlte sich Nietzsche so

sehr im Eigensten, dass die Gewissheit, immer wieder

- und damit sozusagen immerwährend - in derselben

Weise da sein zu können, ihn unendlich beglückt
haben muss. Die Idee von der ewigen Wiederkehr des

Gleichen war dem Denker unweit Surlej bei einem

grossen Stein eingefallen. Ist er auf den Gedanken

vielleicht deshalb gerade an dieser Stelle gekommen,
weil der Stein unmittelbar am Wasser liegt? Das Wasser

ist auf «ewiger» Wanderung, unstet ist es auf
Erden; immer bewegt, immer verwandelt, immer
lebendig führt es sein berauschendes Dasein und ist
dabei die befruchtende Kraft auf Erden; sein unaufhörliches

Strömen gleicht einem nie endenden Kreislauf.

Resa von Schirnhofer (1855-1948), eine Zürcher
Studentin aus dem Umkreis von Malvida von

Meysenbug, einer Bekannten Nietzsches, hatte den

63



Philosophen 1884 in Sils-Maria besucht. Dazu teilte

Nietzsche seinem Freund Overbeck nach Basel mit:
«Ich hatte für einige Tage Fräulein Resa von
Schirnhofer bei mir zu Besuch, bevor sie zu ihren
Eltern, nach Graz abreiste; es ist ein drolliges Geschöpf,
das mich lachen macht und sich gut an mich gewöhnt.
Diesen Winter wird sie in Paris ihre philosophischen
Studien fortsetzen.»22 Diese später in Brixen lebende
Österreicherin hatte Nietzsche auch auf einem seiner

Spaziergänge um den Silsersee begleitet. Sie erzählt,
wie der Philosoph ihr seine «Lieblings-Ruheplätze»

zeigte: «Auch mich führte er zum wasserumspülten

Felsblock am Ufer des Sees von Silvaplana, dem

Zarathustrastein, an jene wundervolle Stelle ernster
Naturschönheit, wo dunkelgrüner See, naher Wald,
hohe Berge, feierliche Stille ihren Zauber gemeinsam
weben. Nachdem ich mich seiner Bitte gemäss aufden

ihm <heiligen Stein> gesetzt hatte, fing Zarathustra an,

aus der Welt seiner geistigen und emotionellen Ploch-

spannung heraus zu sprechen und goss in dithyrambische

Worte gekleidet eine Fülle von Gedanken und
Bildern aus. Dann erzählte er mir von der erstaunlichen

Raschheit des Entstehens jedes einzelnen Teiles

dieses Werkes, betonte das Phänomenale dieser
Produktion, Inspiration, der die Niederschrift kaum folgen

konnte. Dieser Besuch des Zarathustrasteins ist
heute noch von ergreifender Realität in meiner
Erinnerung.»23

Im zweiten Teil seines Zarathustra, den Nietzsche

innert weniger Tage in Sils-Maria niedergeschrieben
hat, findet sich im Kapitel «Das Kind mit dem Spiegel»

ein Text, der dargestellt ist aus der Sicht des Hochgebirges.

«Meine ungeduldige Liebe fliesst über in
Strömen, abwärts, nach Aufgang und Niedergang. Aus

schweigsamem Gebirge und Gewittern des Schmerzes

rauscht meine Seele in die Thäler.... Mund bin ich
worden ganz und gar, und Brausen eines Bachs aus

hohen Felsen: hinab will ich meine Rede stürzen in
die Thäler. Wohl ist ein See in mir, ein einsiedlerischer,

selhstgenugsamer; aber mein Strom der Liebe

reisst ihn mit sich hinab - zum Meere!»24 Die
Landschaft Engadin hat an allen seit 1881 entstandenen

Werken des Denkers Anteil, in allen Schriften leuchtet
da und dort die reine, erhabene Hochgebirgslandschaft

hinein. An keinem aber ist sie so sehr beteiligt
wie an seinem Hauptwerk Also sprach Zarathustra.
Ein Buch fiir alle und keinen. Das Erlebnis dieser
Landschaft hat Nietzsche-Zarathustra verändert,
verändert in seinem Denken, was in ihm einen neuen Stil

Vergehen. Öl auf Leinwand, 190x322 cm, 1898/99; Depositum der Gottfried Keller-Stiftung

64



hervorgebracht hat. Dieser neue Stil zeigt sich in der
Kraft der Bilder, in den mythisch werdenden
Gleichnissen, in der Plastik des Gesehenen und in dem Klang
der Worte, in der Wucht der Diktion, in der Dichtigkeit
der Sprache. Natur und Landschaft werden jetzt
leibhafter, schicksalsvoller; es ist, als ob der Philosoph mit
ihnen identisch würde. Natur und Ixindschaft dienten
ihm auch als Metaphern für die Verwandlung seiner
selbst. «Mein Herz, aufdem mein Sommer brennt, der
kurze, heisse, schwermüthige, überselige: wie
verlangt mein Sommer-Herz nach deiner Kühle! Vorbei

die zögernde Trübsal meines Frühlings! Vorbei die
Bosheit meinerSchneeflocken im Juni! Sommer werde

ich ganz und Sommer-Mittag! Ein Sommer im Höchsten

mit kalten Quellen und seliger Stille: oh kommt,
meine Freunde, dass die Stille noch seliger werde!
Denn diess ist unsre Höhe und unsre Heimat: zu hoch

und steil wohnen wir hier allen Unreinen und ihrem
Durste.»25 Natur und Landschaft, hier Sommer und

Mittag, sind tiefempfundene Bilder, die der Einsiedler

von Sils-Maria gesehen und in sich aufgenommen, in
seinem Zarathustra verarbeitet hat.

Landschaft, Dichter und Werk gehören bei Nietzsche,

aber nicht nur bei ihm, untrennbar zusammen.
So wie die Natur als Wirklichkeit unendlich reich und
tief ist, so auch der Denker, der sie in sich aufgenommen

hat. Darum konnte Nietzsche gar nicht anders als

immer wieder an diesen magischen Ort, dem Engadin
zurückzukehren. Und jedesmal, wenn er im Monat
Juni bei seinem Vermieter Durisch eintraf, soll er diesen

mit den Worten begrüsst haben: «Endlich wieder
daheim!» Nietzsche spürte, dass dieses so strenge wie
formenreiche, so bunte und harmonische Bergtal, diese

Berge und Seen, diese Baum- und Blumenwelt ihn
etwas angehe, ihm innerlich verwandt sei. Das hatten

Freunde gesehen, das hatte er selber gespürt. Meta

von Salis-Marschlins (1855-1929) - Nietzsche war
1884 mit dieser Bündner Aristokratin bekannt geworden

und sie hatte den Philosophen während der
Sommermonate 1887 und 1888 in Sils-Maria besucht-beschreibt

den Denker so:

«Für mich ist Nietzsche mit Sils so unzertrennbar

verknüpft, wie Heraklit mit dem Heiligthum bei Fphe-
sus. In die schweigende Gebirgswelt des Ober-En-

gadins, in diefärben- undformensatte Umgebung des

sauberen Sils-Maria, wo der Duft des nahen Südens

wie eine Verheissung über den beiden Zacken des Piz

Badile zu schweben scheint, ist der einsamste, stolzeste

und zarteste Mann unseres Jahrhunderts in sein

angestammtes Reich getreten, wie ein in der Verbannung

geborener Königssohn. Auf den moosigen Pfaden

der Halbinsel, den tiefblauen Silser See entlang
nach Isola, den Lärchenwald hinaufnach Laret oder

Bella Vista, an der Sägemühle vorbei nach dem nicht
minder intensiv blauen See von Silvaplana und an
dessen waldigem Ufer hin zum Zarathustrastein, wo

die Wiesen des verlassenen Surlej beginnen, durch
die Schlucht gegen das Fextal hin - Sommer um Sommer

ist er seit 1881 da gegangen, vor sich hinsinnend,
das Auge auf Berg und See ausruhend, langsam,

langsam, oder rasch, ein <Tänzer>, wenn er mit
Gedankenbeute beladen seiner <Höhle> zueilte. Eine

Gestalt, die Mancher gewahr wurde, der ihm betroffen

in 'sAntlitz schaute und doch nicht ahnte, dass ihn

Späterkommende beneiden würden um den einen

Blick.»'25

Auch er selber gab dem noch einmal, während
seines letzten Silser Aufenthalts, in ergreifenden Worten
Ausdruck - er war eben daran, die Bilanz seines
Lebens zu ziehen:

«Unmittelbar nach Beendigung des eben genannten

Werks (er hatte die Vorrede zu seinem Werk

Götzendämmerung umgeschrieben, M. P.) und ohne

auch nur einen Tag zu verlieren, griffich die ungeheure

Aufgabe der Umwerthung an Das Vorwort
entstand am 3. September 1888: als ich Morgens, nach

dieser Niederschrift, ins Freie trat, fand ich den

schönsten Tag vor mir, den das Oberengadin mirje
gezeigt hat - durchsichtig, glühend in den Farben, alle

Gegensätze, alle Mitten zwischen Eis und Süden in

sich schliessend.»27

II. Giovanni Segantini:
Auf der Suche nach dem Licht

Die
Oberengadiner Seenlandschaft wurde ge¬

gen Ende des 19. und in der ersten Ilälfte
des 20. Jahrhunderts zu einem eigentlichen

Anziehungspunkt für Maler und Zeichner: Giovanni
und Gottardo Segantini, Giovanni und Alberto Gia-

cometti, Cuno Amiet, Andrea Robbi, Carl Liner, Turo
Pedretti, Nikiaus Stoecklin, Oskar Kokoschka, Otto Dix,

65



Erich Heckel, Max Ernst- sie alle zauberten mit Pinsei

und Stift das Engadiner licht auf Leinwand und

Papier. Im Spätsommer 1907 verbrachte auch der
Schweizer Maler Ferdinand Hodler (1853-1918) zehn

Tage im Engadin, erst in St. Moritz, dann in Silvaplana.
Der Zürcher Maler Willy Burger berichtet: «Der

Herbst 1907 brachte mich wieder in mein geliebtes

Hochtal, das Engadin.... Mein Freund und Gastgeber

Badrutt sagt mir eines Abends, dass er mit Hodler hier
im Bündnerstübli zusammentreffe, und lädt mich

auch ein. <Was machet er hie obe, Burger?>, fragt mich
Hodler nach unserer Begrüssung. <Ja, ebe, ich frag
mich au, wo afange?> - <Jamais j'ai vu une pareille
lumiere! C 'est extra! C 'est inoui! >» — (Nie habe ich ein

solches Licht gesehen. Es ist ganz ausserordentlich, es

ist unerhört!), habe ihm Hodler daraufgeantwortet28.

Jamais j'ai vu une pareille lumiere! - das licht ist
die immatriellste aller Naturerscheinungen. Es ist
durchscheinend und farblos, als kosmische Kraft
allseitig und unwiderstehlich. Nach seinen physikalischen

Gesetzen ist das Sonnenlicht überall gleich und
erfährt Absorption oder Brechung, wenn es Medien
verschiedener Dichte durchdringt, und das überall
verbreitete Medium ist die Lufthülle. Allerdings ist diese

auf 1800 m ü.M. weniger dicht als auf Meeresniveau.

Hinzu kommt: die durchschnittliche Luftfeuchtigkeit
im Engadin ist gering und der Malojawind säubert die

Atmosphäre von Rauch und Schwebepartikeln. Eine

weitere Besonderheit des Engadiner Lichts ist das

vollständige Fehlen eines Alpenglühens, der goldigen

Sonnenuntergänge. Allerdings ist das Licht keine bloss

physikalische Tatsache, es ist das Element, in dem

oder durch das wir in der Welt sind. Ich bediene mich
dafür der Worte Goethes: Das Auge ist Geschöpf des

Lichtes. Das Licht überliefert das Sichtbare dem Auge,
das Auge überliefert es dem ganzen Menschen. Das

Ohr ist stumm, der Mund ist taub, aber das Auge
vernimmt und spricht, in ihm spiegelt sich von aussen die

Welt, von innen der Mensch. Goethe hat es noch
treffender ausgedrückt: «Wär nicht das Auge sonnenhaft,

/Wie könnten wir das licht erblicken?»

Vom Menschen her erhält das Licht denn auch seine

Besonderheit: wir nehmen es nicht für sich allein

wahr, sondern mitten in der Umgebung - es erscheint

uns im Hochtal, im fensterartigen Ausblick nach dem

Bergell, es hat Teil am darüber gespannten Bogen des

Himmels, am Weiss der aufragenden Gipfel-hier liegt

wohl der Grund für seine ungeheure Intensität, das

südliche Licht, das gebrochen wird am nördlichen
Schnee und Eis der Berge! Das Licht verursacht die

Spiegelungen und Reflexe der Seen und kommt
darüber zum Flimmern. Die Farben von Wald, Wiesen

und Fels sind Taten des Lichts. Und eben dieses Licht

zu sehen, haben gelehrt und lehren uns immer noch

die Maler, unter ihnen vorzugsweise Giovanni Segan-

tini, der Maler des Engadiner Lichts. Mehrfach hat

Segantini gleich einem theoretischen Programm die

Forderung erhoben, das Licht mit der Malerei ein/.u-

fangen. So prägte er im Jahre 1887 in Savognin - aus

Oberitalien gebürtig, lebte er seit 1886 zusammen mit
seiner Familie in Savognin, einem Dorf im Oberhalbstein

- die Formel: «Wenn die moderne Kunst einen

Charakter haben soll, so wird für sie das Suchen nach

Licht in der Farbe charakteristisch sein.»29 Oder mehr
biografisch heisst es: «Es war in diesem Land, aufden

Höhen Graubündens, dass ich viel angestrengter die

Sonne fixierte, dass ich ihre Strahlen liebte und sie

erobern wollte.»30

Es war das ausgeprägte Anliegen Segantinis, die

wundervolle Klarheit der Oberengadiner Höhenluft,
das klare Sonnenlicht wiederzugeben, was allerdings
keineswegs dem Anliegen des Impressionismus, der

in eben jenem Jahrzehnt zum Höhepunkt seiner

Leistung und Geltung aufstieg, entsprach. Den Impressionisten

ging es um die Atmosphäre, um die Wiedergabe

der Luft als Medium, das die Dinge der Aussenwelt

umgibt und wie in einen transparenten Schleier hüllt.
Das Licht ist für diese Art des Sehens Teü einer Einheit,
des alles umfassenden Zusammenhangs, in dem sich

unser Auge wie unser ganzes körperliches Dasein

bewegen und leben. Für Segantini hingegen war das

Licht nicht bloss Erscheinimg, sondern Energie, Ur-

kraft der Erde, auch des Weltalls. Philosophisch könnte

man von einer Lichtmetaphysik und dem Urlicht als

Wesensgrund sprechen.

Im August des Jahres 1894 fuhr Segantini mit
seiner Familie - mit Frau Bice Bugatti, den vier Kindern
und dem Kindermädchen, zugleich das unersetzliche

Modell Baba - ins Engadin, um in Maloja, vom
Fremdenverkehr noch weitgehend verschont, Wohnsitz zu
nehmen. Hier brachte der Maler sein Werk zur
Krönung und letzten Erfüllung. Die äusseren Bedingungen

waren günstig. Das geräumige Haus, ein wohnlich

eingerichtetes Chalet, an das er später rückwärts eine

66



kleine Holzrotunde als Atelier und Bibliothek anbaute,

bot ihm und den Seinen eine freundliche Heimstätte.

Die Werke der fünf Jahre, die ihm hier zu
arbeiten noch bestimmt waren, kennzeichnen sich

durch einen Gehalt, der sich als mystisch, mytisches
Alleben mit der Natur erfassen lässt. Der Maler selber

erfuhr das Engadin als ein sparsames und hartes

Land, das unter der verzehrenden Sonne für Mensch

und Tier kaum das Notwendige zum Überleben bot.

Er baute seine Bilder mit flachen Hochplateaus, die

tief sitzende Bergketten umziehen, sie wirken leicht
übersehbar und einfacher als diejenigen von

Savognin, die Malweise wird zu einem ganz dichten

Gewebe von Strichen, das Gefühl, das sie erfüllt, ist

feiertäglich, weihevolle Einsamkeit: Rückkehr in die

Heimat oder die letzte Reise, Glaubenstrost, Eitelkeit
oder Venus vor dem Spiegel, Heuernte - um nur einige

der schönsten dieser Schöpfungen zu nennen.

Hingewiesen sei auch auf das berühmte Triptychon -
dem künstlerischen Testament Segantinis. «Werden,

Sein, Vergehen» - so die Titel dieser drei grossen
Bilder -, eine Umschreibung, die ihrerseits wiederum
das Licht zu ihrem Inhalt hat. Er hatte die Arbeit auf
der Leinwand noch nicht begonnen, als er über den

Plan einem Bekannten schrieb: «Nun versuche ich

mein erstes Werk, das ich für Paris (sc. der Weltausstellung

von 1900) bestimmt. Wird es mir gelingen,
die ewige Bedeutung des Geistes der Dinge
wiederzugeben? Werde ich der Natur, die ich male, jenes
licht zu geben vermögen, das den Farben Leben

verleiht, das erleuchtet und den Fernen Luft gibt und den

Himmel unendlich macht? Werde ich das Urbild der

Natur mit den Sinnbildern, die unsere Seele offenbart

zu verbinden wissen?»31

Gerade diese Äusserung Segantinis zeigt deutlich,
dass er keines seiner Bilder als treue Wiedergabe des

Gesehenen gemalt und verstanden haben wollte. Alle

seine Landschaften weichen von der Wirklichkeit
stark ab. Wohl verdankt der Maler dem Engadin und

seinem unvergleichlichen Licht Ansporn, Anregung,
Vorbild. Wohl hatte er, der die Berge, im besonderen

die Bündner Berge, zu seinem Hauptmotiv erkoren

hatte, in seiner begeisterten Weise ausgerufen: «Ich

will eure Berge malen, Engadiner, dass die ganze
Welt von ihrer Schönheit spricht.» Doch ordnete er
ihre Form, ihre Masse ganz dem Bildgedanken unter.

So schuf er Landschaften, die zwar Elemente jener
Bergwelt enthalten und doch etwas wesenhaft ande¬

res sind. Seine Landschaften, in denen er die Grösse

und Einsamkeit der Berge mit der Kraft eines Epikers

beschwört, sind vor allem Landschaften der Seele,

Spiegelungen geistiger Räume und Sehnsüchte. So

malte er letztendlich nicht das Engadin, sondern die

Träume, die durch das Engadin in ihm Gestalt gewonnen

hatten.

In seinem Triptychon, der traditionellen Form der

mehrteiligen Altarbilder verbunden, entwarf Segan-

tini Landschaften, Allegorien und symbolische Lünet-

ten, wie symphonisch aufeinander bezogen. Im
Zusammenklang von Geburt und Tod, Glück und Trauer,

Arbeit und Rast sollte die innere Einheit aller Lebenskräfte

sichtbar gemacht werden. Und nirgends begegnen

und durchdringen sich Tod und Leben, Untergang
und Auferstehung, Aufblühen und Welken so
unvermittelt wie im Hochgebirge. Der ewige Firn ist eisige

Todeswelt und Schoss lebensspendender Quellbäche

zugleich. Der Granitfelsen, in dem das Leben der
Urzeit ruht, ist auch der Pfeiler, der die Erde trägt. Von

dieser einfachen, aber umso eindrücklicheren Symbolik

war Segantini durchdrungen.
Das Bild Werden (ursprünglicher Titel La vita) ist

in Soglio gemalt, wo der Maler im Salis-Palast die Winter

über, oft bis in den Frühling wohnte, weil das Chalet

in Maloja zu kalt war. Das Bild Werden zeigt eine

Abendstimmung. Ein wolkenlos blauer Himmel
erzählt von einem vergehenden strahlenden Tag. Noch

einmal streicht die Sonne über Gletscher und Bergspitzen.

Im Teich spiegelt sich breits der Mond. Unter
einem Baum sitzt eine Mutter und hält ein Kind auf
ihrem Schoss. Mensch und Tier ziehen heimwärts.
Verbinden wir mit dem Begriff «Werden» vielleicht eine

Hochschwangere, das zarte Keimen des ersten Grüns,

einen frühen Morgen, so stellt Segantini sein Bild Werden

in den Abend. Aufblitzendes Licht trägt immer
schon den Keim des Verlöschens in sich.

Zum Bild Sein (ursprünglicher Titel La natura).
Hören wir das Wort «Sein», so denken wir an Stand-

haftigkeit, Erfolg, Ernte, an etwas Zeitüberdauerndes.

Segantini will es auch hier anders. Wiederum steigt

der Abend ins Tal. Unter einer Symphonie des Lichtes

liegt ruhig und müde das abendliche Land, in
weichem Dämmer. Schattenloses Licht liegt auf dem Weg,

aufMenschen und Tieren. Die Bergkette im Westen ist

schon nachtblau, weil die Sonne bereits hinter dem

Grat steht. Nur im Südwesten baden noch Schnee-

67



Giovanni Segantini. Die Verkündigung des neuen Wortes. Kreidezeichnung, 1896. Entwurf für eine italienische Nietzsche-Ausgabe.
(Bild: Stiftung Segantini Museum, St. Moritz, 44,5x32,5 cm; signiert, datiert)

68



felder in ihrem Licht. Das Tagewerk ist getan. Mensch

und Vieh ziehen heimwärts, geduldig und müde. Die

Bäuerin kann den Tag der Unendlichkeit zurückgeben.

Was zurückgelassen wird, belastet nicht mehr.

Das was zurückliegt, ermöglicht das, was kommt. Alles

ruht im Sein. Das Abendlicht nimmt gnädig alles in
sich auf.

Schliesslich das Bild Vergehen (ursprünglicher Titel

La morte). Mit «Vergehen» assoziieren wir
wahrscheinlich Tod, Abend, die kurzen Tage der
Wintermonate. Wiederum gegenteilig empfindet der Maler.

Ein strahlender Wintermorgen bei Maloja. Der Leichnam,

von schwarzgekleideten Gestalten beweint, wird
aus einem Haus getragen. Pferd und Schlitten sind
bereit. Über dem Bild eine grosse, runde Wolke - leuchtend,

hell, der Sonne gleich. Segantinis Vergehen wird
geradezu aufgesogen von diesem Licht. Die Landschaft

- ein Sonnengesang vom Sieg des Lebens über den

Tod. Trotz dichter Schneedecke und Leichnam - hier

triumphiert das Leben über den Tod. Hier singt
Segantini das Lied vom Licht, vom Leben. Winter,
Vergehen und Tod werden verwandelt in Licht, in Leben.

Es war Segantini nicht mehr vergönnt, sein Tripty-
chon zu Ende zu malen. Das Werk ist des Malers

Testament geworden. Am 28. September 1899 starb er,

41jährig, unerwartet an einer Bauchfellentzündung in
einer einsamen Berghütte auf dem Schafberg ob

Pontresina, auf einer Höhe von 2700 m. So musste das

Bild mit dem Titel Vergehen notwendig unvollendet
bleiben. Das Werk als ganzes entbehrt daher der letzten

Aussage über das Licht im Engadin. Aber bedurfte

es überhaupt einer solchen und waren in den vielen

anderen Bildern nicht genug der Lösungen und
Antworten vorhanden?

III. Landschaft und Licht

Der
italienische Denker, Prediger und Reli¬

gionsphilosoph Romano Guardini schreibt

über seine Erlebnisse im Engadin: «Vielleicht

ist es mir vergönnt, einmal genauer zu entwik-

keln, was ich im Engadin gelernt habe - besonders als

noch, gleichsam jene hohe Klarheit erläuternd, das

milde Oktoberlicht des Allgäus hinzutrat, und wieder

jenes warme Gold, das von den Hügeln Venetiens auf
die Bilder Tizians geflossen ist. Jedenfalls habe ich da

von Plato einiges verstanden, was in keinem Buche

steht, ausser in seinem eigenen; aber in denen merkt

man erst, wenn man jene Klarheit gesehen hat und

einem darin das Plerz aufgegangen ist - das im Herzen,

was zugleich auch das Innerste des Geistes ist... als ich

sah, wie dieses Licht sich um die Bäume legte, um
Blattrand, Zweig und Gestalt; was es aus den Bergen
machte, am späten Nachmittag, wenn alles sich

verwandelt, da habe ich geahnt, welche Bewandtnis es

wohl mit der Lehre von der Verklärung haben
müsse.»32

Landschaft und Licht sind voneinander nicht zu

trennen. Durch das Licht wird die Landschaft sichtbar
und wahrnehmbar, abbildbar für den, der beide in
sich aufnimmt. Und wer das licht einer Landschaft in
sich aufnimmt, wird davon geprägt und verwandelt.
Sie lassen uns nicht mehr so zurück, wie wir waren,
bevor wir sie geschaut - immer vorausgesetzt, wir
haben das Auge dafür. Licht ermöglicht Erleuchtung;

was in uns liegt und angelegt ist, kann sichtbar werden;

kann sich entwickeln, nach aussen kehren. Im
Äusseren und Inneren sind Landschaft unci Licht
aufeinander angelegt. Sie sind eine Einheit. Wo wir mit
dieser Einheit eine Wesensverwandtschaft verspüren,
da sind wir daheim.

Licht und Landschaft sind der Plintergrund und

Urgrund von Nietzsches Denken. Licht und Landschaft

sind Grundlage und Voraussetzung von Segantinis
Kunst. Nietzsche ist ein Landschaftsmaler mit dem

Wort; Segantini ein Landschaftsmaler mit Pinsel und
Seele. Licht und Landschaft hatten Denker und Maler

begeistert in sich aufgenommen. Beide waren ein Teil

dieser unvergleichlichen Gegend, und Licht und
Landschaft ihnen beiden längst zur Metapher geworden,

zur Metapher da, wo sie beide daheim waren, im
Oberen Engadin. So schrieb Segantini Vittorio Pica um
die Jahreswende 1897/98: «Ich habe mich stets
bemüht, einen Teil jenes Gefühls der leuchtenden
Harmonie in meinen Bildern zum Ausdruck zu bringen....
Darum habe ich daran gedacht, ein grosses Werk zu

schaffen, gleichsam eine Synthese, in das ich jenes

ganz starke Gefühl der Harmonie des Hochgebirges

hineinzulegen vermöchte, und habe das Ober-Enga-

din zum Vorwurfgewählt, weil ich das am genauesten
studiert habe und weil es von allen Gegenden, die ich

kenne, am reichsten an Schönheit und Abwechslung
ist. Da verschmelzen die felsigen Joche und die ewi-

69



gen Gletscher mit dem zarten Grün der Triften und
dem tiefen Grün der Fichtenwälder, und der blaue

Himmel spiegelt sich in kleinen Seen, die noch
hundertmal blauer sind als der Himmel. Die freien üppigen

Weiden sind allerwärts von kristallenen Wasseradern

durchzogen, die in den Felsrissen talwärts
rinnen, um aufihrem Wege alles zu erquicken und zu
beleben. Überall blühen Alpenrosen und alles ist voller
Harmonie.»35 Während Segantini dem eigenen «Gefühl

leuchtender Harmonie, der ewigen Harmonie des

Hochgebirges» nachspürt - Landschaft und Licht
bilden, wie wir sahen, eine harmonische Einheit - erlebt
sich Nietzsche als Bringer von Licht. In seinem Buch

Diefröhliche Wissenschaft reimt er:

«Ja! Ich weiss, woher ich stamme!

Ungesättigt gleich derFlamme
Glühe und verzehr'ich mich.

Licht wirdAlles, was ichfasse,
KohleAlles, was ich lasse:

Flamme bin ich sicherlich,»34

Nietzsche und Segantini waren beide im Ober-

engadin zu Hause, der ihnen beiden ureigenst
zugehörigen Landschaft. Sie ist der Ort, wo Nietzsches

Philosophie und Segantinis Malerei ihre Wurzeln haben.

Die wesentlichen Gedanken und Anregungen sind

ihnen in dieser Natur gekommen. Persönlich sind sie

sich allerdings nie begegnet. Als Segantini mit seiner

Familie 1894 ins Engadin, nach Maloja kam, wohnte

Nietzsche, geisteskrank seit fünfJahren, in Naumburg
bei seiner fürsorgerlichen Mutter, die ihn hingebungsvoll

pflegte. Nicht einmal seine engsten Freunde
erkannte er noch. Es ist auch kaum anzunehmen, dass

Nietzsche Segantinis «lichtdurchflutete» Bilder, eines

oder auch mehrere, je gesehen oder auch nur den

Namen des Malers je gehört hat, obwohl sie, seit

Segantini in Savognin und Nietzsche in Sils logierten,

nur wenige Kilometer voneinander entfernt lebten

und wirkten. Dagegen ist überliefert, dass Segantini
Schriften Nietzsches gelesen hat. In literarischer
Hinsicht war Segantini, wegen seiner Unkenntnis fremder

Sprachen, zwar ganz auf das Italienische angewiesen.
Da er sich aber beim Malen stets vorlesen liess, auch

Übersetztes aus fremden Literaturen, erwarb er sich

mit der Zeit gute Bücherkenntnisse. Dabei muss er
auch mit Nietzsche bekannt geworden sein. In der
Bibliothek des Malers fand sich jedenfalls eine Ausgabe

von NietzschesZarat'nustra, also dem Buch, das Hymnen

auf die unvergleichliche Oberengadiner
Landschaft singt. Für das Titelblatt einer (zukünftigen)
italienischen Edition dieses Hauptwerkes des Philosophen

fertigte im Jahre 1896 Segantini eine Zeichnung

an mit dem Titel Die Verkündigung des Wortes.

Dieses Bild zeigt eine Frau, die auf einer Mauer

sitzt. Die Mauer grenzt zugleich einen kleinen Garten

ein, in den Gräser und Mohnblumen gezeichnet sind.

Den Hintergrund bildet eine Landschaft aus Pinien,

Bächen und einem weiten Himmel. Von oben des

Bildes her, verbunden mit dem Himmel, neigt sich eine

Gestalt hinunter zu der auf der Mauer sitzenden Frau

und flüstert ihr etwas ins Ohr. Auf der Mauer sind die

eingeflüsterten Worte schriftlich festgehalten. Über

dieser Kreidezeichnung äusserte Segantini in einem

Brief an Guido Martineiii seine Freude und Befriedigung

darüber, dass er sich mit der symbolischen
Wiedergabe «des erhabenen und starken Wortes» der

Ideologien Nietzsches messen konnte: «Die Ankündigung

des neuen Wortes ist gemacht! Sie ist gelungen
und unserer würdig. Aufder Mauer, die den kleinen

Liebesgarten einfriedet (übersät mit Mohn) stehen die

Glückwünsche: Dass die Söhne deines Leibes schön

seienfür die Liebe, starkfür den Kampf, intelligentfür
den Sieg. Das sind die Worte, die der Geist des Idealismus

des Lebens der Jungfrau ins Ohrflüstert, die im

Garten sitzt. Wenn ihrglaubt, dass dieseAllegorie als

illustrative Komplettierungfür die IdeeNietzsches

geeignet ist, sagt es mir gleich und ich werde sie... zur
Verfügung stellen.»35 Diese Illustration ist eine

symbolträchtige, eigensinnige Interpretation des Zarathustra.

Damit versuchte Segantini wohl in Nietzsches
Gedankenwelt einzudringen und diese mit Landschaft,

Allegorien und Symbolen, die durch Licht untereinander

vereint sind, wiederzugeben.

Zuäusserst aufder Halbinsel Chaste, wo sich Nietzsche

so gerne aufhielt, ist in einen Felsen eine Tafel

eingelassen. Auf diesem Stein steht Nietzsches «Trunkenes

Lied» aus dem dritten Teil semes Zarathustra

geschrieben:

Oh Mensch, GiebAcht!
Was spricht die tiefe Mitternacht?
«Ich schlief, ich schlief-,
Aus tiefem Traum bin ich erwacht: -
Die Welt ist tief,

70



Und tiefer als der Tag gedacht

Tiefist ihr Weh-,

Lust- tiefer noch als Herzeleid
Weh spricht Vergeh'
Doch alle Lust willEwigkeit -
-will tiefe, tiefe Ewigkeit'»

Mit diesen Worten druckt der Philosoph seine Liebe

aus zu allem, was ist und ewig bleibt In der ewigen
Wiederkehr aller Dmge ist die Vollendung des Lebens,

das grosse «Ja» zum Menschen, sichtbar und greifbar,

zu Licht und Landschaft geworden - eme Vision, die

dem Seher in Sils und semer Umgebung geleuchtet
hat

Anmerkungen
1 Nietzsches Briefwechsel Kritische Gesamtausgabe, hg Von G

Colli und M Montman KGB), Bd II/3.S 55
2 ebenda, S 245
3 ebenda, S 247
4 ebenda, S 249
4 beide Zitate KGB.Bd 11/5, S 405
6 ebenda, S 407
7 ebenda, S 413
8 beide Zitate ebenda, S 416
9 ebenda, S 420
1U ebenda, S 421,423
11 ebenda, S 428
12 ebenda, S 430
13 Nietzsche Werke Kritische Gesamtausgabe, hg von G Colli

undM Montinari (=KGW),Bd IV/3,S 324f,337
14 beide Zitate KGBIII/l.S lOOresp S 99
15 ebenda Bd III/5.S 331
16 ebenda, Bd III/l, S 386f
17 D M Hoffmann Nietzsche und die Schweiz, in Reihe Strauhof

Zurich, Bd 7 1994, S 13
18 KGB 11/6,2, S 1071
19 Pia D Volz Nietzsche im Labyrinth semer Krankheit Eme me-

dizimsch-biografische Untersuchung Wurzburg 1990, S 96

20KGW,VI/3,S 333
21 ebenda, V/2, S 250
22KGB,II1/1,S 521
23 Resa v Schirnhofer Vom Menschen Nietzsche, m Zs für

philosophische Forschung 22 (1968), S 444f
24KGWW1,S 102
25 ebenda, S 122

26MetavSalis Philosoph und Edelmensch Leipzig 1897, S 27
27 KGW VI/3 S 353
28 K Wanner Der Himmel schon südlich, die Luft aber frisch

Schriftsteller, Maler, Musiker und ihre Zeit m Graubunden
1800-1950 Chur 1993, S 393

29 F Sarvaes Giovanni Segantmi Sem Leben und sem Werk
Wien 1902 S 126

30 F Arcangeli, M Gozzoli Segantmi, m Klassiker der Kunst,

Zunch 1973, S 86
31 ebenda
32 B Langer Leb wohl, mem liebes Engadm, Chur 1984, S 92
33 vgl Anm 29, S 245f
34 KGW V/2, S 39
35 vgl Anm 30, S 119
36 KGW VI/1 S 400

71



Giovanni Giacometti, «Die Sterntaler», in Tusch aquarelliert, 12,5 x 14,5 cm (Privatbesitz)

72


	"...das Schönste was ich sah"

