
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 39 (1997)

Artikel: Begegnungen in Sils-Maria

Autor: Pernet, Martin W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-972196

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-972196
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nietzsches Zusammentreffen mit Paul Deussen und Meta von Salis-Marschlins

Begegnungen in Sils-Maria
von Martin W. Pernet

Urs Trottmann,
in Freundschaft

Das Studium von Nietzsches Freundschaften

- in der Weise ihrer jedem Einzelnen
gegenüber eigentümlichen Verwirklichung,
in dem Ausdruck der sie erfüllenden Gehalte,
in den Phasen ihrer Bewegung, in ihrem
Scheitern - ist ein unersetzlicher Zugang zu
Nietzsches Wesen und Denken und zugleich
eine beispiellose Erfahrung von Möglichkeiten

der Freundschaft. Will man seinen
Freundschaften nachspüren, so wird man
sich zuerst dem annähern müssen, der in
dem Gedicht «Aus hohen Bergen» von sich
selber sagt:

«Der Freunde harr' ich, Tag und Nacht
bereit,
Wo bleibt ihr Freunde? Kommt! s'ist Zeit!
s'ist Zeit!» (1)

Nietzsches Lebensweg von Röcken
bis Sils-Maria

Friedrich Wilhelm Nietzsche ist am 15.
Oktober 1844 als Sohn des damaligen Pfarrers

von Röcken, Carl Ludwig Nietzsche, bei
Leipzig geboren. Die entscheidende Zeit
seiner Schulbildung verbrachte der begabte
Jugendliche in der Eliteschule Schulpforte
bei Naumburg, wohin die Familie nach dem
frühen Tod des Vaters (1849) gezogen war.
Später studierte Nietzsche zunächst Theolo¬

gie in Bonn, um sich aber bald der klassischen

Philologie zuzuwenden. Als der wohl
berühmteste Philologe jener Zeit, Ritsehl von
Bonn nach Leipzig zog, folgte ihm auch sein

begabter Schüler Nietzsche. In seine Leipziger

Studienzeit fällt Nietzsches erste persönliche

Begegnung mit Richard Wagner, den er
im Haus von Wagners Schwester, Frau Prof.
Brockhaus, kennenlernte. Noch vor seiner
Promotion berief 1869 die Universität Basel
den kaum 24jährigen Studenten auf Grund
publizierter Aufsätze in Fachzeitschriften
und einer geradezu enthusiastischen
Empfehlung seines Lehrers Ritsehl - «Er ist jetzt
24 Jahre alt; stark, rüstig, gesund tapfer von
Körper und Charakter Er ist der Abgott
der ganzen jungen Philologenwelt hier in
Leipzig. Sie werden sagen, ich schildere eine Art
von Phänomen; nun ja, er ist das auch; dabei

liebenswürdig und bescheiden Er wird
alles können, was er will» (2) - auf den Lehrstuhl

für klassische Philologie. Neben seinen
Universitätskollegien hatte Nietzsche auch
den Unterricht am Pädagogium zu erteilen,
einer höheren Mittelschule, Bindeglied
zwischen Gymnasium und Universität. Der Vorzug

dieser dem Geist des Neuhumanismus
verpflichteten Bildungsanstalt lag in der
hohen Qualität ihres Lehrkörpers. So

unterrichteten dort u. a. der Latinist Gerlach, der
Germanist Wackernagel und der Kulturhistoriker

Jakob Burckhardt. Zu Nietzsches engerem

Freundeskreis in Basel gehörten sein
Mentor, der Gräzist Wilhelm Vischer, der
bereits genannte Jakob Burckhardt, Johann
Jakob Bachofen, der Erforscher des Mutter -

122



rechts, der Jurist Heuslcr, aber insbesondere
der Kirchenhistoriker Franz Overbeck und der
Philosoph Heinrich Romundt, mit letzteren
zwei ihn Freundschaft und Hausgemeinschaft
verband.

Später, nach Overbecks Verheiratung, lebte
Nietzsche einige Zeit zusammen mit seiner
Schwester Elisabeth, die später den fanatischen

Antisemiten Bernhard Förster heiratete
und mit ihm nach Paraguay zog, wo das

Ehepaar Förster-Nietzsche die Kolonie «Neu-Ger-
manien» gründete. Während Nietzsches Zeit
in Basel verschlechterte sich sein
Gesundheitszustand zusehends. Oft wiederkehrende,
heftige Kopfschmerzen, verbunden mit Übelkeit,

hinderten ihn zunehmend daran, seiner
Aufgabe als Universitäts- und Schullehrer
nachzukommen. Eine fortschreitende
Augenschwäche verschlimmerte ihrerseits seinen
Allgemeinzustand. «Ein paar Mal den Pforten
des Todes entwischt, aber fürchterlich gequält
- so lebe ich von lag zu Tage, jeder 'lag hat
seine eigene Krankheits-Geschichte», klagt er
einem Freund.

Für den Zerfall seiner Gesundheit machte
Nietzsche vorwiegend das ihm nicht zuträgliche

Basler Klima verantwortlich. Doch brachte

ihm ein Aufenthalt im Süden - er hatte sich

im Winter 1876/77 beurlauben lassen und
hielt sich in Sorrent auf zusammen mit der
Wagnerianerin Malwida von Meysenbug, dem

Philosophen Paul Ree und anderen - nicht die
erhoffte Besserung. So sah er sich gezwungen,
1878 seine Tätigkeit am Basler Pädagogium
und nur ein Jahr später seine Professur
aufzugeben. Seine zerrüttete Gesundheit hatte ihm
keine andere Wahl gelassen. Die grosse
Synthese von Lehrer, Denker und Künstler war
ihm misslungen. Nun blieb ihm nur der Weg in
die Heimatlosigkeit und Einsamkeit. Als «fugi-
tivus errans» reiste er jetzt von Ort zu Ort,
immer das rechte Klima für seine qualvollen
Leiden suchend, war zumeist den Sommer
über in Sils-Maria und während der Wintermonate

an der Riviera, gelegentlich in Venedig,

zuletzt in Turin.

Im Engadin, zunächst in St. Moritz, später
in Sils-Maria, fühlte er sich besonders wohl.
Sieben bis acht Stunden ist er täglich im Freien,

unterzieht seinen kranken Magen einer
Trinkkur und lobt immer wieder die Engadi-
ner Luft, «die beste und mächtigste Luft
Europas» (3), fragt sich auch, wie es wohl um
ihn stände «ohne dieses gute, beste Glima!»
(4) Zwar liegt er auch hier viele Tage krank
im Bett, beanstandet gegenüber Overbeck
das Engadin als ein «verflucht theures und

ganz überfluthetes Hochthal» (5) - aber
trotzdem: «ich möchte nirgends lieber sein»
(6). Dahin gedenkt er nun immer wieder
zurückzukehren, jedenfalls während der

warmen Sommermonate. Diese Landschaft,
von ihm als zutiefst wesensverwandt erlebt,
konnte und wollte er nicht mehr lassen.

Trotz der nun erworbenen Unabhängigkeit
und Freiheit - seine Krankheit hatte durchaus

auch als Befreiung gewirkt - prägte sein

körperliches Leiden die folgenden, allerdings
unerhört schöpferischen zehn Wanderjahre.
Prägte ihn insofern, als es ihn forttrieb von
den Menschen und selbst den Verkehr mit
Freunden - ein seltener Verkehr immer bloss

zu Zweien - nur mit grossen Unterbrechungen

möglich machte.

Leiden und Einsamkeit sind die beiden
bedeutenden Schicksalszüge in Nietzsches
Entwicklungsgeschichte und werden, je
näher man seinem Ende kommt, auch immer
ausgeprägter, wobei, wie er selber bemerkt
hat, sich diese beiden Wesenszüge in ihm selber

gegenseitig keineswegs ausschliessen,
sondern vielmehr bedingen: «Es jammert
mich immer zu hören, dass Sie leiden», so
schrieb er einmal einem Freund, «dass Ihnen
irgend etwas fehlt, dass Sie jemanden verloren

haben: während bei mir Leiden und
Entbehrung zur Sache gehören und nicht wie bei
Ihnen zum Unnöthigen und zur Unvernunft
des Daseins» (7). Bedingen sich Leiden und
Einsamkeit auch gegenseitig - seine
Selbstvereinsamung wird im Laufe seiner letzten

123



Sils Baselgia um 1880.

Schaffensjahre immer grüblerischer und
ausschliesslicher, bis er schliesslich in jene letzte
Einsamkeit versinkt, in deren Stille wir ihm
nicht mehr folgen können - so waren sie ihm
immer auch Antrieb, über sein eigenes
Wesensrätsel nachzudenken. Und je tiefer er
in sich hineinblickte, desto rückhaltloser
wurde seine ganze Philosophie zu einer
ungeheuren Widerspiegelung seines Selbstbildes,

sein Leben ihm zu «ein(em) Mittel der
Erkenntniss» (8). Nietzsches sich vorzu
steigernde Ausgeschlossenheit fand ihre geradezu

harmonische Entsprechung in der damals
noch bestehenden Abgeschlossenheit dieses

Gebirgstales, dem Engadin. In seinem 1879
in St. Moritz entstandenen Buch «Der
Wanderer und sein Schatten» schreibt er:

«In mancher Natur-Gegend entdecken wir
uns selber wieder, mit angenehmem Grausen;

es ist die schönste Doppelgängerei. - Wie

glücklich muss Der sein können, welcher jene
Empfindung gerade hier hat, in dieser

(Bild Kulturarchiv Oberengadin, Samedan)

beständigen sonnigen Octoberluft, in diesem
schalkhaft glücklichen Spielen des Windzuges

von früh bis Abend, in dieser reinsten
Helle und mässigsten Kühle, in dem gesamm-
ten anmuthig ernsten Hügel-, Seen- und
Wald-Charakter dieser Hochebene, welche
sich ohne Furcht neben die Schrecknisse des

ewigen Schnees hingelagert hat, hier wo
Italien und Finnland zum Bunde zusammengekommen

sind und die Heimath aller silbernen

Farbentöne der Natur zu sein scheint: -
wie glücklich Der, welcher sagen kann: <es

giebt gewiss viel Grösseres und Schöneres in
der Natur, diess aber ist mir innig und
vertraut, blutsverwandt, ja noch mehr>» (9).

Je mehr Nietzsches körperliches Leiden
ihn in die Einsamkeit zwang, je einsiedlerischer,

fern von allen Menschen, er leben
musste, um dieses Leiden ertragen zu können,

desto sehnsüchtiger verlangte er nach
dem Freund oder der Freundin - übrigens
nur einer von vielen Widersprüchen, die sein

124



Leben und Denken so fruchtbar machen -
die wenigstens für einige Augenblicke seine
Einsamkeit zur Zweisamkeit machen sollten:
«Viele Wünsche habe ich aufgeben müssen,
aber noch nie den, mit Ihnen zusammenzuleben

- mein «Garten Epikurs»!» (10), schrieb
er seinem Freund Faul Ree nach Stibbe. Er
liebte die Einsamkeit wider Willen. Er hielt es

nur in ihr aus, und doch war es ihm in ihr
nicht wohl. Seine oft unerträglichen
Einsamkeitsqualen beweisen, dass er keine beschauliche

Natur war, sondern eine soziale,
ausgestattet mit einem ebenso leidenschaftlichen
Kommunikationswillen. Overbeck urteilt
wohl zurecht, wenn er schreibt: «Nietzsche
war nicht einsam, er fühlte sich einsam» (11).
So vermochten Augenblicke der erfahrenen
Freundschaft ihn der dunklen Welt seiner
Grübeleien für kurze Zeit zu entziehen, ihm
in seinem unablässigen Suchen Halt und Sinn
zu vermitteln. Ohne feinste Empfindung und
Erfahrung dessen, was Freundschaft ist, sind
die folgenden Bemerkungen aus Nietzsches
Feder undenkbar:

«Die gute Freundschaft. - Die gute
Freundschaft entsteht, wenn man den Anderen

sehr achtet und zwar mehr als sich
selbst, wenn man ebenfalls ihn liebt, jedoch
nicht so sehr als sich, und wenn man endlich,
zur Erleichterung des Verkehrs, den zarten
Anstrich und Flaum der Intimität hinzuzut-
hun versteht, zugleich aber sich der wirklichen

und eigentlichen Intimität und der
Verwechslung von Ich und Du weislich enthält.»
(12)

Nietzsches gesellige Natur vermochte bis

zum Ende einen nicht geringen Kreis von
Menschen in lebendigen Beziehungen zu sich

zu halten. Er war, selten genug, begleitet von
Menschen, die ihm begegneten und wieder
gingen, auch einmal wieder zurückkamen,
oder die im Hintergrund für ihn standen, um
bei Gelegenheit wieder angesprochen zu
werden. Keiner von diesen hatte eine
unersetzliche Bedeutung für ihn. Aber es blieb für

Nietzsche eine unentbehrliche Atmosphäre,
diese gelegentliche herzliche Berührung, dieses

Wohlwollen und dies menschliche Interesse

und seine Freude am Dasein anderer. In
diesen Kreis gehören nun auch Paul Deussen
und Meta von Salis-Marschlins.

Paul Deussen -
der Jugendfreund im Hintergrund

Auffällig an dieser, vielen Belastungsproben

ausgesetzten Freundschaft, ist die Tatsache,

dass sie vorallem am Anfang und dann
auch wieder am Ende von Nietzsches geistig
wachem Leben Zeichen von tiefer gegenseitiger

Verbundenheit aufweist. Deussen, nur
drei Monate jünger als Nietzsche, war diesem
im Herbst 1859 in Schulpforte, wo er sein
Mitschüler in der Obertertia wurde, begegnet.

Schon bald hatten diese zwei jungen
Männer, alle beide Pfarrersöhne, ihr gemeinsames

Interesse an den alten Schriftstellern
der griechischen und römischen Zeit und der
Philologie entdeckt. Im Grund fanden die beiden

jungen «Gelehrten» gegen die Klasse

zusammen. So berichtet Deussen in seinen im
fortgeschrittenen Alter publizierten «Erinnerungen

an Friedrich Nietzsche»:

«Damals, in Pforta, verstanden wir uns
vollkommen. Auf einsamen Spaziergängen
wurden alle möglichen Gegenstände der Religion

und Philosophie, der Poesie, bildenden
Kunst und Musik besprochen; oft liefen die
Gedanken ins Dunkle aus, und wenn dann die

Worte versagten, so blickten wir uns in die

Augen, und der eine sprach zum andern:
«Wir verstehen uns schon.» Diese Redensart
wurde zwischen uns zum geflügelten Worte;
wir nahmen uns vor, sie als trivial zu meiden,
und mussten lachen, wenn sie uns gelegentlich

trotzdem entschlüpfte.» (13)

Gefestigt wurden ihre Freundesbande
zudem durch den gemeinsam besuchten
Konfirmandenunterricht bei dem von ihnen bei-

125



Paul Deussen. (Foto: P. Deusscn, Mein Leben, 1922).

Als sich die Freunde später trennten -
zusammen hatten sie in Bonn das Studium
der Theologie aufgenommen, Nietzsche war
aber schon nach einem Semester zur Philologie

übergegangen und folgte im Frühjahr
1865 seinem Lehrer Ritsehl nach Leipzig -
war das für Deussen, wenn auch schmerzlich,

so doch auch eine grosse Befreiung. Er
schreibt:

«Als ich eines Abends im August 1865
Nietzsche zum Nachtdampfer geleitete, auf
dem er seine Abreise antrat, da beschlich
mich ein schmerzliches Gefühl der Vereinsamung.

Daneben aber atmete ich erleichtert
auf, wie einer, von dem ein schwerer Druck
genommen wird. Nietzsches Persönlichkeit
hatte in den sechs Jahren unseres
Zusammenseins einen mächtigen Einfluss geübt. Er
hatte meiner Lage stets ein aufrichtiges
Interesse gewidmet, zeigte aber eine
Neigung, mich überall zu korrigieren, zu hofmei-
stern und gelegentlich recht sehr zu quälen,
wie sich dies bei unserem weitern brieflichen
Verkehr vielleicht noch deutlicher herausstellte.»

(15)

den so verehrten Geistlichen Robert Budden-
sieg und die zusammen begangene Konfirmation

im Frühjahr 1861 - für beide ein
tiefes, bewegendes Erlebnis. Deussen erzählt:

«Ein neues Band zwischen uns knüpfte am
Sonntag Lätare des Jahres 1861 die gemeinsame

Konfirmation. Als die Konfirmanden
paarweise zum Altar traten, um knieend die
Weihe zu empfangen, da knieten Nietzsche
und ich als nächste Freunde neben einander.
Sehr wohl erinnere ich mich noch an die
heilige, weltentrückende Stimmung, die uns
während der Wochen vor und nach der
Konfirmation erfüllte. Wir wären ganz bereit
gewesen, sogleich abzuscheiden, um bei
Christo zu sein, und all unser Denken, Fühlen
und Treiben war von einer überirdischen
Heiterkeit überstrahlt.» (14)

Für viele Jahre lösten sich nun
Freundschaftsbezeugungen mit innerer Entfremdung

gegenseitig ab. Der Werdegang der
beide «Schulpforte-Gelehrten» führte jetzt
neben der äusseren auch zur inneren Trennung

- in keinem seiner Briefwechsel ist
Nietzsche in so hohem Masse und so
rücksichtslos erzieherisch - wenn auch keiner
den tragfähigen Boden, der in ihrer Jugendzeit

gelegt worden war, jemals gänzlich unter
seinen Füssen verlor. Kurz und bündig
schilderte Nietzsche seine Empfindungen, die er
Deussen gegenüber hegte, seinem Freund
Rohde in Kiel so: «Deussen ist hier, ein paar
Tage, gewesen. Sonderbar unangenehme
Nachwirkung hinter sich lassend.» (16)

Deussen war, noch als Student, durch
Nietzsche mit dem Gedankengut des Philosophen

Schopenhauer bekannt geworden. Spä-

126



tor bekannte er, dass es dieser Philosoph
gewesen sei, der ihm «die geistige Freiheit
(ge)schenkt (habe), nicht indem er mich lehrte,

auf sein System zu schwören, sondern
indem er mich anleitete, die Dinge so zu
sehen, wie sie sind» (17). Doch während
Deussen zeitlebens dem schopenhauerschen
Gedankengut verbunden blieb - er betreute
in späteren Jahren eine Schopenhauer-
Gesamtausgabe, gründete 1911 die Schopenhauer

Gesellschaft und wurde ihr erster
Präsident - löste sich Nietzsche unter vielen
äusseren und inneren Schmerzen vom Denken
dieses Philosophen - ein weiterer Grund für
die gegenseitige, zunehmende Entfremdung.
Also antwortete Nietzsche seinem Jugendfreund,

als ihm dieser ein eben
herausgekommenes Exemplar der von ihm betreuten
Schopenhauer-Gesamtausgabe zugeschickt
hatte:

«Ich, ganz persönlich, beklage eins sehr:
dass ich nicht eine Reihe Jahre früher ein
solches Buch, wie das Deine, empfangen
habe! Um wie viel dankbarer wäre ich Dir da

gewesen! So aber, wie nun die menschlichen
Gedanken ihren Gang gehen, dient mir
seltsamerweise Dein Buch als eine glückliche
Ansammlung alles dessen, was ich nicht
mehr für wahr halte. Das ist traurig!» (18)

Worauf ihm Deussen zurückschrieb:

«Aber was ist das? - Du hälst nicht mehr
zu Schopenhauer, - Du mein mystagogos und
Protoeuangelist! - das ist nicht begreiflich,
nicht möglich. - Hier sage ich: Nietzsche
muss umkehren! - Also, geradeaus: diese
Stelle Deines Briefes verstehe ich nicht.
Schaffe mehr Licht, wenn Du es für der Mühe
werth hälst.» (19)

So sehr hatten sich die beiden Jugendfreunde

voneinander entfernt, dass Nietzsche
gegenüber Deussen nur sein Unverständnis
über dessen «Schopenhauerei» und Deussen

gegenüber Nietzsche mit der abstrusen For¬

derung nach Umkehr sein völliges
Unverständnis über dessen innere Wandlungen
äussern konnten. Was Nietzsche in seinem
Buch «Morgenröthe» der Öffentlichkeit an
tiefen Einsichten über sich selbst mitteilt -
«die Schlange, welche sich nicht häuten
kann, geht zu Grunde. Ebenso die Geister,
welche man verhindert, ihre Meinung zu
wechseln; sie hören auf, Geist zu sein» (20) -
hatte Deussen nicht mehr zur Kenntnis

genommen. Allzu weit auseinander lagen
jetzt die Freundespfade.

Deussen war, nach langen Jahren als
Privatlehrer und -gelehrter, zu einem führenden
Kenner des Sanskrit und später auch
Universitätslehrer für das Fach Philosophie in Kiel
geworden, worauf ihm Nietzsche aus Sils-
Maria schrieb:

«Diesen Sommer sprach ich öfter über
Dich mit Leskien (Sils-Maria ist nämlich in
der zweiten Hälfte des Sommers ein wahres
Professoren-Rendezvous: so dass der alte
«Einsiedler von Sils- Maria» auf dem Laufenden

erhalten wird —ja, ja, auf dem Laufenden,

aber zum Davonlaufen, was die heutigen
deutschen Universitäts-Bildungs-Zustände
anbetrifft). Leskien erzählte von der
ausserordentlichen Schätzung, welche Böthlingk für
Dein Werk habe; er meinte, es würde leichter
sein, Dir eine Sanskrit-Professur als einen
Lehrstuhl (Lehnstuhl) für Philosophie zu
schaffen. Im Grunde hättest Du Dich mit Deiner

Doppel-Begabung zwischen zwei Stühle

gesetzt: - man lässt ja nach alter Gelehrten-
Gewöhnung nur die «Spezialität» gelten, man
darf nicht zweien Herren dienen, zumal
wenn es zwei Weiber sind, wie Philologie und
Philosophie...» (21)

Die Zeilen zeigen, dass Nietzsches Anteilnahme

an Deussens Leben und Lebenswerk
nach Jahren wieder wärmer geworden war.

Ein gutes Jahr vor Ausbruch von Nietzsches

geistiger Umnachtung, im Herbst des

Jahres 1887, kreuzten sich, nach 14 langen
Jahren der Trennung, noch einmal die Wege

127



Silvaplana um 1880.

der beiden Jugendfreunde. Darüber berichtet
Deussen ausführlich in seinen «Erinnerungen»:

«Als ich mit meiner Frau im Herbst 1887
eine Reise durch Tirol, die Schweiz, Italien,
Griechenland und die Türkei unternahm, war
es mir eine Herzensangelegenheit, den
Einsiedler von Sils-Maria zu besuchen. Ungeduldig

wartete er auf unsern angekündigten
Besuch, zweifelte an dessen Ausführung und
war erst beruhigt, als unsere vorausgesandten

Koffer als Unterpfand in seine Hände
kamen. An einem wunderschönen Herbstmorgen

stieg ich mit meiner Frau, von Chia-

venna kommend, über den Malojapass, und
bald lag Sils-Maria vor uns, wo ich mit
klopfendem Herzen dem Freund entgegentrat
und ihn nach vierzehnjähriger Trennung tief
bewegt umarmte. Aber welche Veränderungen

waren in dieser Zeit mit ihm vorgegangen.

Das war nicht mehr die stolze Haltung,
der elastische Gang, die fliessende Rede von

(Bild: Kulturarchiv Oberengadin, Samedan).

ehedem. Nur mühsam, und etwas nach der
Seite hängend, schien er sich zu schleppen,
und seine Rede wurde öfter schwerfällig und
stockend. Vielleicht hatte er auch nicht
seinen guten Tag. «Lieber Freund», sagte er
wehmütig, indem er auf einige vorüberziehende

Wolken deutete, «ich muss blauen
Himmel über mir haben, wenn ich meine
Gedanken sammeln soll.» Er führte uns dann
zu seinen Lieblingsplätzen. Besonders in

Erinnerung ist mir noch ein Rasenlager dicht
am Abgrunde, hoch über einem in der Tiefe
hinbrausenden Gebirgsbach. «Hier», sagte
er, «liege ich am liebsten und habe meine
besten Gedanken.» Wir waren in dem
bescheidenen Hotel zur Alpenrose abgestiegen,

in dem Nietzsche sein Mittagsbrot,
bestehend gewöhnlich in einer einfachen
Kotelette oder dergleichen, einzunehmen
pflegte. Dort zogen wir uns, um zu ruhen, für
eine Stunde zurück. Kaum war sie verstrichen,

so war der Freund schon wieder an
unserer Thür, erkundigte sich zärtlich

128



besorgt, ob wir noch müde seien, bat um
Entschuldigung, wenn er zu früh gekommen sein
sollte u.s.w. Ich erwähne dies, weil eine solche

übertriebene Besorgtheit früher nicht in
Nietzsches Charakter gelegen hatte und mir
für seinen gegenwärtigen Zustand bezeichnend

schien. Am nächsten Morgen führte er
mich in seine Wohnung, oder, wie er sagte, in
seine Höhle. Es war eine einfache Stube in
einem Bauernhause, drei Minuten von der
Landstrasse; Nietzsche hatte sie während der
Saison für einen Franken täglich gemietet.
Die Einrichtung war die denkbar einfachste.
An der einen Seite standen seine mir von
früher her meist noch wohlbekannten
Bücher, dann folgte ein bäurischer Tisch mit
Kaffeetasse, Eierschalen, Manuskripten,
Toilettengegenständen in buntem Durcheinander,

welches sich weiter über einen Stiefelknecht

mit darin steckendem Stiefel bis zu
dem noch ungemachten Bette fortsetzte.
Ahes deutete auf eine nachlässige Bedienung
und auf einen geduldigen, sich in alles
ergebenden Herrn. Nachmittags brachen wir auf,
und Nietzsche gab uns das Geleite bis zum
nächsten Dorfe, eine Stunde thalabwärts.
Hier sprach er nochmals die düstern Ahnungen

aus, welche sich leider so bald erfüllen
sollten. Als wir Abschied nahmen, standen
ihm die Thränen in den Augen, was ich
früher nie an ihm gesehen hatte. Ich sollte
ihn nicht mehr mit klarem Bewusstsein
wiedersehen.» (22)

Einen Tag nach Deussens Abreise aus dem

Engadin, schrieb Nietzsche seiner Mutter
nach Naumburg: «Professor Deussen und
Frau haben mich gestern Abend verlassen,
nach einem sehr herzlichen Zusammensein
von 1 'A Tagen; leider war ich eigentlich
krank dabei.» (23) So sehr hatte ihn dieser
Besuch freudig erregt, dass er, wie oft bei
heftig und tief empfundenen Erlebnissen,
dabei erkrankt war. Was während vieler
Jahre nicht mehr möglich schien, war hier in
Sils-Maria Wirklichkeit geworden: die beiden
Jugendfreunde hatten sich versöhnt. Miss¬

klänge früherer Jahre waren hier in Einklang
gebracht worden. Es sollte ihre letzte bewus-
ste Begegnung gewesen sein. Noch zweimal
ist Deussen Nietzsche begegnet, allerdings
erst nach dem Ausbruch seiner Geisteskrankheit.

Deussen berichtet darüber:

«Ich sah ihn zuerst wieder 1889. bald nach
seiner Erkrankung. Die Mutter, «die kleine
Thörin», wie er sie liebkosend zu nennen
pflegte, welche ihn damals noch täglich
spazieren führte, war mit ihm zum Bahnhof
gekommen, mich und meine Frau abzuholen.
Auf dem Heimwege nahm ich vertraulich
seinen Arm, und er liess es sich gefallen, aber er
erkannte mich nicht. Ich brachte das

Gespräch auf Schopenhauer, und er wusste
nur in einem Tone, als spräche er die wichtigste

Wahrheit aus, zu sagen: «Arthur
Schopenhauer ist in Danzig geboren.» Ich erzählte
von Spanien, welches ich im Jahre vorher mit
meiner Frau bereist hatte. «Spanien!» rief er
und wurde lebhaft, «da war ja auch der
Deussen!» - «Aber ich bin ja der Deussen»,
erwiderte ich. Da sah er mich starr an und
konnte es nicht fassen. Zuletzt sah ich ihn
an seinem fünfzigsten Geburtstage am 15.
Oktober 1894. Ich erschien in der Frühe, da
ich bald nachher abreisen musste. Seine Mutter

führte ihn herein, ich wünschte ihm
Glück, erzählte ihm, dass er heute fünfzig
Jahre alt werde, und überreichte ihm einen
Blumenstrauss. Von alle clem verstand er
nichts. Nur die Blumen schienen einen
Augenblick seine Teilnahme zu erregen,
dann lagen auch sie unbeachtet da.» (24)

Metci von Salis-Mcirschlins,
die Aristokratin im Hintergrund

«In die schweigende Gebirgswelt des

Ober-Engadins, in die färben- und formensatte

Umgebung des sauberen Sils-Maria, wo
der Duft des nahen Südens wie eine Verheis-

sung über den beiden Zacken des Piz Badile

129



Meta von Salis-Marschlins. (Foto: B. Schleicher: Meta
von Salis, 1932).

zu schweben scheint, ist der einsamste,
stolzeste und zarteste Mann unseres Jahrhunderts

in sein angestammtes Reich getreten,
wie ein in der Verbannung geborener Königssohn.

Auf den moosigen Pfaden der Halbinsel,

den tiefblauen Silser See entlang nach
Isola, den Lärchenwald hinauf nach Laret
oder Bella Vista, an der Sägemühle vorbei
nach dem minder intensiv blauen See von Sil-

vaplana und an dessen waldigem Ufer hin
zum Zarathustrastein, wo die Wiesen des

verlassenen Surlei beginnen, durch die
Schlucht gegen das Fexthal hin - Sommer um
Sommer ist er seit 1881 da gegangen, vor
sich hinsinnend, das Auge auf Berg und See

ausruhend, langsam, langsam, oder rasch,
«ein Tänzer», wenn er mit Gedankenbeute
beladen seiner Höhle zueilte. Fine Gestalt,
die Mancher gewahr wurde, der ihm betroffen

ins Antlitz schaute und doch nicht ahnte,
dass ihn Späterkommende beneiden würden
um den einen Blick.» (25)

Diese feinfühlige und kluge Charakterisierung

von Nietzsches Wesen stammt aus der
Feder von Meta von Salis-Marschlins, aus
ihrem empfindungsvollen Buch über diesen
Denker, das den Titel trägt: «Philosoph und
Edelmensch».

Meta von Salis, geboren im Jahre 1855,
entstammt einer alteingesessenen Bündner
Aristokratenfamilie, wohnhaft gewesen im
Schloss Marschlins, nahe bei Landquart gelegen.

Ihre aristokratische Herkunft war zeitlebens

auch Grundlage ihrer Lebens- und
Geisteshaltung. Ihr Protest gegen die «grosse(n)
Schlammwelle der Demokratisierung (sc.

als) eine Gegenwelle der Aristokratisierung»
(26) liess sie zur geistigen Verwandten Nietzsches

werden. Nur folgerichtig ist demnach
ihre Feststellung: «Nietzsches Aristokratismus

feind sein heisst, entweder von Etwas
sprechen, das man zu ergründen sich nicht
die Mühe genommen hat, oder dem Besten
feind sein.» (27)

Der Unfreiheit und Enge der häuslichen
Erziehung - ihr Vater, der den frühzeitigen
Tod seiner beiden Söhne nicht überwinden
konnte, hatte sie, «nur» eine Tochter, manchen

Demütigungen ausgesetzt - entfloh sie,
erst 19jährig. Zunächst Erzieherin, nahm sie,
nach eigener Vorbereitung, 1883 das Studium

der Geschichte an der Universität Zürich
auf. Vier Jahre später promovierte sie als

erste Bündnerin mit einer Arbeit über Agnes
von Poitou, der zweiten Frau des Kaisers
Heinrich III., von 1056-1062 Regentin für
ihren unmündigen Sohn Heinrich IV.

Als Privatgelehrte, immerzu beschäftigt
mit ethischen, kulturellen und geschichtlichen

Fragen, engagierte sich Meta von Salis

vorwiegend als couragierte Vorkämpferin für
die Gleichberechtigung der Frau in der
Schweiz. Sie war eine bedeutende Förderin
der Frauenbewegung. Auch schriftstellerisch
widmete sie sich diesem Thema, schrieb viele
Bücher, Broschüren, ja Kampfschriften über

130



die Frau en frage. Nietzsche, der in diesem
Punkt als Mann die Ansichten seiner Zeit teilte,

nahm sie allerdings grosszügig von ihrer
Kritik aus. Sie schreibt:

«Nietzsches Stellung zu den Frauen und
die zunehmende Schärfe des Tons im Urtheil
über sie vermochten nicht mehr, mich irre zu
machen oder zu entrüsten. Ein Mann von
Nietzsches Gesichtsweite und Gefühlssicherheit

hatte das Recht, in einem Punkte
fehlzugreifen.» (28)

Nietzsche, der es peinlich vermied, über
diese Angelegenheit mit ihr zu debattieren,
war durch einen Brief seines Freundes Overbeck

vom März 1885 zu Augen gekommen,
dass Frl. von Salis beim Rektor der Universität

Basel um die Erlaubnis gebeten hatte,
vor allem bei Jakob Burckhardt Vorlesungen
hören zu können.

«Burckhardt hatte sich in der Regenzsitzung

vom 19. d.M. zuerst über die Sache

auszusprechen und sprach sehr zum Lobe der
Dame und zu Gunsten ihrer Absicht. Dennoch
fiel sie mit grosser Stimmenmajorität durch.
Man scheute, obwohl es sich um keine Imma-
triculation handelte, vor den möglichen Con-

sequenzen der Sache zurück.» (29)

Darauf antwortete ihm Nietzsche, scharfsichtig,

wie oft: «Über die Massregel des Frl.
von Salis habe ich gelacht. Das gehört unter
die Feinheiten der agents provocateurs: sie
wollte genau Das, was sie erreicht hat, eine
Abweisung, um daraus für die «Agitation»
Capital zu schlagen.» (30)

Was die Bündner Aristokratin mit Nietzsche

verband, war das tapfere gegen den
Strom Schwimmen, das kraftvolle Auf-sich-
selbst-gestellt-Sein, vor allem aber ihr Ideal
des Grossen und Erhabenen. Wobei das
Verbindende immer von wesentlicherer Bedeutung

war als das Trennende. Ihre nach aussen

hin gelebte Schroffheit und Kälte waren

mehr Panzer und Schutzmaske, unter denen
sich ein sensibler, hochgebildeter und
feinfühliger Charakter verbarg.

Nach dem Tod ihrer Mutter, verkaufte
Meta von Salis das Schloss Marschlins an
einen Vetter. Sie musste sich auch äusserlich
vom Vatererbe trennen, wollte sie ihre
Bestimmung leben können. Ihre letzten zwei
Lebensjahrzehnte verbrachte sie abwechselnd

im Sommer auf der Insel Capri in ihrer
Villa «Helios» und im Winter in Basel bei
ihrer Freundin Hedwig Kym. Am 15. März
1929 ist sie in der Humanistenstadt gestorben.

Bekannt geworden mit der Familie Nietzsche

war Meta von Salis während eines

längeren Aufenthalts in Naumburg im Jahre
1879, wo sie als Erzieherin tätig war und wo
auch Nietzsches Mutter wohnte. Nietzsches
persönliche Bekanntschaft machte sie am 14.

Juli 1884 in Zürich. Dabei muss der Philosoph

in Meta von Salis einen tiefen Eindruck
hinterlassen haben. Sie notiert:

«Der M.!<<!<... hatte nichts von den bekannten

spies:-»,.-gerlich-gespreizten Gelehrten-
Allüren. 1 in- leise Stimme voll Weichheit und
Melodie .<i:J die sehr ruhige Sprechweise
machten >;n ersten Augenblick stutzig.
Erhellte ein Lächele sein durch vielen
Aufenthalt in freier Luft im Süden broncirtes
Gesicht, so gewann es einen rührend kindlichen,

Theilnahme heischenden Ausdruck.
Der Blick erschien meist nach innen gewandt
wie wir es an Statuen griechischer Götter
gewahren, oder aus der Tiefe heraus
suchend nach Etwas, worauf zu hoffen er
beinahe aufgegeben hatte, immer aber
waren die Augen die eines Menschen, der viel
gelitten hat und, trotzdem er Sieger geblieben

ist, schwermüthig über den Abgründen
des Lebens steht. Unvergessliche Augen,
leuchtend von der Freiheit des Überwinders,
anklagend und trauernd, dass der Sinn der
Erde und ihre Schönheit in Widersinn und
Hässlichkeit verkehrt wurden.» (31)

131



Nach diesem Zusammentreffen vertiefte
sich Meta von Salis in Nietzsches Schriften.
Später teilte sie ihrer Freundin begeistert
mit: «Ich hatte den Eindruck, in eine neue
Welt einzutreten, die mich mehr und mehr
fesselte; die Schönheit der Sprache trug zu
dieser Wirkung unleugbar bei. Meinem
Blicke öffneten sich bedeutende, noch nicht
absehbare Perspektiven.» (32)

Nach bestandenem Doktorexamen reisten
Meta von Salis und ihre Freundin 1887 für
sieben Wochen nach Sils-Maria. Lange
Wochen des Zusammenseins mit Nietzsche -
der Denker war auch diesen Sommer wieder
ins Oberengadin gereist - bewegten Meta von
Salis, manches gemeinsame Erlebnis zu
Papier zu bringen. So erfahren wir von allerhand

Begebenheiten vom damaligen Aufenthalt

Nietzsches im Oberengadin, erhalten
Nachricht auch von vielen gemeinschaftlichen

Gesprächen über Literatur und Kunst
sowie feinsinnige Schilderungen seiner
Persönlichkeit. Nietzsche allerdings war ihre
Anwesenheit oft mehr schlecht als recht:

«Insgleichen hat Frl. von Salis sich 6

Wochen in Sils aufgehalten», so notierte er in
einem Brief an seine Schwester, «um sich von
den Strapazen der Doktorpromotion zu erholen;

sie hatte eine kranke, kleine Freundin
bei sich, die Tochter des Prof. Kym, und ich
habe Humanität genug gehabt, um mich dieser

im Grunde unerquicklichen, wie sehr
auch achtbaren Weiblichkeiten so gut ich
konnte anzunehmen.» (33)

Für Meta von Salis hingegen war das
Zusammensein mit dem «Einsiedler von Sils-
Maria» von grosser Bedeutung: «Man soll mit
seiner Persönlichkeit und seiner Zeit nicht
kargen, wo es sich um Elitemenschen handelt,

weil jedes Wiedersehen das letzte sein
kann.» (34)

Wie gut sie beobachtet und wie tief sie selber

empfunden hat gegenüber dem Philoso¬

phen, davon zeugen die beiden folgenden
Schilderungen aus ihrer Feder:

«Er (sc. Nietzsche) selber pflegte in Beziehung

auf Örtlichkeiten zu sagen, es müsse für
Jeden ein Optimum geben, welches für ihn
Sils-Maria darstellte. Ich denke, es hat Jeder
auch seine optima an Erlebnissen, wo es sich

um Menschen handelt. Für mich ist Nietzsche

mit Sils so unzertrennbar verknüpft, wie
Heraklit mit dem Fleiligthum der Göttin bei

Ephesus. Es war sein optimum im Norden,
wie Turin zuletzt sein optimum im Süden
wurde.» (35)

«Eine seltsam reiche und reizvolle Welt ist
auf der Halbinsel (sc. Chaste) zusammengedrängt.

Die Lärchen, die in jenem Jahre
unter den Verheerungen des Lärchenspinners

gelitten hatten und ihres zarten grünen
Kleides theilweise beraubt waren, wirkten
trotzdem durch die Eigenthümlichkeit ihrer
Formen. Auf der Anhöhe fiel eine durch die

wie bei einer Pinie gewölbte Krone auf. An
dem jäh zum See abfallenden waldigen
Uferrand, gegenüber der nach Maloja führenden
Strasse, standen andere, die, am ungünstigsten

Orte aufgekeimt, den Stamm in seinem
untersten Theil horizontal ein bis zwei Fuss
über den Abgrund vorgeschoben hatten, um
von dieser selbstgeschaffenen Basis aus straff
und kühn emporzustreben. Sie waren Nietzsches

Lieblinge, grossartige Interpreten
seiner Lebenslehre, dass das Individuum dort
am prachtvollsten zur Entfaltung gelangt, wo
Gefahr ist. Sie riefen unwidersprochen und

unwiderleglich in die Welt hinaus: «Was mich
nicht umbringt, macht mich stärker!»» (36)

Auch im folgenden Jahr weilte Meta von
Salis auf Einladung Nietzsches noch einmal
für kürzere Zeit in Sils-Maria und unternahm
einige Spaziergänge und Bootsfahrten mit
dem Denker. Der endgültige Abschied etwa
Mitte August 1888 - Nietzsche erkrankte zu
Beginn des folgenden Jahres schwer - ist ihr
tief in Erinnerung geblieben:

132



Gefrorener Silsersee Links Halbinsel Chaste

«Am letzten Nachmittag vor meiner Abreise

kam Nietzsche herüber, um noch längere
Zeit zu plaudern. Ich will nicht sagen, dass

besondere Empfindungen mich bewegten,
weil ich nicht sicher bin, ob derartige Vermutungen

nicht erst nachträglich in die Erinnerung

hineingetragen werden. Traurig hatte
mich jeder Abschied von Nietzsche gemacht:
Das Eine weiss ich bestimmt: nachdem er
fortgegangen war, trat ich ans Fenster und
sah ihm in der Dämmerung des sinkenden
Tages nach. Er ging mit leicht nach links
gesenktem Kopfe, wie es seine Art war, über
die Brücke seiner «Höhle» zu.» (37)

Meta von Salis hat Nietzsche, trotz häufiger

Visiten in Weimar, nicht mehr gesehen.
Auch brachte sie es nach Nietzsches Erkrankung

nicht mehr über sich, dem Philosophen-
Freund einen Besuch abzustatten. Zu tief
hatte sie sein erschütterndes Schicksal
getroffen.

(Bild Kulturarchiv Oberengadin, Samedan)

Abschliessend charakterisierte sie Nietzsche

folgendermassen:
Nietzsche «liebte die Gefahr, er kannte die

entzückenden Offenbarungen im Gefolge
schwerer Leiden und scheute vor keiner Tiefe

zurück, die ihm eine neue Erkenntnis
enthüllte. Er war bereit, sein Leben für seine
Ideen einzusetzen, denn diese Ideen bedeuteten

für ihn seine Daseinserfüllung. In diesem
Sinne konnte er von seinem letzten
Schaffensjahre, dem arbeittvollsten von allen,
schreiben: «Es war zu gut».» (38)

Freundschaften - Begegnungen aufZeit

Ein überaus leidenschaftlicher
Kommunikationswille war Friedrich Nietzsche eigen.
Darauf weisen seine vielen Briefe und
Freundschaften. Allerdings war ihm echte
Kommunikation nur auf gleichem Niveau
möglich. Deshalb suchte er immer wieder

133



nach ihm ebenbürtigen Menschen.
Allerdings, und darin liegt ein guter Teil seiner
Lebens-Tragik, ist ihm der nach Art und
Rang nach Gleiche nie begegnet. Dies
verstärkte unmittelbar seine Einsamkeit. Nebst
einem unbändigen Willen zur Kommunikation

die andere bedeutende Grundwirklichkeit
seines Lebens. In späteren Jahren schrieb
Nietzsche selber: «Jetzt bin ich einsam: ich
verlangte nach Menschen, ich suchte nach
Menschen - ich fand immer nur mich - und
nach mir verlangt mich nicht mehr!» (39)

In seiner Freundschaft mit Paul Deussen
bleibt Nietzsche immer der Überlegene.
Trotzdem behält er ein aufrichtiges Interesse
an Deussens geistiger Entwicklung. So spornt
er ihn an und lässt ihn seine Anerkennung
immer wieder spüren. Doch unersetzlich war
Deussen für Nietzsche nicht. Nietzsche hält
zu ihm auf Distanz, war zwar gütig und
freundlich, wies aber auch zurecht und brach
ab. Das Bewusstsein, einer ganz anderen
Lebensaufgabe verpflichtet zu sein, verliess
ihn nie. Allerdings wurde ihm, je älter er
wurde, die Atmosphäre der Jugendzeit, die
sich auch mit dem Jugendfreund Deussen
verband, immer unentbehrlicher. Nietzsches
Anteilnahme am Wohlergehen seines Freundes,

wie es besonders eindrücklich in ihrer
letzten Begegnung in Sils-Maria zum
Ausdruck kommt, erlahmte nie.

Anderer Art war Nietzsches Beziehung zu
Meta von Salis. Ihr gegenüber hat Nietzsche
immer eine kritische Distanz gewahrt. Ihre
Freundschaft beruhte nicht so sehr auf
gemeinsamen Erlebnissen, wie es mit Paul
Deussen und vielen anderen der Fall gewesen

war, sondern auf gemeinsamen Überzeugungen.

So war das Denken Meta von Salis
geprägt von ihrer aristokratischen Herkunft.
Ganz im Sinn Nietzsches war auch sie
bestrebt, den herausragenden Menschen zu
fördern. Die Menschheit sollte, wie sie einmal
schrieb, «aristokratisiert, nicht demokratisiert,

nach oben, nicht nach unten gewiesen

werden.» (40) Ihr zollte der Denker hohe
Achtung, in ihr schätzte er die Persönlichkeit
von Rang, die ihn auf seinen geistigen
Wanderungen ein Stück Weg zu begleiten
vermochte. Doch zur Verwirklichung seiner
Lebensaufgabe konnte Meta von Salis kaum
Wesentliches beitragen. War sie ihm auch
eine vorzügliche Gesprächspartnerin für einige

Wochen, so blieb ihre Bedeutung für ihn
notwendig gering.

Am 18. Oktober 1872 schrieb Nietzsche
aus Basel seiner Schwester Elisabeth nach
Naumburg: «nun weisst du, was Bergluft ist -
man ist darin heiter und voller Menschenliebe,

öfters aber sogar grossartig und verwegen

gestimmt.» (41) Obwohl Nietzsche Sils-
Maria erst neun Jahre später entdeckt hat,
scheint er schon damals zu ahnen, wie es ihm
dort ergehen wird. Denn in Sils-Maria hatte
er, wie nirgends sonst, die Erfahrung des

«Grossartigen» gemacht, die Erfahrung der
Grösse des Augenblicks. Und an der Grösse
des Augenblicks lässt sich nicht zuletzt die
Grösse eines Lebens messen: Die Höhe einer
Bergkette wird ja auch nicht nach der Höhe
irgend einer Talsohle angegeben, sondern
ausschliesslich nach der Höhe des höchsten
Berggipfels. So entscheiden auch im Leben
über dessen Sinnhaftigkeit die Gipfelpunkte,
und ein einziger Augenblick kann rückwirkend

dem ganzen Leben Sinn geben.
Ein solcher Augenblick war für Nietzsche

ohne Zweifel die Entdeckung von Sils-Maria
gewesen. Solche Augenblicke waren für Paul
Deussen und Meta von Salis ihrerseits die
Begegnung mit dem Philosophen. Die Begegnung

mit ihm und seinem Werk hatte ihr
ganzes Leben mitgeprägt. So bekennt Meta
von Salis freimütig, dass die «Zeiten unseres
Zusammenseins geeignet (sc. gewesen
seien), einen vergoldenden Schimmer über
den Rest meines Lebens zu verbreiten.» (42)
Zudem hatten sie beide ihn seine Einsamkeit,
an der er, je länger, desto schwerer trug, für
Tage und Stunden vergessen lassen. Tage
und Stunden nur, denn sein Weg war vorge-

134



geben. Davon vermochte ihn keine Freundschaft

abzuhalten. Er selber vvusste darum.
In seinen Dionysos-Dithyramben, einem seiner

letzten Werke, äussert sich der Philosoph
in dem Lied «Die Sonne sinkt» so:

«Heiterkeit, güldene, komm!/ du des

Todes/ heimlichster süssester Vorgenuss!/ -
Lief ich zu rasch meines Wegs?/ Jetzt erst, wo
der Fuss müde ward,/ holt dein Blick mich
noch ein,/ holt dein Glück mich noch ein./
Rings nur Welle und Spiel./ Was je schwer
war,/ sank in blaue Vergessenheit,/ müssig
steht nun mein Kahn./ Sturm und Fahrt - wie
verlernt er das!/ Wunsch und Hoffen ertrank./
glatt liegen Seele und Meer./ Siebente
Einsamkeit!/ Nie empfand ich/ näher mir süsse
Sicherheit./ wärmer der Sonne Blick./ - Glüht
nicht das Eis meiner Gipfel noch?/ Silbern,
leicht, ein Fisch/ schwimmt nun mein Nachen
hinaus ../.» (43)

Anmerkungen

1) Nietzsches Werke. Kritische Gesamtausgabe, hg.
von G. Colli und M. Montinari, Bd. VI/2, S. 253
KGW)

2) Johannes Stroux: Nietzsches Professur in Basel.
Jena 1925, S. 32

3) Nietzsches Briefwechsel. Kritische Gesamtausga¬
be, hg. von G. Colli und M. Montinari, Bd. Ii/5, S.

430 (=KGB)
4) ebenda, S. 434
5) ebenda
6) ebenda. S. 430
7) ebenda, IU/1, S. 124
8) Fr. Nietzsche: Die fröhliche Wissenschaft 324, in:

KGW V/2. S. 233
9) KGW, IV/3, S. 337

10) KGW, Bd. U/5, S. 460
7 7/Carl A. Bernoulli: Franz Overbeck und Friedrich

Nietzsche. Fine Freundschaft, Bd. 2 (1908), S. 120
12) Fr. Nietzsche: Menschliches. Allzunienschliches II.

241. in: KGW Bd. IV/3, S. 123
131 Paul Deussen: Erinnerungen an Friedrich Nietz¬

sche. Leipzig 1901, S. 9

14) ebenda, S. 4

15) ebenda, S. 26
16) Nietzsche an Rhode am 2. August 1872, in: KGB

11/3, S. 44
17) P. Deussen, Erinnerungen (vgl Anm. 13), S. 233
18) Nietzsche an Deussen «Anfang August 1877», in:

KGB, U/5, S. 264
79/I)eussen an Nietzsche am 14.10.1877, in: KGB

U/6,2, S. 730
20) KGW, Bd. V/1, S. 334
21) Nietzsche an Deussen am 20. September 1886, in:

KGB HI/3, S. 252
22) Paul Deussen: Erinnerungen (vgl. Anm. 13), S.

91-93
23) Nietzsche an seine Mutter Franziska N. am 4. Sep¬

tember 1887, in: KGB Hl/5, S. 141

24) Paul Deussen: Erinnerungen (vgl. Anm. 13), S.

96/7
25) Meta von Salis: Philosoph und Edelmonsch. Leip¬

zig 1897, S. 27
26) ebenda, S. 1

27) ebenda, S. 110

28) ebenda. S. 20
29) KGB, III/4, S. 18

30) KGB, III/3, S. 35
31) Meta von Salis: Philosoph (vgl. Anm. 25), S. 13

32) zitiert nach Berta Schleicher: Meta von Salis-Mar-
schlins. Das Leben einer Kämpferin. Erlenbach-
Zürich 1932. S. 40

33) KGB. Bd. II1/5, S. 166/167
34) Meta von Salis: Philosoph (vgl. Anm. 25), S. 61

35) ebenda, S. 12, 26
36) ebenda, S. 28/29
37) ebenda. S. 67
38) ebenda, S. 94
39) KGW. Bd. VlI/1, S. 91

40) Auserwählte Frauen unserer Zeit II, Basel 1916,
S. XV

41) KGB, Bd. U/3, S. 66
42) Meta von Salis: Philosoph (vgl. Anm. 25), S. 12

43) KGW, Bd. VI/3, S. 394/395

135


	Begegnungen in Sils-Maria

