Zeitschrift: Bindner Jahrbuch : Zeitschrift fir Kunst, Kultur und Geschichte

Graubiindens

Herausgeber: [s.n]

Band: 37 (1995)

Artikel: Die Natur : ein Hauptgegenstand im philosophischen und religidsen
Denken von Leonhard Ragaz

Autor: Niederstein, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-972103

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-972103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aus Anlass seines 50. Todesjahres

Die Natur — ein Hauptgegenstand im
philosophischen und religiosen Denken
von Leonhard Ragaz

von Peter Niederstein

Das Bild von Leonhard Ragaz erscheint mir
in der Form eines Holzschnitts. Es miisste in
etwa der Art seines Zeitgenossen und Malers
Edvard Munch (1862-1944) entsprechen oder
nach dem Stil der Kiinstlergruppe «Briicke»,
der unter anderen die Expressionisten Erich
Heckel und Ernst Ludwig Kirchner angehor-
ten, gefertigt sein. Das Runde und zugleich Ek-
kige, das Weiche und zugleich Kantige, das
Helle und zugleich Dunkle driicken, wie das
Holz selber, etwas von jenen Wesensmerkma-
len der Natur aus, die sich im Menschen allge-
mein und in Ragaz speziell widerspiegeln.

Leonhard Ragaz wurde am 28.Juli 1868 in
Tamins geboren, und er starb am 6. Dezember
1945 in Ziirich. Aus Anlass seines 50.Todes-
jahres erscheint dieser Beitrag. Den Titel habe
ich Ragazens Autobiographie «Mein Weg» ent-
nommen, die er in den letzten Monaten seines
Lebens schrieb. Darin heisst es im ersten Kapi-
tel, welches seine Kindheit und Jugendzeit in
Tamins betrifft:

«Da war einmal das Zusammenleben mit der
Natur: mit dem Boden, mit dem Wasser, mit
der Luft, mit der Sonne, mit den Sternen, mit
den Pflanzen, mit den Tieren, alles in Selbst-
verstindlichkeit, aber mit der tiefsten Innig-
keit. Davon ist mir die leidenschaftliche Liebe
zur Natur geblieben; sie hat sich im Laufe des
Lebens vertieft, aber auch vermehrt. Daraus ist
aber auch einer der grossten Schmerzen mei-
nes Lebens erwachsen: der iiber die Zerstorung
der Natur durch die Technik. Aber es hdngt

98

wohl auch damit zusammen, dass die Natur
als Problem, als Rdtsel zeitlebens ein Hauptge-
genstand meines philosophischen und religio-
sen Denkens gewesen und es nur immer stdr-
ker geworden ist— bis aufdiesen Tag. Vielleicht
hingt sogar die Rolle damit zusammen, die in
meinem Glauben an das Reich Gottes die durch
Gott und Christus gereinigte und wiedergebo-
rene Natur innehat.»!

Seine Landschaftsbilder

Seine, wie er es selber nennt, «innige Ver-
bindung mit der Natur»? lisst den Wortbegab-
ten Landschaftsbilder von fast unglaublicher
Schonheit beschreiben. Immer ist es das Ur-
wiichsige der Natur, welches ihn zum elemen-
taren Erstaunen bringt und zugleich dazu
dréngt, dem Ausdruck zu verleihen. Insofern
diinkt er mich irgendwie mit den eben genann-
ten «Briicke»-Kiinstlern, denen das elementa-
re Verhiltnis zur Natur oder doch das Bestre-
ben, eine umittelbare N&he zu ihr zu finden,
ebenso eigen ist wie das soziale Engagement,
verwandt.

Aus der Fiille seiner in- und ausldandischen
Landschaftshilder greife ich zwei heraus, die
seine Biindner Heimat schildern, und dann
eines aus dem Wallis.

Tamins
«Uber Reichenau und den durch ihre Fruchi-
barkeit ausgezeichneten Wiesen von <Unterm-
dorf> ragte auf einem mdchtigen Hiigel, dessen



Abhdinge im Friihling auch durch jene seltene
Anemone ausgezeichnet und dazu aufder Stid-
seite mit diinnem Ldrchen- und Tannenwald,
nebst allerlei Gebiisch, bekleidet waren, die
Kirche von Tamins, als weithin, talauf und tal-
ab, sichtbares Wahrzeichen. Und um sie herum
lagen die Toten. Weit blickte man, wenn man
vor dem Gottesdienst an der siidlichen Fried-
hofmauer sass, in das Vorder- und Hinter-
rheintal wie in das vereinigte Tal, iiber die
Nachbardorfer Ems und Felsberg bis nach Chur
und dariiber hinaus. Das ganze grosse Bild ein-

Erich Heckel, Schnee-
treiben, 1914.

gefasst von den ernsten Bergen mit den von
Tannenwdéldern bedeckten Abhingen und den
Schneegipfeln der Ferne als Abschluss. Hinter
dem Hiigel aber liegt, auf beiden Seiten ihn et-
was lberquellend, mein Heimatort, in zwei
Hdlften geteilt durch den es durchstromenden
Dorfbach, der sein klares und ausgezeichnetes
Wasser aus der gleichen mdchtigen, unmittel-
bar hinter dem Dorfe hervorbrechenden Quelle
bezieht wie die verschiedenen grossen Dorf-
brunnen. Etwas mehr zur Rechten des Dorfes
erhebt sich mdchtig der Calanda, in der Mitte

99



ragen iiber der weiten Talmulde von Girsch,
der aber auch schon Hiigel und niedrige Berg-
ketten vorgelagert sind, Felsspitzen und Tiir-
me, hinter denen die Alpen und Maiensdsse
liegen und zwischen denen der Kunkelspass
durch eine breite Schlucht zur Hohe fiihrt, und
dariiber endlich die gewaltigen Hdupter der
Ringelspitzgruppe, wdhrend links steile Fels-
winde und Waldhédnge, wo durch eine lange
und steile Felsschlucht der Lavoibach herab-
stiirzt, sich unterhalb der Lavoibriicke vor der
Miindung in den Vorderrhein, wieder in einer
wildromantischen, zum Teil diistern Schlucht
verlieren.

Das ist die Landschaft, welche meinen Le-
bensmorgen gesehen hat, und welche eigent-
lich die meinige geblieben ist.»3

Parpan und Lenzerheide

«Der Herbst und Winter waren aber wunder-
bar schon. Die ganze Zeit iiber setzte die Sonne
kaum einen Tag aus. Erst gegen Weihnachten
kam der Schnee. Vorher aber gefroren die Was-
ser im Tale und an den Héingen und gldnzten
im Mondschein oder auch schon im Sternen-
schein in mdrchenhafter Pracht. Der Heidsee
war wie ein ganz durchsichtiger Spiegel. Als
wir uns durch Claras Verwegenheit darauf
wagten, hatten wir das Gefiihl, als ob wir durch
die Luft gingen. Am Tage aber sass ich gele-
gentlich am Ufer, wo noch spcite Bliimlein an
der Sonne standen, und wurde durch den Don-
ner der Explosionen erschreckt, welche die Er-
wdrmung des Eises erzeugte, und welche die
Eisstiicke weithin schleuderte. Auch das Jam-
mern der Wassernixen unter dem Eise konnte
ich etwa vernehmen. Daneben beobachtete ich
die tiefblauen FEisvégel, die iiber die Fliche
schwebten. Von der Hohe gesehen aber war der
See wie ein Flammenmeer und erinnerte mich
lebhaft an das <kristallene Meers> der Offenba-
rung Johannis. Ich machte auch, solange die
Gegend schneefrei war, viele Spaziergéinge
durch die Landschaft. Jetzt, nachdem die Ve-
getation zuriickgetreten war, kam das Licht
zur vollen Geltung. Die Oberhalbsteiner und
Engadiner Berge, in der verlingerten Perspek-
tive der Lenzerheide, auch der See (solange er

100

nicht gefroren war) strahlten in Farben, die
auch die schonsten, die ich auf Bildern beob-
achtet hatte, bei weitem iitberboten und fast un-
fassbar herrlich waren. Der gestirnte Himmel
aber war von einer Klarheit, dass man die Har-
monie der Sphéiren zu héren meinte, und be-
sonders strahlte die Venus in einer Grosse,
dass der Stock Schatten warf. ..

Als endlich der Schnee kam, entfaltete sich
die Pracht des Lichtes erst recht. Am Morgen
fiillten sich die Schneefelder mit blitzenden
Diamanten aller Grossen, und bei Nacht
strahlten die Wilder mit den funkelnden Eis-
zapfen aufden Zweigen wie eine einzige grosse
Weihnachtsherrlichkeit. Dabeiverdnderte sich
die Beleuchtung der Landschaft, wenn man sie
still verfolgte, sozusagen von Viertelstunde zu
Viertelstunde und entfaltete eine immer neue
reiche Pracht.»*

Aus der Umgebung von Siders

«Es war wieder wie ein Mdrchen. Ich stieg
dann den Waldweg hinunter, aber da tat sich
wieder weiter oben eine griine Welt auf. Ich
stieg hinaufund weiter und weiter. Wieder ent-
stand die Frage, ob ich da wohl hiniiberkomme,
aber siehe da, wieder dffnete sich ein ganz gu-
ter Waldweg durch die Tannen. Denn hier
oben, wo es auch feuchter ist, treten wieder die
Tannen auf. Ich gehe in Gedanken weiter, da,
plotzlich, schldgt es mich vollig zuriick: der Bo-
den einer ganzen etwas lichten Waldpartie be-
setzt mit Biischen herrlichster Primeln und
blauer und weisser Anemonen. Das war nun
nicht mehr ein Mdrchen, sondern ein Wunder,
es war wie ein Friithlingsgottesdienst der Na-
tur, und man fiihlte sich beschédmt, ihn gestort
zu haben. Hart anschliessend eine von Tannen,
Fohren und Gebiisch leicht eingefasste Wald-
wiese ist ganz gelb von Primeln, wieder ein
Wunder und Gottesdienst.»>

Seine Naturwurzeln
Wie beim Baum mit der Zeit die Wurzeln im-
mer tiefer greifen, so auch, bildlich gespro-
chen, beim Menschen. Das mag Ragaz in seiner
Biographie bewogen haben, die Eindrticke sei-
ner Kindheit und ersten Jugendzeit als «Meine



Naturwurzeln» zu betiteln und sie auf nahezu
achtzig Seiten zu beschreiben.

Aus seinem frithen Erleben der Natur nennt
er flinferlei:

Da ist einmal sein «Interesse fiir Pflanzen,
besonders die Blumen. .. Esist ein Bestandteil,
Schmuck und Reichtum meines Lebens gewor-
den. Die Blumen spielten aber auch in meiner
Jugend nicht eine bloss botanische Rolle. Vor
allem denke ich an die Alpenrose und die <Kun-
kelsblume>, wie wir die Trollblume (trollius
europaeus) nannten, dazu die Primeln, Gentia-
nen, Anemonen. Sie waren auch Wunder.»®

«Mehr ins Materielle gingen die Beeren» —
die Erdbeeren, die Himbeeren, die Heidelbee-
ren und die roten Beeren der Barentraube.»?

«In trockenen Sommern oder wenn die En-
gerlinge im Boden waren (auch der Kampf ge-
gen diese und schon gegen die Maikéfer bildete
ein nicht unwichtiges Moment meines Kinder-
lebens), gab es einen schweren Kampf um das
Wiesland.»$

«Neben der Arbeit gab es aber auch Gefah-
ren. Das Wasser kam . . ., abgesehen vom Dorf-
bache, hoch aus den Bergen und Bergschluch-
ten herunter, und da gab es dann leicht Stérun-
gen. Denen musste man nachgehen, oft auf je-
nen schliipfrigen Brettern zur Seite der Bret-
terkanéle, an himmelhohen Felswinden, iiber
schwindligem Abgrund.»?

«Vor allem aber bedeutete Kunkels ein
Hauptelement meiner Jugend: die FEinsam-
keit... Ich habe mein ganzes Leben leiden-
schaftlich die Einsamkeit geliebt.»10

Kunkels, das Taminser Maienséss, hat auf
Ragaz bis ins Alter seinen eigentiimlichen Zau-
ber ausgewirkt, wie es fiir die Taminser bis
heute der Fallist. Ich habe das selbst erlebt. Als
ich 1973 als Pfarrer nach Tamins kam, da hat
man mir gleich in den ersten Tagen bedeutet:
«Kunkels ist der Taminser Himmel.» Nun zieht
es auch mich seit vielen Jahren immer wieder
da hinauf, um dort in Musse zu verweilen. Das
verleitet mich, hier jenen Teil seiner erlebten
Kunkelslandschaft wiederzugeben, mit dem
Ragaz das Kapitel «Meine Naturwurzeln»
schliesst:

«—mein Jugendparadies. Schon der Aufstieg

Hiitte in Unterkunkels, die zum landwirtschaftlichen
Gut des Schldssli Tamins gehort, welches die Eltern von
Leonhard Ragaz als Pachter bewirtschafteten und auch
zu Leonhards «Kindheits- und Jugendparadies», wie er

sagt, gehorte. (Foto: Erwin Martinelli)

durch den Bergpass war interessant. Es gab da
herrliche Blumen: Primeln, Gentianen, Stein-
brecharten, Frauenschuhe, Tiirkenbundlilien
und andere. Dann war das schon erwdéhnte
Briinneli. Oben auf Uberuf angelangt, haite
man aufeinmal das riesige Panorama vor sich,
das rechts der Calanda, links der Moorkopf
und in der Mitte die Ringelspitzgruppe be-
herrschte. Sehr abenteuerlich konnte sich der
Abstieg gestalten. Es gab damals, wie aus der
ganzen Darstellung erhellt, noch nicht die jet-
zige, von Uberuf zu dem herrlichen Schwarz-
wald hinabfiihrende Strasse. Man konnte —
wenn man nicht gewaltige Umwege machen
wollte — nur durch eine mdchtige Steinriife hin-
untergelangen. Das geschah so, dass man sich
oben auf das lose Gestein stellte und dann in
mdchtigen Spriingen sich mit diesem fortbe-
wegte, bis man gliicklich auf dem normalen
Kunkelsweg anlangte. Dieses kleine Abenteuer
hat mich immer besonders gereizi.

Diese Rolle hat Kunkels in meinem Jugend-
leben gespielt. Ich habe nicht umsonst bis in

101



meine alten Tage fast jede Nacht davon ge-
trdumt.»1

Aus der Welt — in die Welt

Die Stille und Einsamkeit in der Natur, wel-
che Ragaz als Hirtenknabe auf Kunkels so tief
erlebt, dass sie fiir sein Leben pragend wirken,
bietet Anlass, auf die elementare Pendelbewe-
gung «aus der Welt — in die Welt» einzuge-
hen.!2 Sie hat seit Benedikt von Nursia im «ora
et labora — bete und arbeite» der klosterlich-
monchischen Tradition Ausdruck gefunden.
Glauben und Tun, die Bewegung nach innen
und aussen durchdringen einander. Ragaz hat
diese Doppelbewegung auf seine Weise wie-
derholt betont. 1895 schreibt er in einem Brief
aus Chur: «Auch hitte es mich stark gereizt,
wieder in ldndlicher Musse das studieren und
iiberdenken zu dirfen, was mich innerlich be-
schiftigt, wihrend ich mich hier in erzwunge-
ner Vielgeschiftigkeit und Viel-Halbwisserei
verzetteln und schwichen muss.»13 Etwa zehn
Jahre spéter sagt er in einer seiner Basler Pre-
digten: «Die heutigen Menschen sind zu sehr
gewohnt, mit der Masse zu gehen. Sie fliehen
vor der Einsamkeit der Seele, weil sie dunkel
fihlen, dass Gott sie in der Einsamkeit
sucht.»14

Einsamkeit und Stille sind fiir Ragaz nicht
nur ein Erleben in der Natur. Auch der Zauber
der Gross- und Weltstddte, darunter Paris,
Berlin, New York und London beméchtigt sich
seiner so, dass er «am liebsten in einer Welt-
stadt oder in einem stillen Dorfchen gewohnt
hétte».15 Erst spiter, wovon noch die Rede sein
wird, ist jhm «die Stadt ein Greuel gewor-
den».1® «Damals aber war es noch anders.
Vielleicht dass mich... an der grossen Stadt
auch die Moglichkeit des Alleinseins fesselte.
Denn eine solche Stadt gleicht darin der Wiiste
oder — dem Hochgebirge.»!7 Die Wiiste wird
ihm «zum gewaltigen Symbol. Diese Wiiste
kann ja auch eine Klosterzelle sein, wie bei
Luther, eine Studierstube, wie bei Calvin, oder
ein grossstadtisches Quartier wie bei Carlyle,
ein Landgut, wie bei Tolstoi. Es gibt viele Arten
von Wiisten.» Und er zitiert in diesem Zusam-
menhang Friedrich Nietzsche «Die stillsten

102

Stunden sind es, die den Sturm bringen, Ge-
danken, die mit Taubenfiissen kommen, bewe-
gen die Welt.»18

Als Ragaz einmal in Heidelberg die Peters-
kirche besucht, findet er dort in einer Seitenka-
pelle die Biiste des Theologen Richard Rothe
(1799-1867), der ihm «Freund und Lehrer»
gewesen sei. Uber dem Bild Rothes gewahrt er
dessen Ausspruch: «Nicht nach Ruhe sehne ich
mich, sondern nach Stille.» Dieses Bekenntnis
habe ihm «besonders viel bedeutet».19

Am Ferienort Fidaz

Als Vorspann zu diesem Abschnitt gerate ich
ins Erzdhlen. Es war im Januar 1994. In Chur
tagte die Arbeitsgemeinschaft fiir freie Theolo-
gie Graubiinden. Ich kam neben Victor Maag
zu sitzen, der viele Jahre Professor fiir Altes
Testament, Religionsgeschichte und orientali-
sche Sprachen an der Universitit Ziirich war.
Er hat nicht nur mein alttestamentliches und
religionsgeschichtliches Wissen entscheidend
mitgeprégt, sondern er ist auch einer von de-
nen gewesen, die mich nach den theologischen
Examina an der Ziircher Universitat im Jahr
1963 dazu bewogen, als Pfarrer nach Grau-
biinden zu gehen. Seit seiner Jugend ist Profes-
sor Maag mit Graubiinden verbunden, und
sein Ferienhaus in Parpan ist ihm zur zweiten
Heimat geworden.

Meinem Lehrer und Wegbereiter berichtete
ich, mir sei der Auftrag zuteil geworden, fiir
das Biindner Jahrbuch 1995 einen Beitrag
iiber, so der Arbeitstitel, «Die Wurzeln von Ra-
gaz’s religiosem Denken in der Natur» zu
schreiben. Professor Maag reagierte spontan:
«Ich erlebte ihn in Fidaz. Durch alles durch
schlug der heimat- und naturverbundene Ta-
minser Bauernsohn.» Und Maag erinnerte sich
weiter: Etwa zwischen dem Herbst 1929 und
1935 sei er jeweils Ragaz zufillig bei den ge-
meinsamen Mahlzeiten, an denen etwa acht
bis zehn Stammgéste teilnahmen, in der von
Maria Arbenz gefiihrten Pension Haldenhaus,
oberhalb der Fidazer Kirche gelegen, begeg-
net. In dieser Ferienwelt habe er ihn als lie-
benswiirdigen und komplett gelosten Men-
schen erlebt. Auf ihn, den damaligen Studen-



ten, habe Ragaz dort so gewirkt, «wie wenn er
seinen ganzen politischen und theologischen
Kampf hinter sich hétte». Ragaz sei viel ge-
wandert, und er habe bei Tisch iiber dabei Er-
lebtes, nicht aber liber Theologisches und Poli-
tisches geredet. Zudem habe er, der «gottbe-
gnadete Erzahler», viel aus seiner Jugendzeit
und aus der Biindner Geschichte sowie aus der
tschechischen Protestanten- und Staatsge-
schichte kund getan. Als einmal der erste
Schnee gefallen sei, seien sie beide vor dem
Haus gestanden. Da sei es Ragaz iiber die Lip-
pen gekommen: «Haben Sie gesehen? Vor zwei
Tagen war der Fohn als Maler auf Besuch, und
jetzt, zwei Tage spéter, ist es der Schnee als
Bildhauer.»

Victor Maags personliche Eindriicke von Le-
onhard Ragaz decken sich mit dessen eigenem
Empfinden. Aus Fidaz schreibt Ragaz am
30. Oktober 1931 an Walter Gut, seinen Nach-
folger als Professor fiir systematische Theolo-
gie und Dogmengeschichte an der Universitat
Zirich: «Was ich suche und brauche, ist ja
nicht Ablenkung, sondern Sammlung, Stille
und Ungestortheit fiir die Verarbeitung von so
vielem ... Dabei bin ich mitten in einer weiten
und gewaltigen Natur, die mir im allgemeinen
vertraut, im einzelnen aber noch nicht so be-
kannt ist — gerade das, was ich brauche. .. Ich
absolviere nur das Notigste an Pflichtarbeit, le-
se, gehe spazieren, mache auch Wanderun-
gen, denke iiber vieles nach, lasse mir Zeit, ge-
he friiher ins Bett und stehe spater auf — kurz,
ich habe es so schon, dass ich’s sogar hier nicht
allzulange aushielte.»20

Was die Tschechoslowakei anbelangt, so hat
Ragaz diese zweimal besucht, erstmals 1932.
Derem damaligen Prisidenten Thomas Masa-
ryk stand er nahe. In dessen umfangreicher Bi-
bliothek entdeckte er seine Biicher. Auch war
Masaryk Abonnent der von Ragaz herausgege-
benen Zeitschrift «Neue Wege».2!

Der Natur entnommene Sprachbilder
Die Vorliebe fiir die Sprache in Bildern war
Leonhard Ragaz schon von seinen «Naturwur-
zeln» her eigen. Sie vertieft sich ihm beim Le-

sen der Bibel, welche Helmut Thielicke einmal
«Das Bilderbuch Gottes» genannt hat. Wie be-
wegend Bibellektiire mit personlichem Natur-
leben zusammenfallen kann, beschreibt Ragaz
im Riickblick auf seine erste Pfarrstelle am
oberen Heinzenberg so: [ch stand «denn im tie-
fen Winter um fiinf Uhr morgens auf und setzte
mich bis zum Friihstiick {iber die Bibel. Ich las
sie ganz... Und es waren unendlich feierliche
Augenblicke, wenn gleichzeitig mit dem Auf-
leuchten des Lichtes aus Gottes Hohen tiber
den Berggipfeln des Danis das Morgenrot auf-
leuchtete, nach und nach die ganze unermess-
liche Schneelandschaft mit seinem Glanze
tibergoss und es in meiner Seele aufstieg:
Morgenglanz der Ewigkeit, Licht vom uner-
schaffnen Lichte>.»22

Im ersten Band seines siebenbédndigen Wer-
kes «Die Bibel eine Deutung» betont er, «dass
das Symbol die durchgehende Sprache der Bi-
bel ist». «Das Symbol ist Rede durch das Bild.
Als solches steht es im Gegensatz zu dem Re-
den durch den Begriff. Das Reden durch den
Begriff ist in einem durchgearbeiteten, der
Ordnung und Beherrschung der Wirklichkeit
dienenden Sinne Sache der Wissenschaft und
in einem ungenaueren, mehr dem praktischen
Verkehr dienenden Sinne Sache des Verstan-
des.»23 Zuvor hatte er schon in seinem Buch
«Die Botschaft vom Reiche Gottes» pointiert:
«Die Natur ist — immer nach der Bibel — noch
mehr. Sie ist ein grosses Symbol, das sich zu
einem Meer von Symbolen entfaltet. Sie ist eine
Widerspiegelung des Geistes. Sie ist die Seele
in Form von Sichtbarkeit. Sie ist die Ursprache
der Seele. Sie ist Gleichnis.»24

Das verlockt mich, ein paar Beispiele zu
bringen, in welchen Ragaz Sprachbilder der
Natur entlehnt.

«Sturm und Gewitter habe ich immer geliebt
und freilich auch viel davon erlebt, im Geisti-
gen fast mehr als im Physischen.»25

«Das Meer ist das ungeheuere Symbol des
ewigen Werdens und Vergehens, des ewig glei-
chen Kreislaufs der Dinge; die Berge sind das
Bild des Festen und Beharrlichen. Aus den Tie-
fen des Meeres klingen die abgrundtiefen
Freuden und Leiden der Weltseele, von den

103



Bergen herab reden Gottes ewig schone, gros-
se und bleibende Ordnungen.»26

Wir miissen zum Ursprung des Christentums
gehen, «dorthin, wo der Strom, der in seinem
langen Laufvielleicht so viele fremde Elemente
aufgenommen, als lauterer Quell aus der Got-
testiefe der Berge bricht».27

In einer Pfingstpredigt i{iber Apostelge-
schichte 2,1-13 vergleicht Ragaz den Sturm,
der von Jesus Christus in die erste Gemeinde
und von dieser in die Welt ausgegangen sei, mit
dem Sturm in der Natur: «Habt ihr schon ein-
mal das Kommen und Weiterwandern eines
Sturmes beobachtet? Zuerst entsteht eine Un-
ruhe am Himmel; die Wolken werden gejagt,
wie das Wild vom Hunde gejagt wird. Dann
lasst er sich tiefer herunter und fithrt den Berg-
winden entlang, dass die einsam aufdem Fels-
vorsprung stehenden Tannen sich unter sei-
nen Griffen biegen. Im néchsten Augenblick ist
er in den Bergwald heruntergestiirzt; wie Mee-
reswellen schwanken die Gipfelmassen hin
und her — und nun stiirmt er hinaus aufs freie
Feld, schiittelt Baum und Strauch, streichelt
halb iibermiitig, halb zornig die Erntefelder,
peitscht iiber den Fluss und erregt Schrecken
und Aufruhr aller Orten. So drang das Chri-
stentum in die Welt ein, als es jung war. Es reg-
te die Welt auf.»28

In Tenna

Als meine Familie und ich im Herbst 1965
von Chur, wo ich fiir zwei Jahre den wegen sei-
ner Dissertation beurlaubten Pfarrer Hans
Jirg Braun zu vertreten hatte, ins Pfarramt
von Versam und Tenna zogen, schenkten uns
zum Abschied der Churer Pfarrer Dr. Hans
Berger und seine Frau das kostliche Biichlein
von Robert Lejeune «Erinnerungen eines
Bergpfarrers».

Lejeune, Biirger von Uster und Ziirich, war
wihrend seines Theologiestudiums Leonhard
Ragaz als hochbegabter Schiiler aufgefallen
und ihm auch menschlich nahe gekommen.
Aus dem jungen Freund wurde bald ein fiir Ra-
gaz enger und unentbehrlicher Mitarbeiter.
Unter dem Einfluss seines in Graubiinden ver-
wurzelten theologischen Lehrers2?, begann Le-

104

jeune seine pfarramtliche Tétigkeit in Grau-
biinden, zunichst als Provisor in den ehemals
von Ragaz als Seelsorger betreuten Gemein-
den Flerden, Urmein und Tschappina, dann
1914/15 als Pfarrer in Tenna, das bislang
einen eigenen Pfarrer hatte, und erst nach Le-
jeunes Wegzug in Pastorationsgemeinschaft
mit Versam verbunden wurde. Anschliessend
war er in Andeer bis 1919 titig, dann in Arbon
und viele Jahre in Ziirich-Neuminster. Mein
damaliger Kirchgemeindepriasident, Herr
Buchli-Gartmann vom Troghus, erzahlte gern
und begeistert von Lejeune und dessen lebhaf-
tem und substanzreichem Religionsunterricht,
den er als Schiiler miterlebt hatte.

Im Oktober 1915, kurz bevor Lejeune Tenna
verliess, um seine neue Stelle in Andeer anzu-
treten, «besuchte mich», so schreibt er in sei-
nen Erinnerungen,

«Professor Ragaz fiir ein paar Tage, und so
konnte ich ihm doch etwas von Tennas schoner
Umgebung zeigen. Der erste Spaziergang fiihr-
te uns zum <Flimserbdnkli>, das seinen Namen
dem schonen Blick nach Flims hiniiber ver-
dankte. Freilich, unvergleichlich stdirker als
der stattliche Kurort an seinem Fusse, zog der
mdchtige Flimserstein stets meine Blicke auf
sich, so oft ich diesen Aussichtspunkt aufsuch-
te. Auch jetzt galt unser Gesprdch zundchst
diesem wuchtigen Berg und ich spiirte, welch
grosse Rolle er von friither Kindheit an in Raga-
zens Leben spielte. Der Flimserstein war sozu-
sagen <sein> Berg und galt ihm in seiner massi-
ven Festigkeit als das Sinnbild des Gebirges
schlechthin, ja dariiber hinaus als Symbol der
unerschiitterlichen Ordnung Gottes. An dieses
Gespréich musste ich viele Jahre spdter den-
ken, als zu einer Zeit, da in unserer ganzen
Welt die Ordnungen Goties ins Wanken gera-
ten schienen, an diesem scheinbar unerschiit-
terlichen Berg ein gewaltiger Bergsturz sich er-
eignete. Ich weiss, dass diese Katastrophe
Leonhard Ragaz im Tiefsten bewegte, — unter
ihrem Eindruck hat er dem Problem der Regie-
rung Gottes eine besondere Betrachtung ge-
widmet. Dieser Theologieprofessor war iiber-
haupt mit der Natur sehr stark verbunden, wie
es jene, die thn nur vom Katheder her kannten,



schwerlich vermutet hdtten. So wurde ihm auf
einem unserer Spaziergdnge auch ein mdchti-
ger Wasserfall, der iiber eine hohe, gen Himmel
ragende Felswand herniederstiirzte, zum
Symbol fiir die in die Zeit einbrechende Fwig-
keit. Und vor ein paar Enzianen, die sich durch
den scheinbaren Riickzug des Winters tdu-
schen liessen und offenbar schon den Friihling
im Anzug glaubten, meinte er in tiberlegener
Selbstironie, dass diese Blumen gleich ihm
nicht wiissten, wann es Zeit sei, und zu friih ge-
kommen wdren. Einmal aber wurden wir ob
der grossen Stille, die uns umgab, selber
schweigsam, bis er— die Stille unterbrechend—
sich zu mir wandte: Was gdbe ich darum, in
solcher Einsamkeit und Stille leben zu diirfen —
wollen Sie nicht mit mir tauschen, fiir mich die
Professur iibernehmen, wdhrend ich als Pfar-
rerin lhr Bergdorf komme?»30

Etwas von seinem Naturell

Des Menschen Beschiftigung mit der Natur
ldasst ihn auch etwas von seiner Natur spiiren,
wie es das dem Franzosischen entlehnte Wort
«Naturell» im Sinne von Veranlagung und We-
sensart sowie Eigenart ausdriickt. Das eben
genannte Erlebnis «vor ein paar Enzianen» in
Tenna bietet hier Anlass eines Versuches, ein
wenig auf das Naturell von Leonhard Ragaz
einzugehen. Ich nannte schon Victor Maag, der
ihn am Ferienort Fidaz als heimat- und natur-
verbundenen Taminser Bauernsohn, liebens-
wiirdigen und gottbegnadeten Erzédhler erleb-
te.

Max Picard schreibt iiber Ragaz: «Und das
war noch mehr das Wunderbare, dass er, der
das Reich Gottes auf Erden verwirklichen woll-
te, nicht wie ein Eroberer sie okkupierte, son-
dern sie scheu und zogernd beriihrte, da sie
Gott beriihrt hatte und in jedem Augenblick
wieder beriihren konnte.»31

Einem Brief meines verstorbenen véterli-
chen Freundes und Ziircher Kollegen Karl
Zimmermann aus dem Jahr 1978 als Echo auf
einen Artikel, den ich damals zum 110. Ge-
burtstag von Ragaz fiir die «Biindner Zeitung»
geschrieben hatte, entnehme ich auch Kriti-
sches: «Nur habe ich seine Schattenseiten

Leonhard Ragaz, Portrétbiiste von Fritz Wotruba, 1939.

stark erlebt, nicht mir persénlich gegentiber,
aber im allgemeinen: seinen Fanatismus und
seine Intoleranz. Auch seinen Freunden mach-
te er es nicht immer leicht, so sehr sie ihn ver-
ehrten.» — Karl Zimmermann war zusammen
mit Robert Lejeune viele Jahre Pfarrer in Zi-
rich-Neumiinster, der eine als markanter reli-
gios Liberaler, der andere als markanter reli-
gioser Sozialist. Ihre freundschaftliche Kolle-
gialitidt betreffend erzéhlte mir Zimmermann:
Einst habe er Lejeune im Spital besucht: «Du,
der grosse Bergsteiger, hast dir an einem ganz
gewohnlichen Ziircher Trottoirstein das Bein
gebrochen.» Lejeune habe zuriickgeschmun-
zelt: «Ja, aber es war vor dem Restaurant «Piz
Berninas.»

Im Februar 1994 besuchte ich in Chur einen
pensionierten Kollegen, der mir, auf seinen
personlichen Eindruck von Ragaz befragt, ant-
wortete: «Ragaz habe ich nicht ndher gekannt.
Nur einige Vortrage habe ich von ihm gehort,
dabei befremdete mich seine Intoleranz, seine
ungeheuere Sturheit und Enge. Viel lieber ha-
be ich dann seine Biicher gelesen.»

Im Maérz 1994 erzdhlte mir Professor Dr.
Hans Doornkaat, der in den vierziger Jahren
Pfarrer in Chur gewesen war: Circa 1943 habe

105



Leonhard Ragaz in der Pastoralkonferenz
Chur-Schanfigg, die damals von seinem Neffen
und Taminser Pfarrer Anton Ragaz prisidiert
wurde, ein Referat gehalten. Wihrend dessel-
ben sei der Vortragende selber eingeschlafen.
Sein Neffe habe die etwas sonderbare Situation
iiberbriickt: «Wir wollen die Diskussion auf-
nehmen.» Spéter sei Ragaz in seinem Vortrag
weitergefahren.

Ragaz selbst dussert sich zu seiner Natur fol-
gendermassen: «...ich, der Bergmensch, der
ohne Berge fast nicht atmen konnte.»32 Als
einst in das Studierzimmer seines Churer
Pfarrhauses ein Schwiilbchen hereinflog, hatte
der schwarze Kater Loki, «der nie daran dach-
te, eine Maus zu fangen, das Voglein gefasst
und getotet. Ich aber fasste nun in meiner Wut
ihn und schleuderte ihn gegen die Wand, dass
er wie tot dalag. Da erschrak ich nun doch und
war froh, dass er wieder zu sich kam.»33 Eine
ruhige Uberlegenheit «ist mir nicht als Natur-
gnade verliehen gewesen und ich ... muss mit
Michelangelo erklidren: <Ich bin ein Knecht der
Leidenschaft>, — glaube mich freilich auch, wie
Dante sich selbst, eine «Seele voll von Zornmut
gegen alles Gemeine> nennen zu diirfen.»34 Zu-
dem nennt er sich «schwerfillig und schwer-
bliitig — mit den letzten Problemen ringend, da-
bei mehr Gemiitsmensch als Verstandes- und
Willensmensch».35 «Manche Leidenschaftlich-
keit, ja Heftigkeit meines Auftretens im gros-
sen und kleinen, ist aus diesem Mangel an
Selbstbewusstsein zu erklidren, nicht aus dem
Gegenteil.»36

Manchmal konnte Ragaz auch, mit drohen-
dem Zeigefinger moralisierend, so bedenkli-
che Aussagen wie diese machen: «Jetzt freilich
ist mir, mit der inneren Auflésung des stadti-
schen Lebens und nach der Verwiistung der
Stadt durch Auto, Kino, Radio und der ganzen
moralischen Entartung des stddtischen We-
sens, die Stadt ein Greuel geworden und das
Schicksal der Stadte im Zweiten Weltkrieg ein
Zeichen des Gerichtes iiber sie — analog dem
iber Babel-Rom in der Offenbarung des Jo-
hannes.»37

Wie beim Holzschnitt gibt esbei Ragaz neben
den zarten die kantigen und eckigen Linien.

106

Storfaktor Lédrm

Aussersihl heisst das Arbeiterquartier der
Stadt Ziirich, in dem Ragaz seit 1922 wohnt. In
einem Brief vom 26. Juni 1931 an die Berliner
Schriftstellerin Julie Schlosser klagt er: «Uber-
haupt ist der Aussersihler Sommer fiir mich
immer eine bose Zeit, die boseste im Jahre. Ne-
ben dem Orchester des Larms bei Tag und
Nacht (und was fiir eines Larms!) das seltsam
Déamonische der grossen Stadt im Sommer!»38

Auf Larm reagiert Ragaz, der oft unter «ner-
voser Erschopfung»3Y zu leiden hatte, gerade-
zu allergisch: «Aber der Larm ist bis auf diesen
Tag einer meiner Dauerfeinde geblieben»4C,
schreibt er gegen Ende seines Lebens in dem
Kapitel seiner Autobiographie, dem er den
Titel «Der Kampf mit dem Lirm und der
Schwermut» gibt. Daher riihrt womoglich
ebenfalls seine Aversion gegen das Auto. [hm,
der gerne mit Bahn und Schiff grosse Reisen
unternahm, erscheint das Auto als Ungeheuer,
weil es Gestank und Lirm verbreitet. Er wird
geradezu zornig, wenn bis in seine Biindner
Ferienorte Maladers, Parpan und Fidaz die ge-
suchte Stille durch «Autogebriill»*! zerstort
wird.

Ubrigens stort Ragaz jede Form von Lirm
bishin zum «Teppich-, Kleider- und Betten-
klopfen.»42 Und wenn er fiir sich personlich die
Schrecken des Liarms mit seiner Neigung zur
Schwermut in Verbindung bringt, so sind seine
diesbeziiglichen Zornesausbriiche verstehbar,
kann doch Wut auch gegen Depression helfen.

Aus seinem eigenen sensiblen Erleben wird
Ragaz zugleich zu einer Art Seismograph,
wenn er bekennt: «Aber der Larm erweiterte
sich iiber den Rahmen meiner personlichen
Existenz hinaus zu einer der <Méchte> unserer
Zeit.»*3 Die Macht des Larms betreffend klin-
gen die Worte von Carl Gustav Jung (1875—
1961) wie ein Kommentar: «...wir hitten den
Larm nicht, wenn wir ihn nicht heimlich woll-
ten. Er ist nicht bloss ungelegen oder gar
schédlich, sondern ein uneingestandenes und
unverstandenes Mittel zum Zweck, ndmlich
eine Kompensation der Angst, fiir die nur allzu
reichlich Griinde vorliegen. In der Stille ndm-
lich wiirde die Angst den Menschen zum Nach-



denken veranlassen, und es ist gar nicht abzu-
sehen, was einem dann alles zum Bewusstsein
kédme.»44

Ragaz, Jung und andere kritisieren den
Liarm «als Droge». Vielleicht, so denke ich, soll-
te man mal {iber die stillende Mutter als Sym-
bol nachdenken und von da weiter iiber die
Mutter Erde, die stirbt, wenn es auf ihr keine
Platze der Stille und Einsamkeit mehr gibt.
Dem Menschen ist dann jene elementare Pen-
delbewegung «aus der Welt —in die Welt» ver-
baut, weil verlarmt.

Die biblische Auffassung der Natur

Nicht eigentlich von Natur, sondern von
Schopfung rede die Bibel. Damit komme, so be-
tont Ragaz, der fundamentale Unterschied
zwischen der Bibel und dem Heidentum zur
Sprache. — Der traditionelle Begriff Heiden-
tum, wie ihn auch Ragaz noch verwendet, be-
zeichnet, wie wir heute sagen, die nicht bi-
blisch orientierten Glaubensweisen. — In der
Welt des Heidentums werde die Natur selbst zu
Gott oder sie sei von Gott vollig getrennt. In der
Bibel aber sei die Natur als Schopfung, Werk
und Gedanke Gottes mit Gott aufs engste ver-
bunden und zugleich als «Werk seiner Hinde»
von ihm getrennt. Auch sei die Natur im Hei-
dentum etwas im wesentlichen Festes, Stabi-
les, Fertiges. In der Bibel aber sei die Natur im
Werden. «Sie ist geworden und wird verge-
hen.»45

Aufdie Schopfung in Form der biblischen Pa-
radiesgeschichte anspielend, kann Ragaz die
Natur geradezu hymnisch als Paradies benen-
nen. «Ich meine es so: In der Natur ist etwas
von der Herrlichkeit der urspriinglichen
Schopfung erhalten. Wir sagen nicht umsonst,
dass wir in die Schopfung hinausgehen, die
Schopfung bewundern, wenn wir in die freie
Natur wollen oder gelangt sind.»#¢ Auf die Ge-
fahr hin, missverstanden zu werden, preist er
gar die Natur als «das erhaltene und das ver-
heissene Reich Gottes».47 Im Gegensatz zu Kul-
tur, Zivilisation und iiberhaupt allem Men-
schenwerk sei die Natur gar «aufihre Art voll-
kommen».48 Wenn wir in die Natur gehen,

dann umfange uns ein Glanz der Unmittelbar-
keit, der uns Gott nahe bringe.

Einerseits findet die «Naturbewunderung»
von Ragaz in der Bibel ihre Entsprechung, so
auch in den Schopfungspsalmen 8, 19, 29, 104,
148, in welchen die Natur Gottes Grisse, Kraft
und Ehre darstellt. Ragaz weiss sehr genau,
dass der Lobpreis des Schopfergottes eine Di-
stanzierung von der Naturvergotterung be-
deutet, wie sie in der religiosen Umwelt [sraels
zur Zeit des Alten Testaments iiblich war. An-
dererseits registriert Ragaz in seiner —unserer
— Zeit wiederum wie ein Seismograph jenes
«Erdbeben», das ein Mangel an Naturerleben
in der Seele des heutigen Menschen auslost.

Im Menschen, das sei in diesem Zusammen-
hang eingeflochten, erblickt er die Krone der
Schopfung. «Aber die Natur wuchs nach oben,
von Stufe zu Stufe, und eines Tages stand der
Mensch da, die Krone der bisherigen Schop-
fung, frei und herrlich aufgerichtet.»*9 «Der
Mensch ist etwas Grosses, ja das Grosste: Got-
tes Ebenbild.»50 « Er will keine Sklaven und kei-
ne Automaten, er will Kinder, S6hne und T6ch-
ter, die in Freiheit seinen Willen tun, Freiheit
wird zur Krone der Schopfung. Aus Freiheit
aber kann Abfall werden und ist es gewor-
den.»5! Von diesem «Abfall» wird in der Folge
noch zu reden sein.

Biblisches wie Zeitgenossisches bewegen
Ragaz zum Plddoyer fiir «Die Natur als Wun-
der Gottes». Hinzu gesellt sich fiir ihn als
menschliche Seelenspeise das dsthetische Eke-
ment, von dem auch seine erwéhnten Land-
schaftsbilder zeugen. «Die Schonheit gehort
fiir mich zu Gottes Schopfung.»5? «Aus Gott
stromt die Schonheit, die alle Wesen ziert und
begliickt und ihn selbst sichtbar macht.»33 Zu-
gleich nimmt Ragaz das Héssliche im Wider-
spruch zu dem Schonen in der Natur wahr.

Der Kampfin der Naturwelt
Anfechtung tut sich auf. «Namentlich ist es
der Kampfin der Naturwelt selbst, der uns an-
ficht. Da liegen alle Kinder der Mutter Natur in
ewigem Krieg bei Tag und Nacht; sie morden,
fressen einander, und tun es oft noch unter

107



ausgesuchten Qualen. Wir empfinden das heu-
te mehr als frithere Zeiten... Ja, es ist wahr:
einem auch nur ein wenig feinhorigen Ohr
schldagt mitten aus Glanz und Gliick der Schop-
fung tiberall entgegen das Seufzen und Schrei-
en der gequilten Kreatur.»5* «Aber die Welt,
die Gott geschaffen hat, ist heute doch kein Pa-
radies. Sie ist im Reich des Geistes wie in dem
der Natur erfiillt von Fluch und Tod, von Streit
und Jammer.»55 Tief hat Leonhard Ragaz an
Ostern 1939 der Bergsturz vom Flimserstein,
dem in Fidaz ein Kinderheim mit dessen Kin-
dern zum Opfer fiel, getroffen. Der Flimser-
stein «wurde mir in seiner granitenen Kraft
und Wucht das Sinnbild der ewigen Ordnungen
Gottes und seiner Welt. Und nun ist gerade von
ihm das damonische Verderben losgebrochen
—am Ostertag».56

Die Wirkung des Reiches Gottes auf die Natur

Bereits in seiner Basler Zeit (1902-1908) er-
eignet sich, was Leonhard Ragaz «das grosse
Erlebnis» seines Daseins genannt hat.57 Es ist
«der Aufbruch des Glaubens an das Reich Got-
tes als Kern und Stern der Bibel und der Sache
Christi.»58 Als den Inhalt seiner Theologie gibt
er an: «Es war und ist die Botschaft vom Reiche
Gottes und seiner Gerechtigkeit fiir die Erde.. ..
Es ist eine Botschaft und nicht ein System. ..
Ich habe also, so gut ich konnte, die biblische
Botschaft vom Reiche Gottes entwickelt, von
Mose iiber die Propheten zu Jesus und den
Aposteln und dann weiter ihre Entwicklung
durch die Geschichte bis zur Gegenwart, und
auch als Ausschau in die Zukunft hinein.»59

Reich Gottes heisse in der Bibel wortlich
ibersetzt «Konigsherrschaft Gottes». Moge
das heute fiir viele ein befremdendes Wort
sein, so kame es doch darauf an, wer herrsche.
Volksherrschaft, Demokratie, sei doch auch
kein abstossendes Wort. Das Reich Gottes, wie
es die Bibel verstehe, sei gleichsam die vollen-
dete Demokratie, sei die Befreiung von allen
knechtenden Méchten.®® Von der Gerechtig-
keit des Reiches Gottes habe Jesus namentlich
in der Bergpredigt gesprochen. Diese Gerech-
tigkeit bedeute einfach alles, was vor Gott
recht sei.

108

Der Gott der Bibel sanktioniere und verklére
die Welt nicht, sondern richte und erldse sie.
Die Reich-Gottes-Botschaft habe die Richtung
auf das Diesseits, sie sei nicht von der Welt,
aber fiir die Welt. Der Gott der Bibel sei die
grosse Revolution der Welt. Er sei nicht der
Gott eines gewissen Christentums, von dem mit
Recht Marx und Lenin und auf andere Weise
auch Prouhon und Bakunin sagen wiirden,
dass er das Opium der Welt sei, die Menschen
einschlifere, sie Not und Unrecht als gottliche
Weltordnung betrachten liesse und dafiir in
ihnen riihrende Jenseitstriume erzeuge. Im
Gegensatz dazu sei er vielmehr Dynamit, und
zwar das einzige, das die Weltordnung und die
Weltreiche sprenge.t! Hiermit betont Ragaz
zugleich neben der individuellen die soziale,
neben der personlichen die politische Dimen-
sion vom Reiche Gottes.

Selbst in Gestalt von Katastrophen bricht fiir
Ragaz Gottes Reich in die Welt hinein, aber in
ihnen kiinde sich das Neue an, das von Gott her
komme. Beim Ausbruch des Zweiten Welt-
kriegs etwa bekundet Ragaz, das Gericht der
Katastrophe sei vor allem auch Verheissung.
«So sehe ich — meine ich zu sehen — den Weg
Gottes durch die tiefen Wasser, der sich in der
hochsten Not aufgetan hat, und ich muss es
aussprechen. Freilich...ist das kein Optimis-
mus, sondern Glaube.»62

Jesus wolle das Gottesreich fiir diese Welt.
Er lehre uns nicht beten: «Nimm uns in dein
Reich», sondern «Dein Reich komme zu uns.»
«Allerdings ist das nun wieder nicht so ge-
meint, dass Gottes Walten auf diese Erde be-
schrinkt sei. Dazu ist sie zuklein . .. Diese Erde
und unser Leben aufihr ist nur ein Anfang, ei-
ne Station auf unserem Wege. Aber was einst
sein wird, was tiber diese Erde hinausgeht, das
ist nicht unsere Sache. Darauf diirfen wir hof-
fen, davon vielleicht auch trdéumen, wenn auch
nicht zuviel, aber arbeiten sollen wir fiir diese
Erde.»63

Das Reich Gottes tritt in Gegensatz zum
Weltreich, zur Welt wie sie jetzt ist. «Das Prin-
zip des Weltreiches ist Kampf, Selbstsucht,
Machttrieb. Hier walten die grausamen Geset-
ze und Triebe der Natur; hier erwiirgt der Star-



kere den Schwacheren; Unrecht und Jammer
schreien iiberall zum Himmel aus Natur und
Menschenwelt. .. Diesem gesamten Weltreich
tritt entgegen das Gottesreich. Es will die Welt-
gewalten niederwerfen ... Eine Ahnung davon
lebte in allen Volkern; in den Propheten Israels
war sie zur Gewissheit geworden. Umbrandet
vom Kampfe blutiger, entsetzlich harter Gross-
méchte, zwischen denen Israel ohnméichtig
stand, sahen sie ein Reich aufsteigen, in dem
der Lowe neben dem Lamme liegt und der
Sdugling spielt am Loch der Otter, wo die
Schwerter zu Pflugscharen geworden sind und
die Spiesse zu Winzermessern.»t4

Auch haben die Propheten Israels erkannt:
«dass zwischen dem Zustand der Natur und
dem der Menschenwelt ein tiefer Zusammen-
hang besteht und zwar einer von Gericht und
Erlosung».> Warum? «Gott hat, gerade weil er
Gott und Vater ist, dem Menschen, seinem
Ebenbild, Kind und Sohn auch Gold von seiner
eigenen Krone gegeben: die Freiheit.»® Die
Freiheit, ich zitierte es schon, werde zur Krone
der Schopfung. Aus Freiheit aber kénne Abfall
werden und sei es geworden. «Aus dem Abfall
quillt die ganze Verstorung der Schipfung.
Und zwar ist die biblische Geschichte vom Siin-
denfall wieder nicht bloss eine einmalige, in
der Vergangenheit geschehene, sondern eine
fortdauernde Tatsache. Aber nicht das letzte
Wort. Das letzte Wort ist die Erlosung.»¢7

Das «Schon» des Reiches Gottes oder die
Durchbriiche des Reiches Gottes sieht er auf
politischer und wirtschaftlicher Ebene z.B. in
der Demokratie, dem Liberalismus und Sozia-
lismus. Bei verschiedenen Menschen und
Gruppen sind es fiir ihn deren Lebensmodelle,
in welchen die biblische Reich-Gottes-Bot-
schaft ausdriicklich oder unausgesprochen
aufgenommen und unter geschichtlichen Be-
dingungen erprobt wird. Dabei zeigt er fiir Ket-
zer eine besondere Vorliebe, nennt aber auch
Franz von Assisi, Pestalozzi, Elisabeth Fry, Jo-
sephine Butler, Leo Tolstoi oder Mahatma
Gandhi.®8 Doch «reicht schon bei den Prophe-
ten des Alten Bundes die Gerechtigkeit Gottes
iiber die Erde und die Geschichte des Men-
schen hinaus in den Kosmos hineinx».69

Das menschliche Handeln also ist, wie Ragaz
es sieht, in der Natur defizitir. Der Mensch
kann letztlich weder sich noch die Natur erlo-
sen. Ihre endgiiltige Erlosung erfahrt auch sie
erst im Reiche Gottes. Diese Erlosung im Reich
Gottes bedeutet fiir die Natur ebenso wie fiir
den einzelnen Menschen und die sozialen Zu-
sammenhidnge ihre Erfiillung. «...das Reich
Gottes ist als Erlosung der Natur auch vollen-
dete Natur. Es ist im tiefsten und hichsten Sin-
ne Riickkehr zur Natur. Es ist, wie Jesus sagt,
Palingenesie, Neuschipfung der Welt und da-
mit auch der Natur.»70

In diesen Zusammenhang gehort auch die
bereits in seinen Basler Predigten getroffene
Aussage: «...an Stelle des durch Kopernikus
gestiirzten Jenseits miissen wir ein neues er-
obern...Das Jenseits ist nicht ein anderer Ort,
sondern eine andere Art der Existenz.»7!

Zwischen dem Denken von Leonhard Ragaz
und dem des Jesuitenpaters Pierre Teilhard de
Chardin (1881-1955) scheint eine gewisse
Verwandtschaft zu bestehen. Teilhards Schrif-
ten, von seiner Kirche viele Jahre verurteilt,
konnten erst nach seinem Tod erscheinen. So
sind sie Ragaz selber unbekannt geblieben. Ob
Teilhard Schriften von Ragaz kannte, weiss ich
nicht. Es kann daher nur bei Andeutungen die-
ser «gewissen Verwandtschaft» bleiben. Auch
ist mir bislang das Werk Teilhards viel zu we-
nig vertraut. Teilhard war Theologe und zu-
gleich Naturwissenschaftler im Bereich Biolo-
gie, Geologie und Paldontologie. Er spricht
nicht, wie es Ragaz vorwiegend tut, die Bild-
sprache der Bibel, sondern die der modernen
Naturwissenschaft. Um heutiges Verstehen
bemiiht, nimmt er naturwissenschaftliche Ka-
tegorien auf, namentlich die der Evolution und
der Transformation. Dabei iiberlappt bei Teil-
hard manchmal die Begriffssprache in die
Bildsprache, wie umgekehrt bei Ragaz, der
sich intensiv mit der Naturwissenschaft
befasste, manchmal die Bildsprache in die Be-
griffssprache iibergeht. Verwandte Tendenzen
seien hier aus der Sicht Teilhards kurz ge-
nannt. Das statische Weltbild sei von einem dy-
namischen abgelost worden, die Welt sei nicht
mehr eine Ordnung, sondern ein Prozess. Das

109



Diesseits sei in dem Sinne Gegenwart wie das
Jenseits Zukunft, insofern sie auf dem Weg der
Evolution eben anders sei als die Gegenwart.
«Fiir unsere gedffneten Augen ist das Univer-
sum in Zukunft nicht mehr eine Ordnung, son-
dern ein Prozess. Der Kosmos hat sich in eine
Kosmogenese verwandelt.»2 Die Evolution sei
auch ein Kreuz, auf die grausame Schlacht um
Verdun im Ersten Weltkrieg anspielend «ein
grosses Kreuz» — Christus, der Gekreuzigte.
Und doch stelle der Mensch die bisherige Spit-
ze der Evolution dar. Ziel der Evolution sei
schliesslich Christus, der im Zentrum unseres
Universums als Person im Sinn von Allintegra-
tion erscheine. Christus als Allintegrator rufe
uns heute je nach Begabung und Talent dazu
auf, Ahnliches zu tun. So treibe Gott die Welt
vorwirts zur Vollendung und sei zugleich mit
der Welt im Werden. Als Glaube des Menschen
entspreche diesem Gott nicht die passive
Flucht ins Jenseits, sondern die aktive Weltver-
wandlung in die Zukunft.

Kraft und Ziel dieser Weltverwandlung, hier
fliesst auch mystisches Empfinden ein, ist fiir
Teilhard der auferstandene Christus. «Ich
mochte gern am Tag der Auferstehung ster-

Albert Schweitzer in seinem Giinsbacher Arbeitszim-

mer, 11. Oktober 1957. (Foto: Bruno Jegge)

110

ben», wiinschte er sich im Méarz 1955 in einem
Gespriach. Knapp vier Wochen spéter starb
Teilhard ganz plotzlich an einem Herzinfarkt.
Es war der Ostersonntag.”

Die Ehrfurcht vor dem Leben— Leonhard Ragaz
und Albert Schweitzer

Wenn die Kirchen heute von der Bewahrung
der Schopfung reden, so horen sie noch zu we-
nig auf die Viter dieser Forderung, ndmlich
Leonhard Ragaz und Albert Schweitzer. Sie
waren ihrer Zeit weit voraus, wenn sie nicht
nur dem zweiten, von Christus handelnden,
und dem dritten, welcher den heiligen Geist
und die Kirche betrifft, sondern gerade auch
dem ersten Teil des christlichen Glaubensbe-
kenntnisses, dem vom Schopfer, Beachtung
schenkten. Das ldsst die Frage aufkommen,
wie Ragaz und Schweitzer personlich zueinan-
der standen. Ich will versuchen, sie zu beant-
worten, muss aber darum etwas weiter ausho-
len.

Unter den wirkungsvollen Theologen unse-
res Jahrhunderts sind Ragaz und Schweitzer
wohl am vielféltigsten miteinander verwandt.
Beide kennzeichnet von Jugend aufein intensi-
ves Verhaltnis zur Natur, beide kennen zumin-
dest Phasen reger Begeisterung fiir die Musik
Richard Wagners. Franz von Assisi erscheint
ihnen immer wieder als Impuls fiir das eigene
Denken und Glauben die Schopfung betref-
fend. Ihr philosophischer Nahrvater bleibt, ge-
rade auch wegen seiner Ethik, Immanuel Kant.
Beide sind Jesus von Nazareth und dessen
Reich-Gottes-Botschaft zugetan und haben
dariiber Biicher, allerdings mit verschiedener
Akzentuierung, geschrieben, Ragaz: «Die Bot-
schaft vom Reiche Gottes», Schweitzer: «Reich
Gottes und Christentum.» Jeder von ihnen hat
ein, ihr Glauben, Denken und Handeln fortan
klar bestimmendes Urerlebnis, Ragaz «den
Glauben an das Reich Gottes» und Schweitzer
«die Ehrfurcht vor dem Leben». Gemeinsam ist
ihnen auch die Nihe zum Judentum, was Mar-
tin Buber im Vorwort seines Buches «Zwei
Glaubensweisen» dankbar hervorhebt. So
scheint mir deutlich: Die Gemeinsamkeiten
iiberwiegen bei weitem die Unterschiede.



Ragaz &ussert sich verschiedentlich zu
Schweitzer, was hier in Kiirze zusammenge-
stellt sei. In seiner Zeitschrift «Neue Wege»
bringt er im Februar 1924 seine Besprechung
von Schweitzers Buch «Zwischen Wasser und
Urwald». Die beginnt er mit den Worten: «Als
ich vor wenigen Wochen zu Strassburg im Be-
griff war, in den Nachtschnellzug zu steigen,
der mich nach Belgien und Holland bringen
sollte, kam ein Mann, mir die Hand zu driicken,
der zu den eigenartigsten und besten unserer
so bosen und doch wieder so guten Zeit gehort.
Er war grenzenlos miide von iibermenschli-
cher Arbeit vieler Jahre, hatte den ganzen
Tag in einem kalten Raum Kisten vernagelt
und stand nun vor einer neuen grossen An-
strengung mancher Jahre, die eigentlich eine
ganz frische Kraft verlangte. Es war Albert
Schweitzer, der sich anschickte, wieder an sei-
nen afrikanischen Heilandsposten — man darf
wohl dieses kiihne Wort wagen — zurtickzu-
kehren. Einfach in Kleidung und Benehmen
wie ein Arbeiter, jeder Zug Ehrlichkeit, Natiir-
lichkeit, Bescheidenheit und Herzensgiite,
stand er da, ...so gar nicht der weltberiihmte
Mann, sondern nur ein Mensch, ein guter
Mensch im intensivsten Sinn des Wortes.» Und
Ragaz schliesst seine Rezension mit den Wor-
ten: «Wir wollen alle besonders auch dieses
Helfers dort driiben auf einsamem, schwerem
Vorposten des Menschentums und Reiches
Gottes gedenken und senden ihm unseren brii-
derlichen Gruss. Gott segne ihn.»7* In der
ndchsten Ausgabe seines Blattes—Mirz 1924 -
dussert er in einer Fussnote: «Wir bringen mit
Freuden diese Besprechung von Albert
Schweitzers neuestem Buche (<Verfall und
Wiederaufbau der Kultury) aus der Feder eines
seiner Freunde. Vielleicht werden andere Aus-
serungen dazu folgen. Die Bemerkung darf
vielleicht schon jetzt gemacht werden, dass die
Hochachtung fiir Schweitzers Person und Afri-
kawerk noch nicht ohne weiteres Zustimmung
zu seiner ganzen Philosophie und Theologie
bedeutet.»75

Besonders kritisiert Ragaz an Schweitzer:
«Ganz unmdglich ist die Vorstellung, dass Je-
sus sozusagen auf seine Erwartung der Ndhe

des Gottesreiches eine Art Ethik und Theologie
aufgebaut habe.»7® Nach Ragaz bestimmt
nicht die Erwartung die Ethik, das verantwort-
liche Handeln, sondern diese bestimmt die Er-
wartung. «Das Reich Gottes ist mit ihm (Jesus)
gekommen.»”” Schweitzer geht davon aus,
dass Jesus die uns heute fremde Vorstellungs-
welt spétjliidischer Apokalyptik teilt, wonach in
Bilde auf libernatiirliche Weise das Reich Got-
tes kommt. Seit Schweitzer, so wissen wir heu-
te, ist historisch kein Ergebnis besser gesichert
als diese eschatologische Grundhaltung Jesu,
welche auch der christlichen Urgemeinde
eigen ist. Wenn Schweitzer die Bedeutung Jesu
in dessen Fremdheit fiir das moderne Denken
hervorhebt, so zielt er zugleich von Veradusser-
lichung auf Verinnerlichung. Denn nicht der
historisch erkannte, sondern nur der — so sieht
es Schweitzer — in den Menschen auferstande-
ne Jesus kann ihnen etwas sein. Von Ragaz aus
konnte etwas davon mitschwingen, wenn er in
seinem Buch «Die Botschaft vom Reiche Got-
tes» auf die selbstgestellte Frage: «Aber
Schweitzer vertritt doch auch das Reich Got-
tes?» antwortet: «Sicher, und besonders in
praktischer Beziehung auf herrliche Weise.
Aber der Mensch Schweitzer ist sehr viel mehr
als der Theologe und Philosoph.»78

Nun gibt es aber auch Aussagen iiber das
Reich Gottes, wo Ragaz und Schweitzer iiber-
einstimmen. Ich nenne ein Beispiel, in dem die
Bewahrung der Schopfung mitschwingt.

Fiir Ragaz gilt: «Gott braucht fiir sein Reich
die Menschen. Erist gewissermassen an sie ge-
bunden. Ihr Versagen ist eine Katastrophe; es
ist seine eigene Niederlage.»79

Schweitzer sah dieses Problem so: «Fiir die
Menschheit, wie sie heute ist, handelt es sich
darum, das Reich Gottes zu verwirklichen oder
unterzugehen.»30

Zwischen Ragaz und Schweitzer sehe ich so
etwas wie eine divergierende Gemeinsamkeit.
Diese kann Ragaz manchmal auch zu etwas
unwirschen Ausserungen wie diesen verleiten:
«Jetzt nur noch ein Wort iiber Schweitzer. Es
ist gewiss etwas sehr Grosses an dem Mann
und seinem Werk. Zwar ein Denker ist er nicht
eigentlich, aber vielleicht mehr als das. Was

111



mir nicht geféllt, ist der Umstand, dass er den
<Lohn> seines Tuns durch den Ruhm der Welt
so rasch ausbezahlt bekommt. Bei uns ist er
langst Mode, und zwar, wie es so zu gehen
pflegt, besonders bei Leuten, die einem Manne,
der im Urwald Europas etwas Ahnliches tite,
und zwar ohne Affichierung, in weitem Bogen
aus dem Weg gingen.»8! So schreibt Ragaz un-
ter dem Datum vom 23.Dezember 1926 in
einem Brief an Julie Schlosser. Viele Jahre spa-
ter sagt er: «Die Ehrfurcht vor dem Leben, um
dieses viel missbrauchte Modeschlagwort am
rechten Orte zu brauchen, wird zum Grundele-
ment einer neuen Welt.»82

1978 habe ich in der Ziircher Gartenhof-
strasse Leonhards Tochter Christine Ragaz
einmal gefragt, ob sich ihr Vater und Schweit-
zer auch menschlich nahe gekommen seien.
Ihre Antwort: «Ach, Herr Pfarrer, das ist ein
trauriges Kapitel.» Ich wagte nicht weiter zu
fragen, empfand aber deutlich, sie selber hitte
sich mehr Vertrautheit zwischen beiden ge-
wiinscht.

In seinem zweiten Teil «Reich Gottes und
Christentum»83 dussert sich Schweitzer einmal
kritisch zur Geschichtsdeutung von Ragaz:
«Das Christentum darf sich auch nicht zu viel
Wissen um den Heilsplan Gottes zutrauen. Von
diesem begreifen wir nur so viel, dass er darin
besteht, das Bitten, mit dem wir im Vaterunser
vor ihn kommen, in Erfiillung gehen zu lassen.
Vermessenheit ist es, ihn im Gang der Ge-
schichte aufzeigen zu wollen. Wie kldglich neh-
men sich die Versuche in dieser Richtung aus.
Und doch wagt sich immer wieder ein Wissen
um den Heilsplan in Andeutungen an den Tag,
auch bei Vertretern des Christentums, denen
wir Bedeutung zuerkennen und Hochschit-
zung entgegenbringen. So schreibt Leonhard
Ragaz, einst theologischer Lehrer an der Uni-
versitat Ziirich (gest. 6.12.45):

«Dass unsere alte Welt mit ihrer Kultur Stiick
fiir Stiick zusammenbrechen wird, glaube ich,
wiinsche es sogar. Es ist Weltgericht. Auch die
furchtbaren Offenbarungen des Bosen geho-
ren dazu. Es kommt ans Licht und wird vom
Licht gerichtet. Aber mit dem Gericht geht eine
Schopfung Hand in Hand. Ein Schopfungswort

112

tont durch die Donner der Katastrophe: Siehe
ich mache alles neu.»

Wo ist in dem Grausigen, das wir erleben, zu
sehen, dass das Bose vom Licht gerichtet wird?
Wo ist im Donner der Katastrophe das Schop-
fungswort «Siehe ich mache alles new zu ver-
nehmen?»

Ob sich Schweitzer weiter zu Ragaz geédus-
sert hat, entzieht sich bislang meiner Kenntnis.
Es zeigt sich aber deutlich eine divergierende
Gemeinsamkeit: die gegenseitige Hochschit-
zung und in der Tendenz der Ehrfurcht vor
dem Leben Einigkeit.

Die Bewahrung der Schopfung

In seinem Buch «Die Zeit dringt» bekennt
Carl Friedrich von Weizsicker: «Kein Friede
zwischen den Menschen ohne Frieden mit der
Natur... Es gibt aber ebenso keinen Frieden
mit der Natur ohne Frieden unter den Men-
schen.»8¢ Einer der Herolde, einer der Vorldu-
fer, dieser Erkenntnis ist Leonhard Ragaz ge-
wesen. Die Griindung des schweizerischen Na-
tionalparks in Graubiinden wurde ihm zum
Symbol, das er herzlich begriisste. Im welthi-
storischen Sommer 1940 ist er dort gewandert
und hat daraus Hoffnung geschépft. Im Brief
an den Schiiler und Freund Pfarrer Paul Traut-
vetter schreibt er von Parpan aus am 7. August
1940: «Unsere vom herrlichsten Wetter be-
gilinstigte Wanderung war auch ein ganz uner-
wartetes Geschenk. Der Nationalpark, der
ihren Mittelpunkt bildete, ist wirklich nicht ein
kiinstliches, von einem Drahtzaun umhegtes
Gebilde, sondern eine hochoriginale Schop-
fung — als Schutz der Schépfung — gross und
einzig.»85 Spéter schreibt er in seinem siebten
«Die Bibel eine Deutung» abschliessenden
Band, das letzte Buch der Bibel, die Offenba-
rung des Johannes betreffend, unter dem Ein-
druck des Zweiten Weltkrieges: «Ganz furcht-
bar ist die ... Verheerung nicht nur der Men-
schenwelt, sondern auch der Natur. Die Wail-
der sinken unter der Axt des Kriegsgottes da-
hin. Die Quellen und Strome werden zu Die-
nern des Profites. Die Technik verheert aber
nicht nur die Natur, sondern verwandelt auch
die Seelen in Maschinen. Der Abfall von Gott ist



die Zerstorung der Schopfung.»$¢ Die Worte
konnten heute geschrieben sein.

Einerseits hat sich nichts gedndert. Die Zeit
driangt weiter. Andererseits gibt es auch Licht-
blicke. Stellvertretend fiir viele junge Men-
schen nenne ich Ausspriiche meiner Bonadu-
zer, Rhéziinser und Taminser Konfirmandin-
nen und Komfirmanden, wie sie in Variationen
alljahrlich wiederkehren. Frage: «Was lidsst
mich klagen?» Antwort: «Dass wir Menschen
gedankenlos Leben in der Natur zerstoren.»
Frage: «Wenn ich mir was wiinschen kénnte?»
Antwort: «Wir moéchten Sorge zur Natur tra-
gen.» In solchen Antworten wirkt auch Leon-
hard Ragaz weiter, selbst wenn die Schiiler ihn
nicht kennen.

Als Ragaz am 6.Dezember 1945 starb,
schrieb der Ziircher Alttestamentler Professor
Ludwig Kohler in seinem Nachruf in der
«Neuen Ziircher Zeitung» vom 10. Dezember
1945: «Er wirkte durch die <Neuen Wege»,
durch Vortrage und Kurse, durch seine Bii-
cher, in denen er eigenwillig, aber nie unbe-
deutend, manchmal bis dahin ganz verram-
melte Fenster in die Erkenntnis aufstossend
und kostlich beschenkend, sein Verstiandnis
des Evangeliums und seine Botschaft vom Rei-
che Gottes darlegte. Seine Wirkung im Ausland
war gross. Ich bin ihr in den Vereinigten Staa-
ten, in Frankreich, in der Tschechoslowakei
begegnet; und das waren nur vereinzelte Spu-
ren. Nathan Soderblom, der Erzbischof von

Anmerkungen
Folgende Biicher von Leonhard Ragaz werden in Ab-

kiirzungen genannt:

MW = Mein Weg, Autobiographie, 2 Binde, 1952

BD =Die Bibel eine Deutung, 7 Bande, 1947-1950

DR =DeinReich komme, Predigten, 2 Binde, 3. Auflg.,

1922

BR =Die Botschaft vom Reiche Gottes, 1942

Briefe ] =Leonhard Ragaz in seinen Briefen, 1. Band:
1887-1914, 1966

Briefe II = Leonhard Ragaz in seinen Briefen, 2. Band:
1914-1932, 1982

Briefe III = Leonhard Ragaz in seinen Briefen, 3. Band:
1933-1945, 1992

Leonhard Ragaz und seine Frau Clara Ragaz-Nadig bei
Fraulein Marie Frey, «Séntisblick» Valbella auf dem
Balkon, September 1942.

Upsala, tliberlegte schon 1921 in seinem Stu-
dierzimmer — mehr vor mir als mit mir —, ob
man ihm den Nobelpreis fiir den Frieden geben
solle; und Soderblom war damals der Bestim-
mende unter den achtzehn Gliedern der
schwedischen Akademie.»

1 MWILS.70

2 ebenda

3 MWILS.12f.

4 MWILS. 117 f.

5 Briefell, S. 397

6 MWI,S. 71

7 ebenda

8 MWI,S.75

9 MWI,S. 751

10 MWI, S.83

11 MWI, S. 86

12 Vgl. Clemens Frey, Christliche Weltverantwortung
bei Albert Schweitzer mit Vergleichen zu Dietrich
Bonhoeffer, 1993, S. 81 ff. und 269 ff.

113



13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27

28
29
30

31

32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44

45
46
47
48
49
50
51
52

114

Briefe I, S. 60

DRI, S. 275

MW, S. 351

ebenda

ebenda

BDII, S. 22

MWII, S.213

Briefe I1, S. 453

MWII, §.274

MWI, S. 161

BDI, S.23

BR, S.110

MW, S. 144

Briefe [, S. 52

Leonhard Ragaz, Von Christus zu Marx von Marx
zu Christus, 1972, §.152

DRI, S.102

Briefe I, S. 330

Robert Lejeune, Erinnerungen eines Bergpfarrers,
3.Auflg. 1962, S.38 {.

Die Aussage Max Picards notierte ich mir 1977 fiir
einen Vortrag iiber Ragaz. Die Quelle ist seitdem
verschollen — fiir mich.

MWI, S.105

MWI, S.152

MW, S.190

MWI, S.212 1.

MW, S.310

MW, S. 351

Briefe II, S. 441

MW, S. 301

MW], S. 299

Briefe II, S. 450

MW, S. 299

MW, S. 300

Das C. G. Jung Lesebuch, ausgewihlt von Franz
Alt, 6. Aufl,, 1991, S. 366 f.

BDIV,S.177

BRS. 111

ebenda

ebenda

DRII, S.288

Leonhard Ragaz, Das Glaubensbekenntnis, S. 19f.
ebenda, S. 12

MWI, S.126

53
54
55
56
57
58
59
60
61
62
63
64
65
66
67
68
69
70
71
72

73

74
75
76
77
78
79
80

BDI, S. 38

DRII, S. 284 f.

BDI, S. 42

Neue Wege 1939, S. 201 ff.

MWI, S.230f.

ebenda

MW, S.318 f.

BR, S.21

ebenda, S. 24

Briefe III, S. 192, Anmerkung 2

DRI, S.58

ebenda, S.59

BDIV,S.178

Leonhard Ragaz, Das Glaubensbekenntnis, S. 12
ebenda

BR, S. 300

BDIV,S.179

BR,S.113

DRIL S.275

Pierre Teilhard de Chardin, fiinfter Band der
Werke, 1963, S. 345

Tendenzen der Theologie im 20. Jahrhundert.
Eine Geschichte in Portrits, hrsg. von Hans Jiirgen
Schultz, 2. Auflage, 1967, S. 180

Neue Wege 1924, S.92 f.

ebenda S.133

BR, 5.280

ebenda, S. 281

ebenda, S. 282

BDV, S.142

Albert Schweitzer, Gesammelte Werke 1971,

Band 'V, S.373

81
82
83

84

85
86

Briefe II, S. 348

BDI,S.178

Den Hinweis verdanke ich Johann Ziircher, der
mit grosser Emsigkeit den schriftlichen Nachlass
Albert Schweitzers bearbeitet. Ich zitiere aus dem
Manuskript dieses bislang unveroffentlichten
zweiten Teils. Die Publikation ist aber fiir den Win-
ter 1994/95 vorgesehen

Carl Friedrich von Weizsdcker, Die Zeit
drédngt,

1986,S.49 und 51

Briefe III, S. 218

BD VII, S. 214



	Die Natur : ein Hauptgegenstand im philosophischen und religiösen Denken von Leonhard Ragaz

