
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 31 (1989)

Artikel: Altes Brauchtum im Bergdorf

Autor: Hössli-Mutti, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-555669

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-555669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erinnerungen und Betrachtungen eines alten Rheinwalders

Altes Brauchtum im Bergdorf

von Christian Hössli-Mutti

Unser Autor, der als Fischer und Jäger, als
unermüdlicher Wanderer und Naturfreund
seine Heimat Rheinwald kennt und liebt wie
kaum ein anderer, erlitt das harte Schicksal,
sein Augenlicht zu verlieren. Seit vielen Jahren
umfängt ihn Nacht. Nicht eingebüsst jedoch
hat er seine geistige Frische und Fähigkeit,
seinen Gedanken und Erinnerungen mit derFeder
Ausdruck zu verleihen. So schrieb er ein
Heimatbüchlein («Mein Heimattal Rheinwald»),
das viel Interessantes und zu Beherzigendes
enthält und jedem Freund unserer Heimat zur
Lektüre empfohlen sei. Daneben aber schrieb
er auch schöne Aufsätze über die alten Bräuche

seines Heimattales. Wir freuen uns, daraus

einige Abschnitte unsern Lesern vorlegen
zu können. M

Der «Bschuri Mittwoch»
Es scheint mir, dass dieser Brauch in den

letzten Jahren viel von seiner früheren
Originalität eingebüsst hat und sich immer mehr
verflacht. Dazu nur zwei Beispiele: Einmal gibt
sich die Jungmannschaft sehr wenig Mühe
mehr, sich für den Nachmittag wirklich richtig
furchterregend, also hauptsächlich mit Fellen

zu bekleiden, und ferner soll nach zuverlässigen

Angaben der Eierschmaus in einer stickigen

Beiz stattfinden, dies wäre früher nie
vorgekommen.

Von Interesse könnte in diesem Falle die

Kenntnis der allem Anschein nach vorhandenen

Statuten der Knabengesellschaft sein, um
deren Weiterbestehen auf längere Sicht ebenfalls

gezweifelt werden muss. Ich muss mich

bei meiner Schilderung darauf beschränken,
was ich selbst aus meiner Kindheit in Erinnerung

habe, also auf die ersten Jahrzehnte dieses

Jahrhunderts. Ich muss dabei aber einiges
vorausschicken, was nicht unbedingt mit dem
«Bschuri» zusammenhängt, aber doch zur
Verständlichmachung einzelner Umstände
festgehalten werden muss. Ein sog. Neujahrsball

in der Silvesternacht war hier nie Brauch.
Es kann sein, dass vielleicht irgend einmal dieser

Abend gewählt werden musste, vielleicht
wegen der Unabkömmlichkeit der bestellten
Kapelle. Dagegen kann ich mich noch
erinnern, dass der Ball einige Male vom 1. auf den
2. Januar stattfand. Damals war es Brauch,
dass nach der Silvesterpredigt fast in allen
Familien noch Leckerbissen aus der Hausmetzg,
sowie Pitta und Birnbrot und selbstgebackene
«Guatali» aufgetischt wurden und die Familie
im engsten Kreise bis nach dem Neujahrsläu-
ten aufblieb. Dann kam noch der selbst hergestellte

Röteli zu Ehren, und man wünschte sich
gegenseitig Glück zum neuen Jahr. Familien
mit ledigen Töchtern durften das Haus aber
nicht schliessen, denn nun pflegte die
Jungmannschaft, welche vorgängig die Glocken
geläutet hatte, in Gruppen von Haus zu Haus zu
ziehen, dort wurden sie dann mit Röteli
bedacht. Sie wurden aber nicht sonstwie weiter
bewirtet, als höchstens mit ein paar «Guatali».
Da die Eltern und Kinder sich bereits zur Ruhe

begeben hatten, dehnten sich solche Besuche
der Jungmannschaft länger aus. Dass es nicht
zu Annäherungsversuchen kommen konnte,
dafür sorgte der gegenseitige Neid der jungen

119



Burschen. Vielmehr kam es oft vor, dass der
reichlich genossene Röteli in den verschiedenen

Dorfstuben manch einem zum Verhängnis
wurde. So begann dann das neue Jahr nur
allzuoft für manchen mit einem gehörigen Kater.

Den eigentlichen grossen Tanzanlass habe
ich in aller frühester Kindheit miterlebt. Das

war damals ein wahres Volksfest, an dem vom
Kleinkinde bis zum Greise alles beteiligt war.
Das Dorf bildete in jenen Jahren noch eine
reine Dorfgemeinschaft, in sich geschlossen
und von aussen her kaum berührt. Für Splügen
war damals die Kapelle Majolett aus Untervaz
geradezu ein Begriff. Ich erinnere mich noch,
dass einmal auf die Kapelle Fink aus dem
Oberhalbstein ausgewichen werden musste.
Fink war ein typischer «Jenischer», ein
äusserst begabter Klarinettist, leider huldigte er
zu stark dem Alkohol. Ich erinnere mich auch
noch daran, dass die Gebrüder Majolett einmal
noch als reine Streichmusik - also ohne Schwy-
zerörgeli auftraten. Damals mochte ich
vielleicht dreijährig gewesen sein.

Meistens fanden die Ballanlässe im äussern
Saal des Bodenhauses statt und begannen am
Nachmittag, kurz nach Ankunft der Post, also
meistens so ca. um drei Uhr. Wir durften den
Saal ringsherum stehend säumen und auch in
den Fensternischen stehen. So um 6 Uhr gab es

einen Unterbruch bis ca. 7.30 Uhr und dann
ging's weiter. Nochmals durften auch die Kinder

bis um 9 Uhr dabei sein, dann mussten wir
endgültig das Feld räumen. Viele Paare
umrundeten den Saal zwischen einem und dem
andern Tanz, d. h. während dem die Musik
einen Unterbruch machte. Das waren eben

jene, die ihre Tänzerin nicht gerne an einen
andern abtraten. Meistens lud dann der Tänzer

aber schon zu Beginn des Tanzfestes seine
Auserkorene zum Nachtessen ein, welches
dann meistens zwischen 11 und 12 Uhr im
andern Saal eingenommen wurde. Der Korridor
und die alte Gaststube waren mehr oder weniger

durch die übrige Einwohnerschaft besetzt,
was nicht heissen soll, dass viele Verheiratete
auch recht tanzfreudig waren. Und eben dieses
einer jungen Tochter angebotene Nachtessen

bildete die Voraussetzung für die Deutung des

eigentlichen Sinnes des «Bschuri».
Wenn es immer wieder einzelne Töchter

gab, die «sitzen» blieben, d. h. von keinem jungen

Burschen eingeladen wurden, so gab es

auch immer wieder anständige Burschen, die
zusätzlich zu ihrer «Bevorzugten» eine solche
«Sitzengebliebene» zu sich an den Tisch zum
Essen einluden. Seit es Menschen gibt, gibt es

auch Ungerechtigkeiten und wohl hat ab und
zu einmal eine weniger Glückliche zu einer
gewissen Zeit den Fleimweg angetreten. Dann
wurde munter weitergetanzt meistens bis
gegen 7 oder 7.30 Uhr, die Musikanten verliessen
Splügen meist erst gegen Mittag. Die heutige
Hasterei haftete jener geruhsamen Zeit noch
nicht an, und mancher Tänzer begleitete seine
«Schöne» erst bei hellichtem Tage nach Hause.
Es war eben nicht jede Woche was los, wie
heutzutage, aber wenn dann einmal ein Anlass

war, so kostete man diesen eben bis zum letzten

Augenblicke aus. In der Fastnachtszeit
mietete die Jungmannschaft von auswärts
immer einige Kostüme und machte dann zusammen

mit den jungen Töchtern abends die
Runde im Dorf.

Das Sprüchlein
«Bschuri, Bschuri Mittwucha;
ds Eischi oder ds' Mei(t)schi»

wurde uns bereits im Kindesalter eingeprägt.
Es wurde stets einige Male wiederholt, sei es

von den Kindern am Vormittag oder den Eier
sammelnden Gesellen am späten Abend.

Die Säumer-Rollen wurden hier allgemein
als «Bschuri-Rollen» bezeichnet. Leider gingen

anlässlich der Calvenfeier 1899 in Chur
von über 40 Paar aus unserem Tale zur Verfügung

gestellten Bünde viele verloren, nur
deren 7 sollen nach verbürgten Aussagen den

Weg zurück ins Tal gefunden haben.
Und nun zurück zum «Bschuri». Der Vormittag

war den noch nicht schulpflichtigen
Kindern vorbehalten. Sie wurden möglichst
hübsch bekleidet und mit Russ leicht
«geschminkt», aber nie maskiert. Dann durften sie
in kleinen Gruppen durchs Dorf ziehen und den
«Bschuri» betteln. Dabei mussten die kleinsten
Knirpse schon das Sprüchlein: «Ds Eischi oder

120



ds Meitschi» aufsagen. Am Nachmittag trieben
sich dann die jungen Burschen, und hier durften

sich auch die sogenannten «Knebler»
beteiligen, in Felle vermummt und mit den alten
Säumerrollen ausgestattet herum. Sie führten
mit Öl getränkten Russ mit sich und schwärzten

dann die Schulkinder an. Sie duldeten aber
niemals — wie es heute gebräuchlich ist - dass
die einmal angeschwärzten Kinder ihnen wie
Rattenschwänze folgten. Es herrschte viel
mehr Respekt bei der Abwicklung des Brauches.

Wenn sich eine junge Tochter an diesem

Nachmittag auf die Strasse begab und dann
willentlich oder zufällig angeschwärzt wurde,
so war das ihrem guten Rufe nicht unbedingt
förderlich. Am Abend wurde dann paarweise
und in besserer Aufmachung und ohne Russ

die Runde gemacht praktisch in allen Haushaltungen,

ohne Rücksicht, ob junge Töchter in
der Familie waren oder nicht. Töchternlose
Haushaltungen wären beinahe beleidigt gewesen,

wären sie nicht auch besucht worden. Mit
dem gleichen Spruch: «Ds Eischi oder ds Meitschi»

wurden dann die Eier verlangt.
Selbstverständlich musste, wo eine junge Tochter
vorhanden war, dieselbe die Eier ins Körbchen
des «Weibes» legen.

Sinngemäss muss die Sache nun so aufge-
fasst werden, dass die Töchter mit dem Schenken

der Eier sich für das am Fastnachtsball
offerierte Nachtessen bedanken wollten, also in
gewissem Sinne eine Gegenleistung. Damit
war die Tochter dann gegenüber ihrem vormaligen

Tänzer in keiner Weise weiterhin
verpflichtet.

Und nun noch zum Eierschmaus selbst:
derselbe wurde abwechslungsweise in den
verschiedenen Gaststätten abgehalten, vorausgesetzt,

dass der Gastwirt einen getrennten
Raum anbieten konnte. Zugelassen waren die
Teilnehmer am Ball (Knebler ausgeschlossen)
und ledige Männer jeder Altersstufe. Aber auf
keinen Fall wurden die jungen Töchter
beigezogen. Auch in dieser Hinsicht ist der Brauch in
der Folge verwässert worden, denn plötzlich
einmal waren auch die Töchter dabei, in den
letzten Jahren sogar vollständig Aussenste-
hende. Genau genommen hat der Brauch des

Eiersammeins schon dadurch seine Berechtigung

verloren, da überhaupt kein Ball mehr
stattfindet, an dem die jungen Burschen die
Töchter zum Nachtessen einladen. Leider sind
in den vergangenen Jahren mehrmals
unschöne Vorkommnisse aufgetaucht, so z. B.

dass verheiratete Frauen geschwärzt wurden,
dass die Maskierten am Nachmittag zu einer
gewissen Zeit betrunken sind und sich von
Gaststätte zu Gaststätte begeben und sich dabei

der Masken entledigen. Es ist zu befürchten,

dass sich der einst so schöne Brauch
immer mehr dem totalen Zerfall nähert.

In der Form, wie er früher in Splügen üblich
war, ist er mir aus den übrigen Talgemeinden
nicht bekannt. In den ersten 30 Jahren dieses
Jahrhunderts wurden auch ab und zu noch
Schlittenpartien durchgeführt, meistens nach
Andeer, aber einmal auch nach Hinterrhein,
da die Strasse ob Andeer keinen Schnee
aufwies. Das gesellschaftliche Leben war in jenen
Jahren viel mehr geschätzt als heute, bedenke

man nur, dass es in jenen Jahren in Splügen
einen Männerchor, einen Frauenchor und
einen Gemischten Chor gab. Und heute?

Der Spusakaffee
Dieser Brauch passt so gar nicht mehr richtig

in die heutige moderne «Landschaft»,
sondern hatte seinen tieferen Sinn, als unsere
Bergdörfer noch in sich geschlossene
Gesellschaften, besser gesagt Dorfgemeinschaften
waren. Ob er auch in den andern Talgemeinden

üblich war, entgeht meiner Kenntnis, er
dürfte jedoch niemals über die Grenzen einer
kleinen Anzahl Gemeinden hinausgereicht
haben. Wie schon der Name sagt, galt er stets der
Braut und beschränkte sich auch lediglich auf
Bräute die im Dorf aufgewachsen waren oder
dann aber vieljährig hier vor ihrer Verheiratung

ansässig gewesen waren. Er begann
meistens zum Zeitpunkt, da die Eheverkündung
angeschlagen wurde, also vom Tage an, da die
Brautleute «ins Kästli» kamen. Von diesem

Tage an erhielt die Braut in ihrem Elternhaus
alle Abende Besuch und zwar lediglich von
Frauen. Liier mögen wohl Absprachen getroffen

worden sein, einmal mochten es die jungen

121



Töchter gewesen sein, vielleicht getrennt in
mehreren Gruppen, dann Frauen aus der
engeren Verwandtschaft und schliesslich so

ziemlich alle Frauen, sofern nicht Feindschaften

einen Besuch ausschliessen Hessen. In den
Läden lagen der sogenannte Wunschzettel der
Braut auf, denn ich kann mich noch daran
erinnern, dass er oft aufgemacht war wie ein

Katalog sogar mit Bildausschnitten von
Haushaltungsartikeln aus Katalogen. Zum Teil wurden

die Geschenke direkt überbracht, zum Teil
konnten sie später im Laden abgeholt werden.
Verständlich, dass die nächsten Verwandten
etwas tiefer in den Geldbeutel greifen mussten,
dass vielleicht auch «Gotta» und «Götti» dies

im Alleingang machten. Hier dürften sich
gewisse ungeschriebene Richtlinien im Laufe der
Jahre ergeben haben. Ich bin aber nicht mehr
in der Lage, mir genauere Angaben zu beschaffen.

Der sogenannte «Wunschzettel» hielt sich
in jenen Jahren in bescheidenem Rahmen, der
Erwerbslage früherer Zeiten entsprechend. So

dürfte denn dieser Brauch im Grunde genommen

im heutigen Zeitalter kaum noch die
ehemalige Bedeutung beibehalten können: nämlich

einer neu zu gründenden Ehegemeinschaft

bei der Einrichtung eines Wohnheimes
nach Möglichkeit etwas behilflich zu sein.

Der Bräutigam konnte — aber musste nicht —

dabei sein. Bei diesen Anlässen dürfte wohl
reichlich aufgetischt worden sein und vermutlich

auch Wein, denn anschliessend an einen
solchen «Spusakaffe» wurde oft durch die jungen

Töchter das halbe Dorf auf den Kopf
gestellt. Ohne sich besondere Opfer auszuwählen,

wurden Wagen, Bänke, Scheitstöcke und
alles Erdenkliche weit weg geschafft. Die Töchter

liessen ihrem Übermut ungehemmten,
freien Lauf. Ich kann mich noch erinnern, dass
einmal das gesamte Terrassenmobiliar vom
«Bodenhaus» kreuz und quer über den Platz
verteilt am frühen Morgen aufgestellt war.
Auch die damals noch üblichen Benzinfässer
hatte ich einmal die Ehre am andern Morgen
wieder einzusammeln. Dieselben ergaben
wohl dem ganzen Treiben noch einen klanglich
kräftigen Rahmen.

Der «Niddlaschmaus»
Ich kann mich noch schwach daran

erinnern, dass ich selbst als kleiner Knirps an
einem solchen Anlass teilgenommen hatte.
Bevor ich diese Zeilen schreibe, habe ich der
Sicherheit wegen noch mit Christian Gredig-Gre-
dig eine Aussprache gehabt, und ihn dabei
nach Möglichkeit die Abwicklung des Brauches
schildern lassen. Er bestätigte mir, dass meine

Erinnerung über die Örtlichkeit genau
stimmte. Meistens habe der Anlass dort
stattgefunden, d. h. auf der ebenen Fläche östlich
des grossen Stalles von Jeremias Gredig-Trepp
in der sogenannten «Weid». Er kann sich
erinnern, dass er einmal bei der Rütihütte ausserhalb

der Nesabrücke stattgefunden hätte. Dies

mag wohl mehr ungünstigem Wetter, als
andern Gründen zuzuschreiben sein. Die Lage in
der Obern Rüti war viel romantischer, ein
Umstand, der für die Abhaltung eines solchen
Festes eine wesentliche Rolle spielen musste.
Wann der Brauch endgültig aufgegeben
wurde, daran konnte sich Chr. Gredig nicht
mehr erinnern, auf jeden Fall erinnere ich
mich, dass er nach 1936 nicht mehr üblich
war. Es dürfte jedoch sein, dass in der
nächstgelegenen Maiensässhütte der Käsereibetrieb
schon damals aufgegeben wurde. Der
«Niddlaschmaus» war nur mit dem inzwischen
endgültig erloschenen Käsereibetrieb in den
verschiedenen Maiensässen denkbar. Die
Bewirtschaftung der Maiensässe kenne ich aus eigener

Erfahrung noch sehr gut und werde sie an
anderer Stelle beschreiben.

Im Gegensatz zum Fastnachtstanz mit
Nachtessen, waren es in diesem Falle die jungen

Töchter, welche ihren Partner zum
«Niddlaschmaus» einluden. Über Durchführung
oder nicht dürfte wohl vorgängig eine Absprache

gehalten worden sein. Selbstverständlich
durfte eine rassige Ländlerkapelle nicht fehlen,

und es sollen dort noch die Kapellen Majo-
lett und Fink musiziert haben. Selbstverständlich

strömte von der Einwohnerschaft alles,

was dazu in der Lage war, übers Iseltibrückli
und über das unterste Strahlentobelbrückli
direkt dem Festplatz zu. Derselbe war nur soweit

122



hergerichtet, dass eine saubere Tanzfläche
einigermassen geschaffen wurde. Die Töchter
hatten vorgängig «Pitta» und «Guetzli» gebak-
ken und alles in die nahe, damals prächtige
Maiensässhütte gebracht. Auch das nötige
Essgeschirr war alles schön vorbereitet, ich kann
mir leicht vorstellen, dass hier manchem jungen

Menschen das Blut zu wallen begann,
wenn dann plötzlich die Musikanten ihre schönen

Melodien erschallen Hessen. Das warme
Wetter eines milden Junitages mochte ebenfalls

dazu beitragen, dass glückliche Gefühl
sich anbahnender Liebe zu fördern.
Ringsherum bildeten sich kleinere oder grössere
Grüppchen oder Gruppen, geschwungene
Nidel und Gebäck und Kaffee wurden dargeboten.

Auch Kaffee wurde gratis abgegeben,
dagegen wurde nie Alkoholika auf den Festplatz
gebracht. So herrschte dort ein munteres Treiben.

Ab und zu mochte sich wohl ein entflammtes

Pärchen etwas weiter entfernt haben, um
sich ungestört seine gegenseitige Zuneigung zu
offenbaren. Die milde Landschaft in
vorsommerlicher Blumenpracht, der herrliche Duft
frischen Lärchengrüns und dann dazwischen
weithin hörbar die sanften Klänge einer
gefühlsbetonten Musik, das alles mochte wohl
dazu beitragen, dass bei diesem Anlass für
manche jungen Leute die Grundlage für eine

spätere Ehe gelegt wurde. Es war ganz einfach
das Fest für junge liebesbedürftige Herzen.
Gerade das Eigentümliche an diesem Fest oder
Brauch war doch eben, dass die jungen Töchter

ihren Partner einladen durften. Dabei mag
wohl manche Tochter ihre Absicht mit der
Mutter abgesprochen haben, während dem
väterlichen Elternteil wohl kaum eine Rolle zuteil
kam. Es geht mir darum, dem Brauch ganz
einfach einen Sinn zu deuten. So glaube ich fest
daran, dass es ganz einfach darum ging, dass

man sich von nun an näher stand und sich in
der Folge freier fühlte, um sich öfters gemeinsam

sehen zu lassen, ehe es dann vielleicht zu
einem Verlöbnis kam.

Das Treiben, das ringsherum herrschte,
möchte ich in freier Phantasie ungefähr folgen-
dermassen schildern. Die ringsherum lagernden

Gruppen mochten sich ab und zu zur Hütte

begeben haben, um vielleicht ein «Broggli»
(kleine Gebse), wie sie damals in keiner
Maiensässhütte fehlten, Nidel zu holen. Vielleicht
wurde die Nidel auch in den damals gebräuchlichen

runden Holzgebsen auf den Platz getragen.

Das Anbieten von Gebäck dürfte Töchtern
der obern Schulklassen anvertraut worden
sein. In der Hütte durften auch jung verheiratete

Frauen mitgeholfen haben, damit die holden

Tänzerinnen die Burschen ihrer jungfräulichen

Zuneigung nicht zu lange auf sich warten

lassen mussten. Einfallsreiche Köpfe wird
es dazumal schon gegeben haben, und so wird
es an einer harmonischen Abwicklung des
Festes nicht gefehlt haben. Die Einwohnerschaft
eines Bergdorfes war in jenen Jahren eben
eine homogene Gemeinschaft, wie man sie sich
heute Mühe hat vorzustellen. Über die
Bekleidungsweise der damaligen jungen Töchter
konnte ich nichts mehr in Erfahrung bringen,
auf jeden Fall müssen die jungen Männer an
ihnen Gefallen gefunden haben. Gegen Abend
lichteten sich die Reihen, und in kleinen Gruppen

zogen die Leute dann wieder dem Dorfe zu,
nachdem die Kapelle unweigerlich begann,
ihre Instrumente zu verpacken, stand ihnen
doch noch eine lange Nacht des anstrengenden
Musizierens bevor.

Das Aufräumen in der Hütte wird man wohl
auf den nächsten Tag verschoben haben. Nach
dem Abendessen fand man sich wieder im
Bodenhaus ein, wo dann bis zum frühen Morgen
getanzt wurde, mit.dem üblichen Unterbruch
für das traditionelle Nachtessen.
Eigentümlicherweise ist dieser Brauch schon vor meiner
Hüterbubenzeit von 1919-1924 auf dem Pa-

nell eingegangen. Vermutlich hat ihm der Erste

Weltkrieg den Todesstoss versetzt, denn
allzuoft waren viele junge Wehrmänner unter
den Fahnen, als dass an eine sinnvolle
Durchführung zu denken gewesen wäre. Schade, es

war ein schöner Brauch. Als dann etliche Jahre

später die Käserei in den Maiensässen aufgegeben

wurde, hätte er ebenfalls aufgegeben
werden müssen. In viel spätem Jahren kam ich
dort oft während der Pilzzeit oder auf der Jagd
vorbei, dann tauchte dort die Erinnerung aus
frühester Kindheit nochmals in mir auf und

123



liess mich nachdenklich werden, wieviel Schönes

im Wandel der Zeiten neuen Lebens- und
Bewirtschaftungsformen weichen musste.

Eine etwas andere Version als die meinige
bekam ich später zu hören. Sie stammt von
Frau Fridi Mengelt-Trepp, in der Mühle, Splü-

gen. Sie dürfte dieselbe von ihrer Mutter
übernommen haben. Sie lautet folgendermassen:
Ein Nidlaschmaus habe nur in jenen Jahren
stattgefunden, wenn im vorangegangenen
Winter eine Schlittenfahrt durchgeführt
wurde. Dies mag stimmen, doch darfvermutet
werden, dass die Schlittenfahrten sich wohl oft
ohne Unterbruch in Abständen folgten. Die
Beschaffung von Pferden und Schlitten stellte
damals kein Problem dar. Dass er eine gewisse
Abgeltung gegenüber den Burschen war, die ja
zur Schlittenfahrt eine Tochter eingeladen hatten,

mag seine Richtigkeit haben, ganz ähnlich
wie meine Auslegung für den Eierschmaus am
«Bschurimittwuch».

Dagegen möchte ich aber an meiner Auslegung

festhalten, dass der Nidlaschmaus viel
eher die Voraussetzungen für eine spätere
Dauerverbindung zweier junger Leute schuf.
Die vorsommerliche Wärme, die milden
Abende und ringsherum die herrlich duftenden

Wiesen in voller Blumenpracht schufen
doch naturgemäss ganz andere Voraussetzungen

dafür, dass sich das «Herz zum Herzen»
(nach Schiller) finden würde, als eben die
winterliche Kälte unserer heimatlichen Bergtäler.
Der Vollständigkeit halber wollte ich auch
diese Ergänzung nicht unterlassen.

Ein Spiel der Hüterbuben: «Hurschi tagg
ins Loch»

Ich hütete ab meinem 11. Lebensjahre
jeweils im Frühling während der Maiensässzeit
und im Herbst nach der Alpentladung unsern
Viehbestand auf dem Panell. Wir waren dort
meist an die vier bis fünf Hüterbuben. Wir
vertrieben uns die oft lange Zeit gerne mit dem
«Hurschi» Spiel. Darum möchte ich es hier einmal

eingehend beschreiben. Erstens suchten
wir uns ein möglichst flaches Stück Gelände

aus. Dann wurde mit dem Sackmesser in der

Mitte der glatten Fläche ein rundes Loch
ausgeschnitten von ca. 12 cm Durchmesser. Das
Rasenstück sollte möglichst an einem Stück
bleiben. Dann wurde das Loch auf die
gewünschte Tiefe, ca. 6—7 cm, nachgenommen.
Nun wurden im Kreis herum und zwar in
gleichen Abständen zum Mittelloch und auch in
gleichen Abständen zwischen Loch und Loch
4—5 gleich grosse Löcher ausgenommen und
auf gleiche Weise vorbereitet wie das Mittelloch.

Die Rasenstücke wurden sorgsam in
einer gewissen Entfernung aufbewahrt. Um
ein ausgeglichenes Spiel zu gewährleisten,
war es Voraussetzung, dass alle Teilnehmer
mehr oder weniger gleich lange und möglichst
gerade Haselstöcke hatten. Nahmen nur vier
Buben am Spiel teil, blieben drei Löcher und
das Mittelloch offen, letzteres ständig. Die
übrigen Löcher wurden mit einem Rasenstück
zugedeckt. Also immer ein Loch weniger als

Mitspieler da waren. Ein sogenanntes «Hurschi»

hatte stets jeder bei sich. Es war ein ca. 4

cm langes, möglichst beidseits gerade
abgesägtes Stück von einem ca. 4 cm dicken Ast.
Der «Hursch», wie wir ihn auch zu nennen
pflegten, wurde nun an die 10—15 Meter weit
weggeworfen. Nun steckten alle 4 Teilnehmer
ihre Stöcke ins Mittelloch, einer zählte aufdrei,
und nun suchte jeder so rasch als möglich
seinen Stock in eines der Löcher zu stecken. Dabei
musste folgerichtig einer den Anschluss
verpassen, denn es standen für 4 Stöcke nur drei
Löcher offen. Dieser musste dann versuchen
den «Hursch» ins Mittelloch zu bringen. Dabei
versuchten die andern ihm denselben wieder
wegzuschlagen. In diesem Augenblick durfte
aber auch jeder andere versuchen, einem
andern sein ursprüngliches Loch zu besetzen. So

wechselte das Spiel natürlich in ständiger
Folge den Geprellten, und es gab immer wieder
sehr unterhaltsame Situationen.

Zu meiner Hüterbubenzeit herrschte die
Regel, dass demjenigen, dem es gelang, den
«Hursch», wie wir ihn nannten, ins Mittelloch
zu bringen, zu Beginn der nächsten Runde ein
Loch reserviert blieb. Dass einer den «Hursch»
ins Loch brachte, war jedoch sehr selten, so

124



dass diese Regel wohl übergangen werden
darf. Ich bin der Letzte, der aus dieser Zeit
noch Erinnerungen besitzt.

Wie bei jedem Spiel oder Sport ist jeder
zuerst einmal ein Anfänger, aber wenn man dieses

Spiel über Jahre hinaus betrieb, wurde
man schliesslich zum Routinier. Dies war auch
in meinem Falle so, in den letzten Jahren meiner

Hüterbubenzeit besass ich eine derartige
Routine, dass ich den «Nachwuchs» richtig an
der Nase herum zu führen vermochte. Es kam
wohl ab und zu einmal vor, dass einer einen
Stockhieb ans Schienbein erhielt, aber im grossen

und ganzen verlief das Spiel immer harmlos

und führte nur ganz selten zu kleinen
Reibereien. Das Spiel war immer am schönsten zu
viert. Man wird mir kaum glauben, dass ein
derart einfaches Spiel so unterhaltsam sein
kann. Trotzdem war es sehr abwechslungsreich

und förderte auch ganz bestimmt die

Konzentration, ohne dass wir uns dessen
damals überhaupt bewusst wurden. Ob das Spiel
von den Hüterbuben noch im gleichen
Umfange gepflegt wird, ist mir unbekannt, es wäre
jedoch schade, wenn es aufgegeben würde.

Der «Schällenabet»
Alljährlich am Abend vor dem Alpaufzug auf

die Splügner Alpen Danatz und Rhäzüns findet
der sogenannte «Schällenabend» der Splügner
Schuljugend statt. Die Kinder Hessen sich früher

in einem Gasthaus (viele Jahre bei Frau
Ronomelli im heute abgebrochenen Gasthaus

Spinas an der Splügenstrasse) ihren Milchreis
kochen, und dazu tranken sie Kakao. Hier waren

schon kleine Knirpse dabei und grössere
Kinder bis und mit der letzten Unterschulklasse.

Das Mitmachen stand allen Kindern
offen, ob aus landwirtschaftlichen Kreisen oder
andern Revölkerungsschichten. Heute, da sie

in den Gaststätten keine Aufnahme mehr
finden, wird ihnen der Milchreis in der Schulküche

des neuen Schulhauses zubereitet. Dann
bereits kurz nach 20 Uhr durchziehen sie

einige Male das Dorf, alle mit Kuhschellen
bewehrt, die sie möglichst lautstark erklingen
lassen. Alle etliche hundert Meter verstummen
alle Schellen und etliche der grösseren Knaben

rufen laut den Spruch aus: «Dia Herra und
Pura schlafa in süesser Ruah, mora gänd
Glogga und Plümpa d'an Alpa zua». Einmal
hört man den Spruch in dieser Version,
manchmal aber auch nur «Dia Herra und Pura

usw.», welche Version die ursprüngliche ist,
dürfte eigentlich unwichtig sein. Die «Kleinen»
durchqueren das Dorf einige Male, dann begeben

sie sich nach Hause. Gegen Mitternacht
kehren dann die «grossen» Hüterbuben von
ihrem Milchreisessen ins Dorf zurück und
machen ebenfalls etliche Male die Runde, und dabei

sagen sie denselben Spruch, wobei strenge
darauf geachtet wird, dass während dieser
Zeit keine Schelle erklingt. Heute stehen ihnen
keine Maiensässhütten mehr zur Verfügung,
so sind sie auf den sogenannten Strahla Pavillon

angewiesen, der vor bald einmal 40 Jahren
an einem schönen Aussichtspunkt auf dem

sogenannten alten Pflanzgarten bei der früheren
Strahlawiese errichtet wurde.

Und nun einige persönliche Eindrücke, die
mir aus meiner Hüterbubenzeit in Erinnerung
geblieben sind. Einmal unsere Glocken und
Plümpen. Das Paradestück war die sog.
«Schumachers. Sie gehörte dem Vater von alt
Postkondukteur Christian Schumacher. Ich kann
mich noch gut an ihn erinnern, als er bereits
ein alter Mann war. Er trug mit Vorliebe ein
kleines gestepptes, schwarzes Käppchen mit
kurzem Schild, wie sie früher bei Schmiedemeistern

üblich waren, was er aber von Beruf
gewesen ist, entgeht meiner Kenntnis.
«D'Schumacheri» hatte keinen Riemen mehr,
war aber ein Ungetüm einer «Plümpa» und so

schwer, dass sich immer zwei der stärksten
Hüterbuben in die Arbeit teilten, um sie zum
Erklingen zu bringen. Sie hatte einen nicht
eben schönen Klang, untermauerte jedoch das

ganze in klangvoller Weise mit ihrem dumpfen
Ton. Die zweitgrösste kam von Öhi Jakob Gre-

dig-Trepp auf der Neustrasse, und die dritt-
grösste kam aus der Pratigiana. Meine war von
meinem Vater vom Gutsbetrieb «Canova» im
Domleschg, sie trägt auf der schön gearbeiteten

Schnalle noch meinen Namen eingraviert.
Sie hatte einen derart schönen Klang, den ich
heute noch aus allen andern heraus höre. Hof-

125



fentlich tragen die heutigen Besitzer Sorge zu
ihr, ist es ja nur allzu bekannt, wie gerne solche
Sachen heute gestohlen werden. Es hatte aber
auch eine Anzahl recht schöner Glocken im
Dorf, damals die Schönste ebenfalls in der Pra-
tigiana. Ich erinnere mich, dass wir einige
Male in der Rüti von Christian Sprecher den
Reis kochten. Einige Male waren wir in der Rü-
tihütte ob der Nesabrücke, an dieser Hütte hatten

verschiedene Bauern Anteile.
Schliesslich erinnere ich mich genau daran,

dass wir einmal auch im Älpli waren. Dort
stand damals unten gegen den Rhein, stark in
den Boden eingegraben eine kleine Hütte, in
welcher auch noch Käse hergestellt wurde. Als
ich dort dann viele Jahre später, nach meiner
Rückkehr aus Italien, beim Fischen vorbeiging,
war ich nicht wenig erstaunt, dort nur mehr
eine schon stark von Sträuchern überwucherte
Hofstatt vorzufinden. In jenen Jahren kam es

oft vor, dass wir auf dem Heimweg von jungen
Burschen erschreckt wurden, indem sie sich
mit einem alten Leintuch umwickelten und wie
Geister aussahen. An solchen Sachen fand ich
dann jeweils recht wenig Geschmack, waren
mir doch auch die «Bschuri Maschera» ein
Graus gewesen. Es waren dies auch wirklich
dumme Scherze, wie leicht hätte ein solcher
Streich in der Nesaschlucht doch einmal böse

Folgen haben können. Reis, Kakao und Zucker
brachte jeder das ihm zugedachte Quantum
mit, Essgeschirr natürlich auch. Die Milch

wurde uns wohl von den Bauern gratis abgegeben,

ich könnte mich auf jeden Fall nicht
erinnern, dass wir jemals Geld gesammelt hätten.
Am Abend vor der Alpfahrt ging es meistens in
den Wirtshäusern recht lebhaft zu. So mochten
wir denn, wenn wir jeweils unsere etlichen
Runden gemacht hatten und dabei brav unsern
Wunsch auf gute Ruhe verkündet hatten, wohl
lange nicht immer die letzten gewesen sein, die
sich zur wohlverdienten Ruhe legten.

Und nun noch meine Ansicht über das Alter
dieses Brauches. Ich persönlich glaube nicht,
dass er bei uns sehr alt ist. In alten Protokollen
der Gemeinde Splügen aus den 60er bis 80er
Jahren des 19. Jahrhunderts konnte ich
entnehmen, dass die damalige Alp Rhäzüns

durchwegs mit Vieh aus der oberitalienischen
Nachbarschaft bestossen wurde. Für das

Splügner Vieh reichte die Danatzalp reichlich
aus. Bis zur Eröffnung der Gotthardbahn
wurde ein grosser Anfall der jeweiligen
Heuernte an Pferde verfüttert. Die Viehzucht
spielte eine zweitrangige Rolle. Da ist es leicht
denkbar, dass dieser Brauch erst in spätem
Jahren hier Fuss fasste, vielleicht durch
Schilderungen aus andern bündnerischen
Talschaften. Das lässt sich heute nur mehr vermuten,

tut auch weiter nichts zur Sache. Hoffen
wir einzig, dass der schöne Brauch in unserem
Dorfe noch recht lange in anständiger Form
erhalten bleiben möge.

126


	Altes Brauchtum im Bergdorf

