Zeitschrift: Bindner Jahrbuch : Zeitschrift fir Kunst, Kultur und Geschichte

Graubiindens
Herausgeber: [s.n]
Band: 30 (1988)
Artikel: Bildung und Demokratie
Autor: Gir, Paolo
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-971980

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-971980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ser an der Realitit zerbrochen. Die
Menschheit wird daran erinnert, dass
sie sterblich ist. Uberdies muss sie frither
oder spiter zur Kenntnis nehmen, dass
auch ein noch so «humanes» System
sich nicht an die Stelle Gottes setzen
kann, denn um ein solches materialisti-
sches System zum Funktionieren zu
bringen, bediirfte es der gottlichen
Weisheit. Wir sind weit davon entfernt.

Offenbar ist Gott an dessen Funktio-
nieren nicht interessiert, sonst wire uns
nicht gesagt worden: Mein Reich ist
nicht von dieser Welt. Kein irdisches
Reich Gottes also, und moégen noch so
viele Theologen (die es eigentlich besser
wissen miussten, sofern sie Theologen,
nicht Politiker sind) es herbeizupredi-
gen versuchen. Kein materialistisches
Paradies auf Erden. Das ist bankrott
und war als Hirngespinst von Anfang
an ein vorgespiegelter Wert. Diese Erde
ist geschaffen worden (nicht von Des-
cartes und auch nicht von seinen Nach-
folgern im Geiste), und alles Geschaf-
fene vergeht einmal. Dies ist die reale
Bedrohung, falls man es als Bedrohung
sehen will. Wann sie allem Irdischen ein
Ende setzen wird, ist ungewiss, aber an-
gesichts der ungeheuren Zeitrdume, die
das Leben auf dieser Erde gebraucht
hat, um sich zu den heutigen Formen zu
entwickeln, kann man wohl nicht mit
einer Fortdauer iiber eine bis zwei oder
auch drei Generationen rechnen. Wer
das tut (und Hildesheimer ist beileibe
nicht der einzige), zeigt uns bloss die
Kehrseite  des  Sicherheitsdenkens:
Wenn schon kein sicheres Paradies,
dann eben der sichere Untergang in ab-
sehbarer Zeit. Ohne Sicherheit geht es
offenbar nicht mehr.

Irdische Unsicherheit ist unser eigent-
liches Lebenselement, denn weder tiber
das Wann und Wie des individuellen
Todes noch des Weltendes herrscht Ge-
wissheit, bloss tiber das Ja oder Nein.
Sie ist nur ertraglich vor dem Hinter-
grund jenseitiger, transzendentaler Si-
cherheit. Dafiir haben die Anhinger
materialistischer Ersatz-Religionen, de-
ren Credo der «Fortschritt» im Sinne to-
taler diesseitiger Sicherheit ist, nie ein
Organ gehabt. Religioses Denken ist fiir
sie «Opium», ein Betdiubungsmittel, das
vom Erkennen und Bekdmpfen der
haarstriubenden Ungerechtigkeit auf

138

dieser Welt ablenkt. Dass auch eine Er-
satz-Religion, ndmlich das Hoffnung-
machen auf total sichere und gerechte
irdische Zustande, «Opium» ist, sehen
sie nicht., Das Fiasko der Pseudoreli-
gion, wie es sich in cen Untergangsvisio-
nen offenbart, spricht fiir die echten Re-
ligionen, die schliesslich nicht Erfindun-
gen reaktiondrer Herrschaftskreise
sind, sondern uralt: Menschheitserfah-
rungen. Ihnen zufolge ist diese Erde der
Ort eines bloss voriibergehenden Auf-
enthaltes «im Fleische». Dieser Aufent-
halt ist nicht die einzige Mglichkeit des
Existierens und sollte darum nicht tiber-
bewertet oder verabsolutiert werden.
Das heisst nun allerdings nicht, wir
brauchten diesem Aufenthaltsort nicht
Sorge zu tragen. Wo die heutigen Zu-
stande sich verbessern lassen, soll man
es tun. Bloss soll niemand meinen, es
gebe dafiir unfehlbare Rezepte, oder
tberhaupt keine Rezepte, wie Hildes-
heimer glaubt. Mgglichst umweltge-
rechtes Verhalten des Einzelnen, so gut
er es eben versteht, mehr kann man
nicht verlangen, auch von Behorden
und Institutionen nicht. Der gute Wille
dafiir wird jedoch durch tiberschies-
sende Aktionen (in Worten und Taten)
der Umweltfanatiker nicht gestirke,
sondern eher reduziert. Extremisten je-
der Art finden selten breites Gehor. Wer
so laut schreit, muss unrecht haben.
Besser als lautes Schreien ist leises Tun.

Die Umweltproblematik hat das
Gute, uns zum Bewusstsein zu bringen,
wie prekir, wie unsicher die menschli-
che Existenz auf Erden ist. Wir miissen

uns jedoch vom Hochmut befreien, es
lige in unserer Hand, diese Existenz,
auch die aussermenschliche, im Idealzu-
stand zu erhalten und gegen alle rauhen
Winde abzusichern. Wir sind zwar nicht
machtlos, wie Hildesheimer meint,
doch kénnen wir in unserer Beschrinkt-
heit nur kurzsichtigen Gebrauch von
unsern Moglichkeiten machen. Ob das,
was wir tun, der Umwelt auch wirklich
niitzt, ist deshalb letzten Endes hochst
unsicher. Der Mensch, das ist uns am er-
sten Karfreitag gesagt worden, weiss
nicht, was er tut. Das soll uns nun aber
nicht davon abhalten, trotzdem etwas
zu tun, in aller Bescheidenheit und ohne
auf ein Ende mit Schrecken zu schielen,
denn unser Tun ist nur dann sinnvoll,
wenn es eingebettet ist in die existen-
tielle Unsicherheit alles Lebenden, dem
zwar ein irdisches Ziel gesetzt ist, das
uns aber nicht Angst macht, weil es da-
zugehort wie der Anfang. Das, meine
ich, ist der richtige Einklang mit der uns
umgebenden Natur. Sie ist sterblich wie
wir. Es niitzt nichts, die Sterblichkeit zu
verdringen, sich dagegen hysterisch
aufzulehnen oder Dimme dagegen zu
bauen. Das verstellt uns bloss den Blick
auf die einzige Gewissheit, die wir ha-
ben: Dass kein Leben ewig dauert, und
dass nicht wir die Dauer bestimmen.
Soll nun aber das Bewusstsein unserer
Sterblichkeit uns davon abhalten, etwas
zu tun? Martin Luther hat gesagt:
«Wenn ich wisste, dass die Welt mor-
gen untergeht, wiirde ich trotzdem
heute noch ein Apfelbiumchen pflan-
zen.» Ein Buch schreiben, kénnte damit
auch gemeint sein.

Bildung und Demokratie

von Paolo Gir

In einer Note iiber Alexis de Tocque-
ville (erschienen in der «Critica» vom
20. Januar 1943) unterscheidet Bene-
detto Croce die freiheitliche Demokra-
tie vom Demokratismus, diese letzte
Staatsform ersetzt — so Croce —in ihrem
Radikalismus und in ihrer oberflichli-
chen Auffassung des offentlichen Le-
bens die Qualitit durch die Quantitit

und die Wirklichkeit der Freiheit durch
einen scheinbaren Formalismus. Eine
solche Praxis erleichtert, indem sie —
ohne es zu wollen — ins Extreme geht,
das Aufkommen von autoritiren Lo-
sungen, die sie anfangs verponte.

Eine freiheitliche Demokratie soll
also, im Lichte der soeben formulierten
Unterscheidung, immer darnach trach-



ten, nicht bloss formal zu sein, sondern
das Prinzip und die Handhabung der
Freiheit als lebendiges und ethisches
Element in ihrem Wesen zu bewahren
und zu férdern. Eine freie Demokratie
muss (will sie nicht in eine volkisch-de-
spotische Tyrannei des Quantitatskrite-
riums herabsinken) die Freiheit erleben
und sie als zirkulierendes Blut in threm
sozial-politischen Geflige wahrnehmen.

Die Frage, die sich in diesem Zusam-
menhang stellt, ist nun folgende: Wie
kann eine Demokratie so erhalten blei-
ben, dass in ihr die Freiheit als ethisch-
politische Uberlebensbedingung fak-
tisch gewihrleitet ist? Die Antwort auf
diese Frage kann nur dann iiberzeugend
gegeben werden, wenn wir das Wesen
und die Pflege der Freiheit im genannten
Sinne mit Bezug auf die Bildung denken.
Bildung kann aber, als Bedingung und
als Motivation der Freiheit im demo-
kratischen Staate nur dann ihre Funk-
tion verwirklichen, wenn sie etwas
mehr bedeutet als nur Leistungs- und
Fachbildung. Im Unterschied zur Bil-
dung im Sinne einer einseitigen Forde-
rung des praktisch-zweckgerichteten
Fortschrittes im Bereiche der Technik
und der Wirtschaft, ist die hier gemeinte
Bildung ein fortwihrender Reifungs-
prozess im Inneren des Individums; sie
will die Bejahung und die Festigung der
kritischen Urteilskraft des Menschen im
Lichte seines ethisch-geistigen Bewusst-
seins erwecken.

Ist Bildung ein «unmittelbares
Schauen in einer Form und in Sinnbezo-
genheiten» (Scheler), dann bildet sie die
unumgingliche Voraussetzung des poli-
tischen und zivilen Lebens; so verstan-
den, ist sie das einzige Mittel, um den
Menschen einen gesellschaftlich-politi-
schen Freiheitsraum zu sichern. Wahre
Bildung gewihrt dem Menschen — in-
dem sie ihm eine Ubersicht iiber die
Dinge gestattet — eine Orientierung im
Theoretischen und im Praktischen. Es
ist offensichtlich, dass sie dadurch ge-
gen jede Beschrinkung im Sinne des Ab-
solutismus, des Radikalismus und der
Diktatur gerichtet ist. Staatspolitisch ist
sie, dies vorausgesetzt, von entscheiden-
der Bedeutung. Bildung bedeutet aber
auch Befreiung des Menschen im Zeit-
alter des Konsumismus und Erziehung
zur personlichen Verantwortung gegen-

tiber den schicksalsbestimmenden
Michten des Industrialismus und der
Technologie.

Frustriert durch Langeweile mitten in
einem automatisierten Dasein und ab-
geschnitten vom lebendigen Kontakt
mit der Wirklichkeit (Beziehungslosig-
keit zur Umwelt), lauft der Mensch Ge-
fahr, direkt oder indirekt vom Angebot
des Emotionalen, des Sensationalen und
des Irrationalen erfasst zu werden. Was
in einer so gearteten Gesellschaft zahlt,
ist vor allem die materielle Sicherheit;
Unterschiede materiellen oder idealen
Charakters, Toleranz, Skepsis und Dif-

ferenzierungen werden durch einen in-
stitutionalisierten Sicherheitsmechanis-
mus weitgehend geschwicht. Es liegt
also auf der Hand, dass in einem sol-
chen Zustand das Innere des Menschen,
d.h. sein Denkvermégen und sein Emp-
finden, durch Bildung geférdert und

verstirkt werden kann.

Bildung ist ihrem Wesen nach konti-
nuierlich: Sie erschliesst dem Menschen
neue Aspekte fir die Zukunft ohne da-
bei die Konstanten, die in der Vergan-
genheit den Menschen zum Menschen
machten, zu verdringen.

Nachtgedanken

von Peter Metz

Wer von uns Modernen fiihlte sich
nicht heute noch angesprochen vom
herrlichen Abendlied, das Ernst Moritz
Arndt vor hundertfiinfzig Jahren nie-
derschrieb? Dessen erste Strophe lautet:

Der Tag ist mun vergangen,
Und dunkel schlift die Welt,
Die hellen Sterne prangen
Am blauen Himmelszelt;
Nur in den griinen Zweigen
Singt noch diie Nachtigall,
Im weiten, tiiefen Schweigen
Der einz’ge ILebensschall.

Romantische Traumerei? Ladngst
tiberholter Schmalz? Nein, uns will
diinken, der Dichter Arndt habe in der
ersten Strophe seines Gedichtes und erst
recht in den folgeraden unvergéngliche
Werte heraufbescliworen und unver-
wiistliche Sehnsiiclhte in uns geweckt.
Im weiten, tiefen Schweigen! Ja, einst
war es wirklich sio, dass die Nichte
Schweigen bedeutetten, Stille, Ruhe, Ge-
borgenheit. Man fiindet sie heute kaum
noch oder nur, wenn man weit, weit
weg zieht, fort vom der Zivilisation in
die stillen Gefilde cler Einsamkeit. Was
denn hat die moderne Menschheit hier-
zulande mit der Nacht gemacht! Mitder
erholsamen Dunkeilheit und dem Ster-
nengeflimmer! Was einst wohltuende
Dunkelheit war, wiird heute in den Stid-
ten und Halbstidten zerrissen von den

grellen Leuchtreklamen, den brutalen
Strassenbeleuchtungen, die taghell
scheinen lassen, was die Schopfung zur
Dunkelheit bestimmt hat. Und das tiefe
Schweigen erst recht! Es ist einem erbar-
mungslosen Betrieb gewichen, Geratter,
Gekreische von Motorfahrzeugen aller
erdenklichen Sorten. Gehupe der Stras-
senpolizei, Sirenen und das Rufen des
Martinshorns zerreissen die Stille der
Nacht . ..

Unlidngst pflog ich ein kurzes Ge-
sprich mit einem Berufsmann, der die
Nacht, unsere Nichte, kennt, einem Po-
lizisten. Er erkldrte mir, Aussenste-
hende machten sich keine Vorstellung
von dem, was in unseren Nichten alles
vor sich gehe, vom wilden, irrsinnigen
Herumrasen der Genussjiger, denen
keine Fahrstrecke zu weit und kein
Strassengewirr zu unbequem ist, um
sich dort einzufinden, wo noch Betrieb
herrsche. Da werde gejagt, werde ge-
blinkt und gehupt, werde mit kreischen-
den Bremsen gestoppt und mit wildem
Gejaule gehetzt, wie es der Meute ge-
falle. Vom Samstag bis zum nichsten
Samstag, halbe Nichte durch die einen,
ganze die andern. An diese seine Fest-
stellung kniipfte der tiichtige Mann fol-
gende Betrachtung an: Wenn es auf ihn
ankime, wiirde als vorlaufige Notmass-
nahme gegen einen Teil der Schiden an
unserer Umwelt, an unserer Gesund-
heit, fiir vier bis fiinf Nichte pro Wo-

139



	Bildung und Demokratie

