
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 30 (1988)

Artikel: Bildung und Demokratie

Autor: Gir, Paolo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-971980

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-971980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ser an der Realität zerbrochen. Die
Menschheit wird daran erinnert, dass

sie sterblich ist. Überdies muss sie früher
oder spater zur Kenntnis nehmen, dass

auch ein noch so «humanes» System
sich nicht an die Stelle Gottes setzen

kann, denn um ein solches materialistisches

System zum Funktionieren zu

bringen, bedurfte es der göttlichen
Weisheit Wir sind weit davon entfernt.

Offenbar ist Gott an dessen Funktionieren

nicht interessiert, sonst ware uns
nicht gesagt worden: Mein Reich ist
nicht von dieser Welt. Kein irdisches
Reich Gottes also, und mögen noch so

viele Theologen (die es eigentlich besser

wissen mussten, sofern sie Theologen,
nicht Politiker sind) es herbeizupredi-

gen versuchen. Kein materialistisches
Paradies auf Erden. Das ist bankrott
und war als Flirngespinst von Anfang
an ein vorgespiegelter Wert. Diese Erde

ist geschaffen worden (nicht von
Descartes und auch nicht von seinen
Nachfolgern im Geiste), und alles Geschaffene

vergeht einmal. Dies ist die icale
Bedrohung, falls man es als Bedrohung
sehen will. Wann sie allem Irdischen ein
Ende setzen wird, ist ungewiss, aber

angesichts der ungeheuren Zeiträume, die
das Leben auf dieser Erde gebraucht
hat, um sich zu den heutigen Formen zu

entwickeln, kann man wohl nicht mit
einer Fortdauer über eine bis zwei oder
auch drei Generationen rechnen Wer
das tut (und Hildesheimer ist beileibe

nicht der einzige), zeigt uns bloss die

Kehrseite des Sicherheitsdenkens-
Wenn schon kein sicheres Paradies,
dann eben der sichere Untergang in
absehbarer Zeit. Ohne Sicherheit geht es

offenbar nicht mehr.

Irdische Unsicherheit ist unser eigentliches

Lebenselement, denn weder über
das Wann und Wie des individuellen
Todes noch des Weltendes herrscht
Gewissheit, bloss über das Ja oder Nein.
Sie ist nur erträglich vor dem Hintergrund

jenseitiger, transzendentaler
Sicherheit. Dafür haben die Anhänger
materialistischer Ersatz-Religionen,
deren Credo der «Fortschritt» im Sinne
totaler diesseitiger Sicherheit ist, nie ein
Organ gehabt. Religiöses Denken ist fur
sie «Opium», ein Betäubungsmittel, das

vom Erkennen und Bekämpfen der
haarstraubenden Ungerechtigkeit auf

dieser Welt ablenkt Dass auch eine
Ersatz-Religion, nämlich das Hoffnungmachen

auf total s,chere und gerechte
irdische Zustande, «Opium» ist, sehen

sie nicht. Das Fia.ko der Pseudoreh-

gion, wie es sich in cen Untergangsvisio-
nen offenbart, spricht fur die echten

Religionen, die schlies.hch nicht Erfindungen

reaktionärer Herrschaftskreise
sind, sondern uralt» Menschheitserfahrungen.

Ihnen zufolge ist diese Erde der
Ort eines bloss vorübergehenden
Aufenthaltes «im Fleische». Dieser Aufenthalt

ist nicht die ein/ige Möglichkeit des

Existierens und sollte darum nicht
uberbewertet oder verabsolutiert werden.

Das heisst nun allerdings nicht, wir
brauchten diesem Aufenthaltsort nicht
Sorge zu tragen. V/o die heutigen
Zustande sich verbessern lassen, soll man
es tun. Bloss soll niemand meinen, es

gebe dafür unfehlbare Rezepte, oder
überhaupt keine Rezepte, wie Hildesheimer

glaubt. Möglichst umweltgerechtes

Verhalten des Einzelnen, so gut
er es eben versteht, mehr kann man
nicht verlangen, auch von Behörden
und Institutionen nicht. Der gute Wille
dafür wird jedoch durch uberschies-
sende Aktionen (in Worten und Taten)
der Umweltfanatiker nicht gestärkt,
sondern eher reduziert. Extremisten
jeder Art finden selten breites Gehör. Wer
so laut schreit, muss unrecht haben.
Besser als lautes Schreien ist leises Tun.

Die Umweltproblematik hat das

Gute, uns zum Bewusstsein zu bringen,
wie prekär, wie unsicher die menschliche

Existenz auf Erden ist. Wir müssen

In einer Note über Alexis de Tocque-
ville (erschienen m der «Critica» vom
20. Januar 1943) unterscheidet Benedetto

Croce die freiheitliche Demokratie

vom Demokratismus, diese letzte
Staatsform ersetzt - so Croce - in ihrem
Radikalismus und in ihrer oberflächlichen

Auffassung des öffentlichen
Lebens die Qualität durch die Quantität

uns jedoch vom Hochmut befreien, es

läge in unserer Hand, diese Existenz,
auch die aussermenschhche, im Idealzustand

zu erhalten und gegen alle rauhen
Winde abzusichern Wir sind zwar nicht
machtlos, wie Hildesheimer meint,
doch können wir in unserer Beschranktheit

nur kurzsichtigen Gebrauch von
unsern Möglichkeiten machen. Ob das,

was wir tun, der Umwelt auch wirklich
nutzt, ist deshalb letzten Endes höchst
unsicher. Der Mensch, das ist uns am
ersten Karfreitag gesagt worden, weiss
nicht, was er tut. Das soll uns nun aber
nicht davon abhalten, trotzdem etwas
zu tun, m aller Bescheidenheit und ohne
auf ein Ende mit Schrecken zu schielen,
denn unser Tun ist nur dann sinnvoll,
wenn es eingebettet ist in die existentielle

Unsicherheit alles Lebenden, dem

zwar ein irdisches Ziel gesetzt ist, das

uns aber nicht Angst macht, weil es

dazugehört wie der Anfang. Das, meine
ich, ist der richtige Einklang mit der uns
umgebenden Natur. Sie ist sterblich wie
wir. Es nutzt nichts, die Sterblichkeit zu
verdrangen, sich dagegen hysterisch
aufzulehnen oder Damme dagegen zu
bauen. Das verstellt uns bloss den Blick
auf die einzige Gewissheit, die wir ha

ben: Dass kein Leben ewig dauert, und
dass nicht wir die Dauer bestimmen.
Soll nun aber das Bewusstsein unserer
Sterblichkeit uns davon abhalten, etwas
zu tun? Martin Luther hat gesagt
«Wenn ich wusste, dass die Welt morgen

untergeht, wurde ich trotzdem
heute noch ein Apfelbaumchen pflanzen.»

Em Buch schreiben, konnte damit
auch gemeint sein.

und die Wirklichkeit der Freiheit durch

einen scheinbaren Formalismus. Eine
solche Praxis erleichtert, indem sie -
ohne es zu wollen — ins Extreme geht,
das Aufkommen von autoritären
Losungen, die sie anfangs verpönte.

Eine freiheitliche Demokratie soll
also, im Lichte der soeben formulierten
Unterscheidung, immer darnach trach-

Bildung und Demokratie

von Paolo Gir

138



ten, nicht bloss formal zu sein, sondern
das Prinzip und die Handhabung der
Freiheit als lebendiges und ethisches
Element m ihrem Wesen zu bewahren
und zu fordern. Eine freie Demokratie
muss (will sie nicht in eine volkisch-de-
spotische Tyrannei des Quantitatsknte-
nums herabsinken) die Freiheit erleben
und sie als zirkulierendes Blut in ihrem
sozial-politischen Gefuge wahrnehmen.

Die Frage, die sich in diesem
Zusammenhang stellt, ist nun folgende Wie
kann eine Demokratie so erhalten bleiben,

dass in ihr die Freiheit als ethisch-

politische Uberlebensbedingung
faktisch gewahrleitet ist? Die Antwort auf
diese Frage kann nur dann uberzeugend
gegeben werden, wenn wir das Wesen

und die Pflege der Freiheit im genannten
Sinne mit Bezug auf die Bildung denken.

Bildung kann aber, als Bedingung und
als Motivation der Freiheit im
demokratischen Staate nur dann ihre Funktion

verwirklichen, wenn sie etwas
mehr bedeutet als nur Leistungs- und
Fachbildung. Im Unterschied zur
Bildung im Sinne einer einseitigen Forderung

des praktisch-zweckgerichteten
Fortschrittes im Bereiche der Technik
und der Wirtschaft, ist die hier gemeinte
Bildung ein fortwahrender Reifungs-

prozess im Inneren des Individums; sie

will die Bejahung und die Festigung der
kritischen Urteilskraft des Menschen im
Lichte seines ethisch-geistigen Bewusst-

seins erwecken.

Ist Bildung ein «unmittelbares
Schauen in einer Form und m Sinnbezo-

genheiten» (Scheler), dann bildet sie die

unumgängliche Voraussetzung des
politischen und zivilen Lebens, so verstanden,

ist sie das einzige Mittel, um den

Menschen einen gesellschaftlich-politi
sehen Freiheitsraum zu sichern. Wahre
Bildung gewahrt dem Menschen —

indem sie ihm eine Ubersicht über die

Dinge gestattet — eine Orientierung im
Theoretischen und im Praktischen. Es

ist offensichtlich, dass sie dadurch
gegen jede Beschrankung im Sinne des

Absolutismus, des Radikalismus und der

Diktatur gerichtet ist. Staatspohtisch ist
sie, dies vorausgesetzt, von entscheidender

Bedeutung Bildung bedeutet aber
auch Befreiung des Menschen im Zeitalter

des Konsumismus und Erziehung
zur personlichen Verantwortung gegen¬

über den schicksalsbestimmenden
Machten des Industriahsmus und der

Technologie.
Frustriert durch Langeweile mitten in

einem automatisierten Dasein und
abgeschnitten vom lebendigen Kontakt
mit der Wirklichkeit (Beziehungslosig-
keit zur Umwelt), lauft der Mensch
Gefahr, direkt oder indirekt vom Angebot
des Emotionalen, des Sensationalen und
des Irrationalen erfasst zu werden. Was

in einer so gearteten Gesellschaft zahlt,
ist vor allem die materielle Sicherheit;
Unterschiede materiellen oder idealen
Charakters, Toleranz, Skepsis und Dif-

Wer von uns Modernen fühlte sich
nicht heute noch angesprochen vom
herrlichen Abendlied, das Ernst Moritz
Arndt vor hundertfunfzig Jahren
niederschrieb? Dessen erste Strophe lautet:

Der Tag ist nun vergangen,
Und dunkel schlaft die Welt,
Die hellen Sterne prangen
Am blauen Himmelszelt;
Nur in den g.runen Zweigen
Singt noch due Nachtigall,
Im weiten, tuefen Schweigen
Der einz'ge Lebensschall.

Romantische Traumerei' Langst
überholter Schmalz? Nein, uns will
dunken, der Dichtter Arndt habe in der

ersten Strophe seinies Gedichtes und erst
recht in den folgenden unvergängliche
Werte heraufbeschworen und
unverwüstliche Sehnsüchte in uns geweckt.
Im weiten, tiefen 'Schweigen' Ja, einst
war es wirklich s-o, dass die Nachte
Schweigen bedeutelten, Stille, Ruhe,
Geborgenheit. Man fnndet sie heute kaum
noch oder nur, wffinn man weit, weit
weg zieht, fort von der Zivilisation in
die stillen Gefilde der Einsamkeit. Was
denn hat die moderne Menschheit
hierzulande mit der Naicht gemacht! Mit der
erholsamen Dunkelheit und dem

Sternengeflimmer! Wais einst wohltuende
Dunkelheit war, witrd heute in den Städten

und Halbstadten zerrissen von den

ferenzierungen werden durch einen
institutionalisierten Sicherheitsmechanismus

weitgehend geschwächt. Es hegt
also auf der Hand, dass in einem
solchen Zustand das Innere des Menschen,
d.h. sein Denkvermögen und sein
Empfinden, durch Bildung gefordert und
verstärkt werden kann.

Bildung ist ihrem Wesen nach
kontinuierlich- Sie erschhesst dem Menschen

neue Aspekte fur die Zukunft ohne dabei

die Konstanten, die in der Vergangenheit

den Menschen zum Menschen
machten, zu verdrangen.

grellen Leuchtreklamen, den brutalen
Strassenbeleuchtungen, die taghell
scheinen lassen, was die Schöpfung zur
Dunkelheit bestimmt hat. Und das tiefe

Schweigen erst recht! Es ist einem
erbarmungslosen Betrieb gewichen, Geratter,
Gekreische von Motorfahrzeugen aller
erdenklichen Sorten. Gehupe der Stras-

senpolizei, Sirenen und das Rufen des

Martinshorns zerreissen die Stille der

Nacht.

Unlängst pflog ich ein kurzes
Gesprach mit einem Berufsmann, der die

Nacht, unsere Nachte, kennt, einem
Polizisten. Er erklarte mir, Aussenste-
hende machten sich keine Vorstellung
von dem, was in unseren Nachten alles

vor sich gehe, vom wilden, irrsinnigen
Herumrasen der Genussjager, denen

keine Fahrstrecke zu weit und kein

Strassengewirr zu unbequem ist, um
sich dort einzufinden, wo noch Betrieb
herrsche. Da werde gejagt, werde
geblinkt und gehupt, werde mit kreischenden

Bremsen gestoppt und mit wildem
Gejaule gehetzt, wie es der Meute
gefalle. Vom Samstag bis zum nächsten

Samstag, halbe Nachte durch die einen,
ganze die andern. An diese seine
Feststellung knüpfte der tüchtige Mann
folgende Betrachtung an: Wenn es auf ihn
ankäme, wurde als vorläufige Notmass-
nahme gegen einen Teil der Schaden an

unserer Umwelt, an unserer Gesundheit,

fur vier bis fünf Nachte pro Wo-

Nachtgedanken

von Peter Metz

139


	Bildung und Demokratie

