Zeitschrift: Bindner Jahrbuch : Zeitschrift fir Kunst, Kultur und Geschichte

Graubiindens
Herausgeber: [s.n]
Band: 30 (1988)
Artikel: Antwort an Wolfgang Hildesheimer
Autor: Mohler, Hans
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-971979

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-971979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

arbeitete bei einem Weinhdndler. Noch
hatte sich’s niemand triumen lassen,
dass dieser damals so armselige junge
Mann im Jahre 1937 den Doktortitel
honoris causa der Sozial- und Politi-
schen Wissenschaften der Universitat
Lausanne erhalten sollte. Schon in sei-
ner Welschlandzeit wurde er zum feuri-
gen Agitator und brachte in heissem Be-
miihen seine Gedanken zu Papier. Viele
Jahre nach seinem katastrophalen Hin-
gang, in den Jahren 195153, erschie-
nen in Florenz seine Gesammelten
Werke in 15 Banden.

Bald schon nach seinem kurzen Gast-
spiel in der Westschweiz, wo er Kurse
und Vorlesungen besucht und sich auch
als Ubersetzer und Journalist versucht
hatte, begann er als sozialistischer Agi-
tator weit im Lande herum ziindende
Vortrige zu halten. Am Samstagabend
des 5. Novembers 1904 trat der damals
erst wenig tiber 21jihrige nachmalige
Duce des faschistischen Italien auf im
Kreise der italienisch sozialistischen
Ortsgruppe von Chur. Grosszigig be-
zahlten sie ihm 5 Franken Honorar,
iibernahmen auch die Kosten fiir seine
Verpflegung und den einen Franken (Fr.
1.-!), welche er fiir ein Bett in der Her-
berge zu den «Drei Konigen» hatte be-
rappen miissen. Am Sonntagmorgen
verliess er die Stadt friihzeitig, sprach zu
seinen Landsleuten in St. Margrethen
und gleichen Tages auch noch in Ror-
schach, stachelte seine Horer eloquent
auf im Namen der sog. Liga des Wider-
stands, war damals schon herangedie-
hen zum markantesten Wortfithrer der
Italienischsozialistischen ~ Partei der
Schweiz. Noch im selben Jahre 1904
wurde er aus unserem Lande ausgewie-
sen.

Sein weiterer Lebensweg ist bekannt.
1912 war er in seinem Heimatland
Chefredaktor der Zeitung «Avanti»,
kdmpfte im Ersten Weltkrieg als Bersa-
glieri-Korporal, griindete unmittelbar
nach Kriegsende, nachdem er aus der
Partei ausgetreten war, sein eigenes
Blatt, den «Popolo d’Italia», verkiin-
dete das Ideal der heroischen Tat im
Dienste der Nation, schwor seinen frii-
heren Uberzeugungen ab und organi-
sierte die faschistischen Kampfbiinde.
Er lavierte so glinzend, dass der Konig
ihn nach dem «Marsch auf Rom» vom

28. Oktober 1922 mit der Regierungs-
bildung betraute. Die faschistische Dik-
tatur, zu deren Fihrer er sich erkor,
nannte er verbrimend «autoritire De-
mokratie». Er sagte mancher Schlampe-
rei den Kampf an, disziplinierte das
ganze Land. Auf die Minute piinktlich
fuhren die Ziige. Er befahl die Trocken-
legung der Pontinischen Stimpfe siidost-
lich von Rom, wo Myriaden von Stech-
miicken die armselige Bevolkerung
Jahrhunderte lang an Malaria hatten
dahinsiechen lassen, er liess Stidte,
Strassen, Briicken bauen, forderte die
Ausgrabung antiker Stitten. Und dann
machte er sich ungliickselig an die Er-

oberung Abessiniens und griindete bei -

seinem triumphalen Besuch in Deutsch-
land im September 1937, nachdem Go-
ring ihm ein paar Monate zuvor seine
Aufwartung in Rom gemacht hatte, sei-
nen fatalen Bund mit Hitler. Grosse Re-
den wurden damals in Berlin gehalten.
«Aus der Gemeinsamkeit der faschisti-
schen und der nationalsozialistischen
Revolution ist heute eine Gemeinsam-
keit nicht nur der Ansichten, sondern
auch des Handelns gekommen», ver-
kiindete der Herold des Tausendjahri-
gen Reiches, und Mussolini sekun-
dierte: «. .. Nicht nur in meiner Eigen-
schaft als Chef der italienischen Regie-
rung bin ich zu euch gekommen, son-
dern vor allem in meiner Eigenschaft als

Chef einer nationalen Revolution. ..
Die feierliche Bekriftigung der Tatsa-
che und der Festigkeit der Achse Rom-
Berlin richtet sich nicht gegen andere
Staaten. Wir, Nationalsozialisten und
Faschisten, wollen den Frieden und
werden immer bereit sein, fiir den Frie-
den zu arbeiten, einen wirklichen
fruchtbaren Frieden ... Die grossten
und echtesten Demokratien, die die
Welt heute kennt, sind die deutsche und
die italienische . . . Wichtig ist, dass un-
sere beiden grossen Volker — die an
Menschen die gewaltige und immer
weiter wachsende Masse von einhun-
dertfiinfzehn Millionen betragen — zu-
sammenstehen in einer einzigen uner-
schiitterlichen Entschlossenheit .»

Worauf Mussolini seinen Gastgeber
zum «Ehrenkorporal der faschistischen
Miliz» ernannte.

Das jammerliche Ende der beiden
Diktatoren kennt man. Das Mussolinis
war grausig. Am 27. April 1945 wurde
er auf der Flucht am Comersee von Par-
tisanen gefangengenommen und «unter
Berufung auf ein Urteil des Nationalen
Befreiungskomitees» in der Nihe von
Dongo gemeinsam mit seiner Geliebten
Clara Petacci erschossen. Worauf man
die beiden Leichname nackt aufhingte,
Kopf nach unten wie getdtete Tiere in
einem Schlachthof.

Antwort an Wolfgang Hildesheimer

von Hans Mobler

In einem Interview mit Marco Guetg
von der «Biindner Zeitung» (9. Dezem-
ber 1986) gibt Wolfgang Hildesheimer
sein Verstummen als Schriftsteller be-
kannt. Er begriindet seinen Entschluss
damit, dass ihm nichts mehr einfalle,
angesichts der «Schrecknisse der Zeit».
An anderer Stelle spricht er von der
Machtlosigkeit des Literaten oder
Kiinstlers: «Kein Buch, kein Bild, die
ganze Kultur richtet nichts aus.» Das
Gesprich kulminiert in dem Satz:
«Nein, es ist zu Ende, und das Ende ist
absehbar.» Der Interviewer machte den
Titel daraus.

Da entschliesst sich also ein Schrift-
steller fiir die innere Emigration des
Verstummens, freiwillig. Sie ist ihm
nicht aufgezwungen worden wie seinen
aufrechten Kollegen vor fiinfzig Jahren,
denen die «Schrecknisse der Zeit» nur
die Wabhl liessen zwischen dem Schrei-
ben fiir die Schublade und dem Auszug
in ein wirkliches Exil, das lange nicht al-
len die Méglichkeit bot, weiterzuschrei-
ben. Sie alle hitten nicht verstanden,
dass einer ohne den unmittelbaren
Zwang der dusseren Umstdnde die Fe-
der hinschmeisst und 6ffentlich erklart:
«Ich gebe es auf.»

135



Nun steht es natiirlich jedem Schrift-
steller frei, ob er schreiben will oder
nicht. Es geht dabei um einen freien Wil-
lensakt, der keine Rechtfertigung er-
heischt. Niemand muss schreiben. Hil-
desheimer ist ja auch nicht der einzige,
der aus «Enttduschung tber den Lauf
der Welt» den Riickzug ins Verstum-
men angetreten hat. Wozu aber ein
Riickzug im vollen Licht der Medien?
Hitte die Welt das Verstummen nicht
registriert, wenn es in aller Stille vollzo-
gen worden wire, und warum musste
sie es unbedingt wahrnehmen? Ich
werde den Verdacht nicht los, es sollte
der verstdandnislosen Welt die Schuld
fur das Absterben der schopferischen
Antriebe zugeschoben werden. Das
Schreiben setzt offenbar bestimmte po-
litische oder 6kologische Bedingungen
voraus. Sie sind fuir die Aussteiger nicht
mehr gegeben. Der Verzicht aber soll
die Welt ins Unrecht setzen. Das Ver-
stummen sieht nach Rickzug in den
Schmollwinkel aus.

Hildesheimer: «Die Schriftsteller ver-
stehen diese Welt nicht mehr, weil sie
eine andere Sprache als die Wissen-
schafter sprechen.» Es fehlt also an
einem gemeinsamen Kommunikations-
mittel. Bei ndherem Zusehen allerdings
erweist sich die Polaritat als brichig.
Die Wissenschafter, mit Ausnahme der
Physiker, sprechen immer noch die
Sprache René Descartes’, also die Spra-
che des 17. Jahrhunderts: Der Mensch
ist eine Maschine. Die Gesetze der Me-
chanik sind auf ihn anwendbar, z.B. die
Hebelgesetze. Gedanken sind bio-elek-
trische Phanomene, Gefiihle chemische
Reaktionen. Verhaltensweisen sind be-
dingte Reflexe. Man kann sie hervorru-
fen und lenken, beispielsweise durch die
Verdnderung des sozialen Umfeldes
oder der sozio-6konomischen Grundla-
gen. Der Mensch ist das Produkt aus so-
zialer Umwelt und Erziehung. Verer-
bung gibt es nicht, ausser fiir gewisse
korperliche Merkmale wie Haut- und
Augenfarbe. Wohlbefinden ist abhan-
gig von einem moglichst dichtgekniipf-
ten sozialen Netz. Das Glick der Men-
schen ist herstellbar. Fir Unglick sind
immer andere verantwortlich.

Diese Sprache, wenn auch auf ande-
rem Ausdrucksniveau, sprechen auch
die massgeblichen Schriftsteller. Thr

136

Weltbild ist die gleiche materialistisch-
mechanistische Wunschvorstellung wie
das der meisten Wissenschafter. Vor al-
lem wissen sie genau, wie Gut und Bése
verteilt sind und wo der mechanistische
Hebel anzusetzen wire, damit die Welt
ithrer Ideologie entspriache. Leider hort
die Welt (um bei diesem vagen Aus-
druck zu bleiben) nicht auf sie. Biicher
werden zwar (noch) gelesen, aber Kon-
sequenzen werden nicht gezogen. Mit
dem Lesen wird es tibrigens bald vorbei-
sein, ein Grund mehr, nicht mehr zu
schreiben. Hildesheimer: «Im weitern
glaube ich, dass es in ein bis zwei Gene-
rationen keine Leser mehr geben wird,
weil die Menschheit sich zunehmend
dem Uberleben widmen muss. »

Nun wissen wir es: «Das Ende ist ab-
sehbar.» Hochstens noch drei Genera-
tionen, dann ist der 6kologische Kollaps
da und damit das Ende der Menschheit.
Keine hundert Jahre also, im besten
Fall. Dann «entsteht ein anderer Zu-
stand, in dem beispielsweise die Amei-
sen das Sagen haben.»

Dieser abgrundtiefe Pessimismus ist
eigentlich verwunderlich, denn die bis-
her positive Einschitzung des Men-
schen und der Traum von der Machbar-
keit alles Wiinschenswerten schlagen
hier unerwartet um in ein pauschales
Verdammungsurteil. Der Mensch «ist
zur Selbstzerstérung programmiert.»
Zuerst hat er sich zum Herrn der Erde
gemacht, und jetzt zerstort er sie durch
Unvernunft:  Bevolkerungsexplosion,
Verschmutzung der Biosphire, Vergeu-
dung der natiirlichen Resourcen. Ein
automatischer, linear ablaufender Pro-
zess, end-absehbar, und vor allem:
«Das Schlimmste ist, dass es keine auf-
haltende Faktoren gibt, weder eine
wirksame Institution noch ein Mittel,
das dieser Entwicklung entgegengestellt
werden kénnte.»

Das ist letztlich die Bankrotterkli-
rung der materialistischen Weltsicht,
denn die Materialisten rechnen mit dem
Menschen als vernunftbegabtes Wesen,
das verniinftig reagiert und genau aus
diesem Grund berechenbar und lenkbar
ist. Wie Hildesheimer es sieht, handelt
der Mensch aber im héchsten Grade
unverniinftig, kurzsichtig, egoistisch,
kurz: unverantwortlich. Ich fiige hinzu:
Der weitaus grosste Teil der Menschheit

ist sich der Gefahr einer 6kologischen
Katastrophe gar nicht bewusst. Er ist
schon jetzt — oder noch immer — mit
dem Uberleben (und Sichvermehren)
beschiftigt. Der grossere Teil des Restes
sieht zwar Gefahren, erwartet aber dic
Umkehr von «den anderen», entspre-
chend der seit Jahrzehnten geiibten
«fortschrittlichen» Praxis, Ubel und
Schuld zunichst bei den anderen zu su-
chen. Der Rest des Restgs dreht hyste-
risch durch.

Bankrotterklirung: Der Mensch ist
nicht verniinftig, nicht so, wie er eigent-
lich sein sollte, um in die materialisti-
sche Weltschau hineinzupassen. Er ist
entweder primitiv unwissend oder ego-
istisch emotional (auch die Hyszeriker),
mit verschwindend wenigen Ausnah-
men. Jede Theorie, die nicht auf diesen
realen Menschen bezogen ist, stosst ins
Leere. Die Verwirklichung irgendwel-
cher vom idealen Menschen ausgehen-
den Ideologien ist bis jetzt noch immer
am realen Menschen gescheitert. Bei-
spiele liefert die Geschichte, bis in die
Gegenwart.

Hildesheimer rechnet gewiss nicht
mit dem idealen Menschen. Auf ihn je-
doch das mechanistische Verfahren des
Fortschreitens unserer gegenwiértigen
Lage, in logischer Linearitit tiber «eine
bis zwei Generationen» anzuwenden,
ist ein Denkfehler. Der Endpunkt kann
nur die Weltkatastrophe sein, Darauf
hin ist der Mensch, nach Hildesheimer,
programmiert. Wenn das so ist, dann
difte man aber nicht irgend jemandem
eine individuelle Schuld zuweisen, etwa
den Leitern von Chemiefirmen (Hildes-
heimer tut es), denn logischerweise tragt
dann jeder Einzelmensch unwissentlich
zum Untergang bei. Er kann nicht an-
ders. Thm das vorzuwerfen, ist bloss l4-
cherlich. Programmierung heisst ja
wohl logisches Fortschreiten bis zu
einem vorbestimmten Endpunkt. Da
aber der Mensch, was auch Hildeshei-
mer sieht, nicht verniinftig, d. h. bere-
chenbar reagiert, sind die Folgen seiner
Handlungen nicht voraussehbar. In die-
sem Fall von Programmierung zu reden,
heisst Apfel und Tomaten zusammen-
zihlen.

Aber der Untergang droht doch! Die
Zeichen stehen an der Wand. Die Frage
ist bloss, ob sie richtig gelesen werden.



Kein Zweifel: Die Bedrohung ist teil-
weise messbar. Aber bereits die Folge-
rungen, die aus Messdaten fiir die wei-
tere Entwicklung gezogen werden kon-
nen, sind diskutabel. Ausserdem wird
lange nicht alles gemessen oder beob-
achtet. In einem so vernetzten Okosy-
stem wie es die Erde und ihre Biosphire
darstellt, darf aber kein einziger Faktor
unberticksichtigt bleiben, wenn man zu
unverzerrten Resultaten gelangen will.
Es war schon immer der, sagen wir ein-
mal: arrogante Anspruch des Materia-
lismus, iiber simtliche Informationen
zu verfiigen. In Tat und Wahrheit ver-
fugt er bei weitem nicht einmal Giber die
Summe des mit unseren Sinnen (und de-
ren mechanischer Verlingerung) Er-
kennbaren. Das materielle Wissen
nimmt zwar taglich zu, aber ebenso viel
fritheres Wissen geht auch tiglich wie-
der verloren. Auch es gehort zur Reali-
tit der vierdimensionalen Welt. Dazu
kommt die ungeheure Masse des uns
nicht Zuganglichen, weil uns einfach
die Instrumente fehlen, es zu erfassen.
Es ist deswegen nicht weniger real. Wir
gleichen einem Farbenblinden, der be-
hauptet: Es gibt weder Griin noch Rot,
nur Grau, Gelb und Blau. Ein alles um-
fassendes Wissen, und ein solches ist un-
abdingbar, um die Totalitit des Realen
zu erkennen, tbersteigt nicht nur das
Vermogen des Einzelnen, sondern auch
der gesamten Menschheit. Auch Com-
puter helfen da nicht weiter. Unser Wis-
sen ist notgedrungen rudimentir. Es ist
uns schlicht nicht gegeben, zum eigentli-
chen Wesen der Realitit vorzudringen.
Aus den mehr oder weniger zufilligen
Bruchstiicken unseres Wissens eine
reale Bedrohung zusammenzusetzen, ist
eine ungeheure Simplifikation. Wohl-
verstanden: Damit soll nicht gesagt
sein, es gebe keine Bedrohung. Es soll
bloss gesagt sein: Wenn es eine Bedro-
hung gibt, dann ist sie nicht erfassbar.
Das, was uns tiglich in schwirzesten
Farben vor Augen gefiihrt wird, ist nicht
die uns drohende Gefahr selbst, sondern
eine willkiirliche Projektion von sich be-
droht Fiithlenden. Es ist der moderrte
Kometenglaube kommenden Unbheils,
gendhrt aus einem hochst unzulingli-
chen materiellen Wissen.

Aber der Wald stirbt doch, Wasser
und Luft sind verschmutzt, die Wiisten

sind im Vormarsch, «und am Stdpol
entstehen schon die entsetzlichsten
Ozonl6cher.» Der Humus wird von
Wind und Wasser abgetragen, die Re-
genwilder werden in kurzsichtiger Pro-
fitgier abgeholzt, die Meere elektro-
nisch leergefischt. Die Produktion ist
fehlgeleitet: Milchschwemme, Fleisch-
berg, Butterberg, Weizenberge. Dazu
kommt noch die Bevolkerungsexplo-
sion in der Dritten Welt. Alles wahr.
Bloss: Wer weiss mit unfehlbarer Si-
cherheit, dass der Wald unfihig ist, sich
lingerfristig verdnderten Umstidnden
anzupassen, sich zu regenerieren? Wer
weiss ohne den geringsten Zweifel, dass
Luft und Wasser rettungslos ver-
schmutzt sind, die Wisten sich unter
keinen Umstdnden wieder zuriickziehen
oder dass es die Ozonlocher mit hun-
dertprozentiger Gewissheit nicht schon
seit Jahrtausenden periodisch gegeben
hat? Wer weiss, dass neuer Humus un-
moglich an Stellen entsteht, wo noch
keiner war, dass eine andere Art Regen-
wald niemals nachwichst, der Fisch-
fang sich immer und tberall lohnt, so
gut wie fehlgeleitete Produktion? Und
wer weiss, ob aus der Bevolkerungsex-
plosion nie und nimmer eine Implosion
wird? Wer weiss, dass die Unvernunft
des realen Menschen mit jeder Garantie
keine unvorausschaubaren Wege geht,
mit einem per Saldo positiven Resultat?
Niemand weiss es, so wenig wie Wolf-
gang Hildesheimer und jedermann
sonst, Winston Churchill inbegriffen,
im Frithsommer 1940 wusste, dass die
damaligen «Schrecknisse der Zeit»
keine tausend ]apre dauern, sondern
schon fiinf Jahre spiter ihre letzten
Zuckungen bereits hinter sich haben
wiirden. 1940 sah es eher nach tausend
Jahren aus. Darum: Wer zu wissen be-
hauptet, das Ende sei absehbar, proji-
ziert lediglich seine jetzigen existentiel-
len Angste in die Zukunft. Ein Wissen
ist es nicht, und mit der wirklichen Be-
drohung haben diese Angste nichts zu
tun. Da schligt einfach ein in Scheinwis-
sen verpackter Pessimismus in schrille
Emotionen um.

Was ist der Grund des Umschlags? Es
ist das Sicherheitsdenken unseres Jahr-
hunderts, eine Frucht des Materialis-
mus. Sicherer Arbeitsplatz, sicheres
Wohnen, sicheres Alter, sichere Ausbil-

dung, sicheres Kranksein, sichere Ver-
sorgung mit allen wiinschenswerten
Konsumgiitern, sicherer Sex. Sicherheit
rundum. Wir alle profitieren davon und
finden alle diese Sicherheiten selbstver-
stindlich. Was noch fehlt, ist die Sicher-
heit vor Krieg und Atomkatastrophen,
und vor unbequemen Leistungen wie
Militardienst. Ist diese erreicht, und
man tut sehr viel, um sie zu erreichen,
dann ist wenigstens der prosperierende
Westen ein Paradies auf Erden, in dem
nichts mehr schieflaufen kann, bedauer-
liche Umstidnde wie Unfille, unheilbare
Krankheit usw. abgerechnet. Diese Si-
cherheiten projiziert man in die Zu-
kunft, die wenn méglich noch sicherer
und komfortabler werden soll. Hinter-
ster Hintergedanke dieser umfassenden
Lebens-Sicherung ist die Abschaffung
des Todes oder doch dessen weitmég-
lichstes Hinauszogern. Gesprochen
wird dartiber allerdings nicht, denn der
Tod ist ein materialistisches Tabu, je-
denfalls ein nicht ins Fortschrittsbild
passendes Argernis, weil nicht bere-
chenbar und vorhersehbar.

Uber dieser fast totalen Sekuritit
hingt plétzlich eine Unheilswolke. Fir
die nichsten paar Jahre ist der gegen-
wirtige Zustand zwar noch gewihrlei-
stet, beunruhigende Pannen werfen
aber schon jetzt ihren Schatten auf die
Sicherheit der Zukunft, die auf keinen
Fall preisgegeben werden darf. Man
starrt gebannt auf die Wolke, die den
beinahe schon paradiesischen Himmel
verdiistert. Die verdngstigte Phantasie
schafft sie zu einem der «schwarzen L6-
cher» der Astronomen um, in das jegli-
che Materie hineinstrudelt (auch die
Ameisen, Hildesheimer denkt da nicht
konsequent!)

In Wirklichkeit hat nichts anderes
stattgefunden als die Wiederherstellung
jenes Urzustandes, mit dem die zivili-
sierte Menschheit bis iiber die Schwelle
unseres Jahrhunderts hinaus leben
musste (und mit dem die Dritte Welt nie
aufgehort hat zu leben): Unsicherheit.
Materialistische Wunschvorstellungen
haben uns vorgegaukelt, die existen-
tielle Unsicherheit sei tiberwindbar, ja,
sie sei schon fast vollstandig iberwun-
den und werde in naher Zukunft zur
Ginze Vergangenheit sein. Wie alle ma-
terialistischen Traume ist nun auch die-

137



ser an der Realitit zerbrochen. Die
Menschheit wird daran erinnert, dass
sie sterblich ist. Uberdies muss sie frither
oder spiter zur Kenntnis nehmen, dass
auch ein noch so «humanes» System
sich nicht an die Stelle Gottes setzen
kann, denn um ein solches materialisti-
sches System zum Funktionieren zu
bringen, bediirfte es der gottlichen
Weisheit. Wir sind weit davon entfernt.

Offenbar ist Gott an dessen Funktio-
nieren nicht interessiert, sonst wire uns
nicht gesagt worden: Mein Reich ist
nicht von dieser Welt. Kein irdisches
Reich Gottes also, und moégen noch so
viele Theologen (die es eigentlich besser
wissen miussten, sofern sie Theologen,
nicht Politiker sind) es herbeizupredi-
gen versuchen. Kein materialistisches
Paradies auf Erden. Das ist bankrott
und war als Hirngespinst von Anfang
an ein vorgespiegelter Wert. Diese Erde
ist geschaffen worden (nicht von Des-
cartes und auch nicht von seinen Nach-
folgern im Geiste), und alles Geschaf-
fene vergeht einmal. Dies ist die reale
Bedrohung, falls man es als Bedrohung
sehen will. Wann sie allem Irdischen ein
Ende setzen wird, ist ungewiss, aber an-
gesichts der ungeheuren Zeitrdume, die
das Leben auf dieser Erde gebraucht
hat, um sich zu den heutigen Formen zu
entwickeln, kann man wohl nicht mit
einer Fortdauer iiber eine bis zwei oder
auch drei Generationen rechnen. Wer
das tut (und Hildesheimer ist beileibe
nicht der einzige), zeigt uns bloss die
Kehrseite  des  Sicherheitsdenkens:
Wenn schon kein sicheres Paradies,
dann eben der sichere Untergang in ab-
sehbarer Zeit. Ohne Sicherheit geht es
offenbar nicht mehr.

Irdische Unsicherheit ist unser eigent-
liches Lebenselement, denn weder tiber
das Wann und Wie des individuellen
Todes noch des Weltendes herrscht Ge-
wissheit, bloss tiber das Ja oder Nein.
Sie ist nur ertraglich vor dem Hinter-
grund jenseitiger, transzendentaler Si-
cherheit. Dafiir haben die Anhinger
materialistischer Ersatz-Religionen, de-
ren Credo der «Fortschritt» im Sinne to-
taler diesseitiger Sicherheit ist, nie ein
Organ gehabt. Religioses Denken ist fiir
sie «Opium», ein Betdiubungsmittel, das
vom Erkennen und Bekdmpfen der
haarstriubenden Ungerechtigkeit auf

138

dieser Welt ablenkt. Dass auch eine Er-
satz-Religion, ndmlich das Hoffnung-
machen auf total sichere und gerechte
irdische Zustande, «Opium» ist, sehen
sie nicht., Das Fiasko der Pseudoreli-
gion, wie es sich in cen Untergangsvisio-
nen offenbart, spricht fiir die echten Re-
ligionen, die schliesslich nicht Erfindun-
gen reaktiondrer Herrschaftskreise
sind, sondern uralt: Menschheitserfah-
rungen. Ihnen zufolge ist diese Erde der
Ort eines bloss voriibergehenden Auf-
enthaltes «im Fleische». Dieser Aufent-
halt ist nicht die einzige Mglichkeit des
Existierens und sollte darum nicht tiber-
bewertet oder verabsolutiert werden.
Das heisst nun allerdings nicht, wir
brauchten diesem Aufenthaltsort nicht
Sorge zu tragen. Wo die heutigen Zu-
stande sich verbessern lassen, soll man
es tun. Bloss soll niemand meinen, es
gebe dafiir unfehlbare Rezepte, oder
tberhaupt keine Rezepte, wie Hildes-
heimer glaubt. Mgglichst umweltge-
rechtes Verhalten des Einzelnen, so gut
er es eben versteht, mehr kann man
nicht verlangen, auch von Behorden
und Institutionen nicht. Der gute Wille
dafiir wird jedoch durch tiberschies-
sende Aktionen (in Worten und Taten)
der Umweltfanatiker nicht gestirke,
sondern eher reduziert. Extremisten je-
der Art finden selten breites Gehor. Wer
so laut schreit, muss unrecht haben.
Besser als lautes Schreien ist leises Tun.

Die Umweltproblematik hat das
Gute, uns zum Bewusstsein zu bringen,
wie prekir, wie unsicher die menschli-
che Existenz auf Erden ist. Wir miissen

uns jedoch vom Hochmut befreien, es
lige in unserer Hand, diese Existenz,
auch die aussermenschliche, im Idealzu-
stand zu erhalten und gegen alle rauhen
Winde abzusichern. Wir sind zwar nicht
machtlos, wie Hildesheimer meint,
doch kénnen wir in unserer Beschrinkt-
heit nur kurzsichtigen Gebrauch von
unsern Moglichkeiten machen. Ob das,
was wir tun, der Umwelt auch wirklich
niitzt, ist deshalb letzten Endes hochst
unsicher. Der Mensch, das ist uns am er-
sten Karfreitag gesagt worden, weiss
nicht, was er tut. Das soll uns nun aber
nicht davon abhalten, trotzdem etwas
zu tun, in aller Bescheidenheit und ohne
auf ein Ende mit Schrecken zu schielen,
denn unser Tun ist nur dann sinnvoll,
wenn es eingebettet ist in die existen-
tielle Unsicherheit alles Lebenden, dem
zwar ein irdisches Ziel gesetzt ist, das
uns aber nicht Angst macht, weil es da-
zugehort wie der Anfang. Das, meine
ich, ist der richtige Einklang mit der uns
umgebenden Natur. Sie ist sterblich wie
wir. Es niitzt nichts, die Sterblichkeit zu
verdringen, sich dagegen hysterisch
aufzulehnen oder Dimme dagegen zu
bauen. Das verstellt uns bloss den Blick
auf die einzige Gewissheit, die wir ha-
ben: Dass kein Leben ewig dauert, und
dass nicht wir die Dauer bestimmen.
Soll nun aber das Bewusstsein unserer
Sterblichkeit uns davon abhalten, etwas
zu tun? Martin Luther hat gesagt:
«Wenn ich wisste, dass die Welt mor-
gen untergeht, wiirde ich trotzdem
heute noch ein Apfelbiumchen pflan-
zen.» Ein Buch schreiben, kénnte damit
auch gemeint sein.

Bildung und Demokratie

von Paolo Gir

In einer Note iiber Alexis de Tocque-
ville (erschienen in der «Critica» vom
20. Januar 1943) unterscheidet Bene-
detto Croce die freiheitliche Demokra-
tie vom Demokratismus, diese letzte
Staatsform ersetzt — so Croce —in ihrem
Radikalismus und in ihrer oberflichli-
chen Auffassung des offentlichen Le-
bens die Qualitit durch die Quantitit

und die Wirklichkeit der Freiheit durch
einen scheinbaren Formalismus. Eine
solche Praxis erleichtert, indem sie —
ohne es zu wollen — ins Extreme geht,
das Aufkommen von autoritiren Lo-
sungen, die sie anfangs verponte.

Eine freiheitliche Demokratie soll
also, im Lichte der soeben formulierten
Unterscheidung, immer darnach trach-



	Antwort an Wolfgang Hildesheimer

