
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 27 (1985)

Artikel: Alles Grosse geschieht unter den Bäumen

Autor: Müller, Paul Emanuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-972176

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-972176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alles Große geschieht unter den Bäumen

Kostbarketten der Literatur, gesammelt und
kommentiert von Paul Emanuel Müller

II. Folge

Ganz verborgen im Wald kenn ich ein Platzchen,
da stehet

Eine Buche, man sieht schöner im Bilde sie nicht.
Rein und glatt, in gediegenem Wuchs erhebt sie sich

einzeln,
Keiner der Nachbarn rührt ihr an den seidenen

Schmuck.

Rings, soweit sein Gezweig der stattliche Baum

ausbreitet,
Grünet der Rasen, das Aug still zu erquicken, umher;
Gleich nach allen Seiten umzirkt er den Stamm in der

Mitte,
Kunstlos schuf die Natur selber dies liebliche Rund.

Zartes Gebüsch umkränzet es erst; hochstammige Baume

Folgend in dichtem Gedrang, wehren dem himmlischen

Blau.
Neben der dunkleren Fülle des Etchbaums wieget die Birke

Ihr jungfräuliches Haupt schüchtern im goldenen Licht.
Nur wo, verdeckt vom Felsen, der Fußweg jah steh

hinabschwingt,
Lasset die Hellung mich ahnen das offene Feld.

So vielgestaltig, wie es Eduard Mörike in
seinem Gedicht «Die schöne Buche» beschreibt, ist
die Erscheinung der Bäume mit ihren sich
wandelnden Formen, ihren Gebärden im Wind, den

Farben im wechselnden Licht, dem Glanz auf
Blättern und Rinde, ihrem wechselnden Kleid
im wechselnden Jahr.

Wer möchte nicht einmal so wie ein Baum
sein? So rund und groß wie seine Krone? So golden

wie seine Frucht? Hatte nicht Eva vielleicht
diesen Wunsch, vollkommen zu sein? Und ist
nicht vielleicht die uralte Erzählung vom Baum
und der Schlange nichts anderes als das ins Bild
gekleidete Wissen, daß uns letztlich nur das

Kleine, das Unvollkommene gehört — die Teile
und nicht das Ganze?

Vielleicht gibt es aber noch eine andere Seite

an diesem bildhaften Bericht, in dem sich Mann
und Frau und Baum und Schlange vereinigen.
Haben nicht die Ärzte die Schlange zu ihrem
Zeichen gewählt, die Schlange, die — gemäß der

Überlieferung — aus der Erde emporsteigt, sich

um den Stab windet, um den Stamm des

Baumes, und zu seiner Krone hinauf? Die Schlange
ist die Vermittlerin zwischen unten und oben,
zwischen der nährenden, bergenden, mütterlichen

Erde und dem väterlichen, weckenden,
lockenden Licht. Aber sie kann auch Verführerin

sein. Sie bietet Eva die Frucht als Geschenk

an. Und da die junge Frau der Versuchung
nachgibt und hineinbeißt, muß sie erfahren, daß
sie nicht einfach geschenkt wird, daß da zuerst
Arbeit sein muß — zum Beispiel das Jäten von
Unkraut.

«Die Schlange war listiger als alle anderen Tiere, die Gott
gemacht hatte auf der Erde. Sie sprach zu der Frau: ,Hat
denn Gott wirklich gesagt: ihr durfte nicht von den Fruchten

des Baumes essen?'

Die Frau antwortete: ,Natürliche essen wir von den

Fruchten der Baume. Nur von jenem, der in der Mitte des

Gartens steht, von dem dürfen wir nicht essen, weil wir
sonst sterben.'

Da lachte die Schlange und sagte: ,Ihr werdet keineswegs
sterben. Im Gegenteil! Gott weiß doch, daß euch noch am
gleichen Tag, da ihr eine Frucht von diesem Baume gegessen

habt, eure Augen aufgehen werden. Ja, ihr werdet dann wissen,

was gut ist und was bose.'

Der Frau leuchtete das ein. Und es lockte sie sehr, von den

lieblichen Fruchten zu essen. Mußte denn das nicht ein ganz
besonderer Baum sein, der sie so klug machen konnte? Sie

nahm die Frucht und aß eine Hälfte davon. Die andere gab

sie dem Mann. Und er ass sie.

146



Ja, und da gingen ihnen wirklich die Augen auf, und sie
merkten, wie nackt sie waren. Sie flochten sich Feigenblätter
zusammen und machten sich Schurzen daraus.

Bald darauf hörten sie die Stimme Gottes. Er war in den
Garten gegangen, um den kühlen Abend zu genießen. Adam
und Eva versteckten sich unter den Baumen im Garten.
Doch Gott rief nach Adam und fragte schließlich:, Wo bist
du?'

Adam bestätigte, daß er ihn habe rufen hören. Aber er habe

sich gefürchtet, weil er ja nackt sei. Deshalb sei er ins
Gebüsch geflohen.

Da wurde Gott sehr ernst und sagte: ,Woher weißt du

denn, daß du nackt bist? Hast du etwa von dem verbotenen
Baum gegessen?'

Adam häufte alle Schuld auf die Frau. Und die Frau
wiederum sagte, daß sie von der Schlange verführt worden sei.

Da verfluchte Gott die Schlange und sagte: ,Du sollst dein

ganzes Leben lang auf dem Bauch kriechen. Und der

Mensch soll dir den Kopf zertreten, und du sollst den
Menschen in die Ferse beißen.'

Zur Frau aber sagte er voller Zorn: ,Du sollst dich nach

deinem Mann sehnen. Und er soll dein Herr sein. Deine

Schwangerschaft soll dir viele Beschwerden schaffen. Und

mit Schmerzen sollst du deine Kinder gebaren!'
Und zu Adam sprach Gott: ,Weil du dich von deiner Frau

hast überreden lassen und eine Frucht vom verbotenen

Baum gegessen hast, soll dir die Erde dein Leben lang Kummer

bereiten. Der Acker soll Dornen und Disteln tragen und
du sollst das Unkraut jäten auf dem Feld. Mit Arbeit und

Schweiß sollst du dir deine Nahrung verdienen, bis du wieder

in die Erde eingehst, von der du gekommen bist. Denn

du bist aus Erde und sollst auch wieder Erde werden.»

Es wäre verlockend, allen den Versuchungsberichten

in der Bibel nachzugehen und sie

vergleichend nebeneinander zu stellen. Sie

durchziehen das Buch der Bücher wie ein musikalisches

Leitmotiv den Satz einer Symphonie.
Auch im Neuen Testament finden sie sich. Nur
daß Christus der Versuchung immer widersteht.

Da ihn der Teufel auf einen Berg führt und ihm
alle Schätze der Welt anbietet, weist er den

Versucher von sich, verläßt die Wüste und geht zu

den Menschen zurück, heilt die Kranken, mahnt

die Vermögenden an ihre Pflicht, weist die

Mächtigen in ihre Schranken.

Und auch da er am Kreuzesbaum hängt, hört

er nicht auf die Versucher, die ihn locken, doch

hinunter zu steigen und das Leiden zu fliehen.

Er nimmt es auf sich und gewinnt die Auferstehung,

die ewige Erneuerung, die ins göttliche
Licht führt.

Die mittelalterlichen Maler haben Christus
nicht selten statt an einem Kreuz am selben
Baum sterben lassen, den Gott Adam und Eva
verboten hat, an einem sehr schönen, gerundeten

Baum mit weiten Ästen und vielen sehr

schmiegsamen Zweigen — und mitten im Paradies,

und meistens windet sich auch die Schlange

um den Stamm von diesem Paradies- und
Kreuzesbaum.

Vielleicht ist das Kreuz nicht nur ein ganz
furchtbares, schmerzbereitendes Instrument zur
Hinrichtung armer, verurteilter Menschen,
sondern auch eines der reichsten Symbole der
christlichen Welt. Sein vertikaler Balken gleicht
ja tatsächlich dem von der Erde ins Licht
strebendem Stamm eines Baumes. Und der horizontale

Balken könnte gut für die hingebreitete Erde

stehen. Die Kreuzesarme bilden durch ihre
Vierzahl aber auch eine ständige Mahnung,
doch keine der vier entscheidenden Fähigkeiten
zu vernachlässigen: weder das intellektuelle
Denken noch das ordnende Urteilen, weder die

Sinneswahrnehmung noch das irrationale,
ahnende Wahrnehmen.

Adam und Eva, Mann und Frau, die Liebenden,

die nach Vereinigung, nach Ganzheit
Strebenden — warum haben sie die alten Meister
und die Erzähler der noch älteren, bilderreichen
Geschichten immer wieder in die Nähe der Bäume

gebracht? Vielleicht weil sich die Bäume

ganz selbstverständlich erfüllen. Ihr Ziel wird
ihnen nicht von außen gegeben. Sie gehorchen
ihrem eigenen inneren Gesetz. Oder — in die

Sprache der modernen Psychologie übersetzt -
sie gehorchen weder dem Ich noch dem Man,
weder privatem Geltungsstreben noch den

Forderungen der Gesellschaft, sondern dem eigenen

Grundgesetz, das die Ganzheit will - das

«Selbst». Deshalb ist der Baum ein so deutlich

sprechendes Sinnbild für die Selbstwerdung -
den Individuationsprozeß. Und es lohnt sich

wohl, sich den Bäumen meditierend zu widmen.

Wer du auch seist: Am Abend tritt hinaus

aus detner Stube, drin du alles weißt;

als letztes vor der Ferne hegt dein Haus:

Wer du auch seist.

147



Mit deinen Augen, welche müde kaum

von der verbrauchten Schwelle sich befrein,
hebst du ganz langsam einen schwarzen Baum

und stellst ihn vor den Himmel: schlank, allem.

Und hast die Welt gemacht. Und sie ist groß
und wie ein Wort, das noch im Schweigen reift.
Und wie dein Wille ihren Sinn begreift,
lassen sie deine Augen zärtlich los.

Rainer Maria Rilke hat dieses Gedicht als

«Eingang» seinem «Buch der Bilder» vorangestellt.

Wir denken an die Psychologen, die den

Menschen, den sie besser kennen lernen möchten,

einen Baum zeichnen lassen — ihn unbewußt

das ins Bild übersetzen lassen, was er als

persönliche Wesensart in sich spürt. Der Zeichner

löst sich vom Gewohnten, von der Welt,
vom Haus und den Dingen, und gewinnt sich

selbst.

Das ist nun freilich nicht ganz so leicht, wie es

scheinen möchte, so auf sich selbst, so in sich

selbst hinein zu horchen. Es sind ja nicht einfach

immer bloß Dinge, die uns den Zugang zu unserer

Mitte erschweren. Es sind nicht einfach Geld
und Besitz und Flitterglanz, die uns den eigenen
Lebensbaum dunkel und unbekannt, fremd
erscheinen lassen. Es muß wohl noch einen viel

schwieriger zu leistenden Verzicht geben. Conrad

Ferdinand Meyer spricht in seinem Gedicht
«Schwarzschattende Kastanie» davon:

Schwarzscbattende Kastanie,
Mein windgeregtes Sommerzelt,

Du senkst zur Flut dem weit Geäst,

Dem Laub, es durstet und es trinkt,
Schwarzschattende Kastanie!

Im Porte badet junge Brut
Mit Hader oder Lustgeschret,
Und Kinder schwimmen leuchtend weiß
Im Gitter deines Blatterwerks,
Schwarzschattende Kastanie!
Und dämmern See und Ufer ein
Und rauscht vorbei das Abendboot,
So zuckt aus roter Scbiffslatern
Ein Blitz und wandert auf dem Schwung

Der Flut, gebrochtien Lettern gleich.
Bis unter deinem Laub erlischt

Die rätselhafte Flammenschrift,
Schwarzschattende Kastanie!

Conrad Ferdinand Meyer scheint die Kinder

zu beneiden, die sich fröhlich im Schatten
tummeln, den der Baum auf das bewegte Sommer¬

wasser wirft. Er selber kann das nicht. Er sieht

ja auch nicht seinen Baum, nur den Schatten
und eine rätselhafte Flammenschrift. Steht er
etwa an derselben Stelle, zu der Christophorus —

ein Verwandter übrigens des Wilden Mannes in

gebirgigen Gegenden — nach langer Irrfahrt
gekommen ist, an der Flut, am Wasser? Das Wasser

ist Symbol für das Unbewußte. Und Conrad
Ferdinand Meyer ist der Zugang dazu versperrt,
durch den Schatten seines eigenen Baumes

versperrt. Er kann die runenhafte Flammenschrift
nicht lesen.

Christophorus hat es anders. Sein abenteuerreiches

Leben schenkte ihm genug Möglichkeiten,

um sich selber zu finden. Aber den anderen
konnte er nicht finden, den Meister, jenen, der
stärker war als er. So blieb auch er denn auf
einer recht primitiven Stufe des Individuations-

prozesses stehen, auf jener Stufe, wo man stolz

ist auf seine körperliche Kraft und die eigene

körperliche Stärke überschätzt. Immerhin, er ist

jetzt bereit, als Fährmann seine Dienste zu
leisten und so für andere tätig zu sein. Immer wieder

durchmißt er das Wasser, von Ufer zu Ufer,
das Wasser, welches — wohlgemerkt — das

Symbol für das Unbewußte ist. Und dann, als er
das Kind trägt, das da aus blitzender Gewitternacht

auftaucht, da treibt der Stock, den er
schon seit Jahren mitführt, neues Laub, wird
wieder lebendiger Baum. Seine Seele kann
wachsen. Das Kind, Christus, hat ihm zu neuem
Leben verholfen. Das Kind, nicht der Stärkere,
ist sein Meister geworden.

Der Mensch und der Baum, sie scheinen
tatsächlich so etwas wie eine gemeinsame Seele zu
haben, sonst könnte es ja nicht sein, daß noch
der moderne, zivilisierte Mensch sein Schicksal

mit dem Schicksal eines bestimmten Baumes

verbindet.

Der verwundete Baum
Sie haben mit dem Beile dich zerschnitten.

Die Frevler — hast du viel dabei gelitten?
Ich selber habe sorglich dich verbunden

Und traue: Junger Baum, du wirst gesunden!
Auch ich erlitt zu schier derselben Stunde

Von scharferm Messer eine tiefre Wunde.

Zu untersuchen komm ich deine täglich,
Und meine fühl ich brennen unerträglich.

148



Du saugest gierig em die Kraft der Erde,

Mir ist, als ob ich auch durchrieselt werde!

Der frische Saft quillt aus zerschmttner Rinde

Heilsam. Mir ist, als ob auch ichs empfinde!
Indem ich deine sich erfrischen fühle,
Ist mir, als ob sich meine Wunde kühle!
Natur beginnt zu wirken und zu weben,
Ich traue: Beiden geht es nicht ans Leben!

Wie viele, so verwundet, welkten, starben!

Wir beide prahlen noch mit unsern Narben!

Das ist gewiß nicht das beste Gedicht, das

Conrad Ferdinand Meyer geschrieben hat. Aber
vielleicht wirkt es deshalb so ehrlich, weil der da

und dort durchdringende kindlich naive Ton es

zu einem schlichten Dokument dafür macht,
daß sich auch der Mensch unserer Zeit mindestens

in gewissen Entwicklungsphasen den

magischen Kräften der Natur verbunden fühlt. Das

gilt nicht nur für die Dichter, das gilt für alle

Menschen, auch wenn sie die Zusammenhänge
nicht so kennen, wie der Psychologe sie zeigt.
Gerade weil sie sich unbewußt den Zusammenhang

mit der Natur noch immer zu sichern wissen,

bleiben sie gesund.
«Einen Tannlmg nennt man in dieser Gegend eine junge

Tanne, die /edoch nicht großer sein darf, als daß sie noch ein

Mann zu umfassen im Stande ist. Wenn nun etn Wanderer

wirklich zu der Stelle geht, auf welcher es zum beschriebenen

Tannltng heißt, so sieht er dort allerdings eine Tanne

stehen, aber dieselbe ist kein Tannling mehr, sondern ein

riesenhaft großer und sehr alter Baum, der gewaltige Aste,

eine rauhe aufgeworfene Rinde, und machtig in die Erde

eingreifende Wurzeln hat An seinem Fuße liegen mehrere

regelmäßige Steine, die wohl zufällig dort liegen mögen, die

aber wie zum Sitzen hingelegt scheinen Den Namen

'beschrieben' mag die Tanne von den vielen Herzen, Kreuzen,

Namen und andern Zeichen erhalten haben, die in ihrem

Stamme eingegraben sind. Natürlich ist sie einmal ein Tannling

gewesen, die Steine, an denen sie stand, mochten zum

Sitzen eingeladen, und es mochte einmal einer semen

Namen oder sonst etwas in die feine Rinde eingeschnitten
haben. Die verharschenden Zeichen haben einen andern angereizt,

etwas dazu zu schneiden, und so ist es fort gegangen,

und so ist der Name und die Sitte geblieben. Der beschriebene

Tannling steht mitten in dem stillen Walde, und die

andern Tannen stehen tausenfach unzählig um ihn herum. Oft
mögen sie noch großer und machtiger sein, als er. Der Wald,

dem sie angehören, ist etn Teil jener funkelnden großen und

starken Waldungen, die über den ganzen emporgehobenen

Landstrich gebreitet sind, der steh zwischen Böhmen und

Bayern dahinzieht.»

Das ist der zweite Abschnitt der Novelle «Der

beschriebene Tännling», die Adalbert Stifter im

Jahre 1845 geschrieben hat. Sie berichtet davon,
wie ein Mensch sein Schicksal mit dem Wesen
eines Tannenbaumes verbindet, so wie andere
es damit verbunden haben, als sie ihren Namen
und den Namen des ihnen liebsten Menschen in
seine Rinde geschnitzt und mit einem stilisierten
Herzen zusätzlich geschmückt haben.

Der junge Holzfäller, der die Hauptrolle in
der Novelle von Adalbert Stifter spielt,
überwindet — meditierend unter dem «beschriebenen

Tännling» — seine Rachegelüste. Er reift
zum Verzicht und gewinnt sich selbst. Das

selbstverständliche, in sich selbst ruhende Wesen

des Baumes kann auch den Menschen zu
sich selbst befreien.

Auch Hermann Hesse hat in seinen Gedichten

das Wachsen der Bäume immer wieder mit
dem menschlichen Leben verflochten. Ein

anmutiges Beispiel ist das wohl etwa um 1912
geschriebene Gedicht «Der Blütenzweig»:

Immer hin und wieder
Strebt der Blutenzweig im Winde,

Immer auf und nieder

Strebt mein Herz gleich einem Kinde

Zwischen hellen, dunklen Tagen,

Zwischen Wollen und Entsagen.

Bis die Bluten sind verweht

Und der Zweig in Fruchten steht,

Bis das Herz, der Kindheit satt,
Seine Ruhe hat

Und bekennt- voll Lust und nicht vergebens

War das unruhvolle Spiel des Lebens.

Fünfzig Jahre später, am 8. August 1962,

kurz vor seinem Tode, gestaltete Hermann Hesse

dasselbe Grundmotiv wieder. Was ist jetzt
wohl aus dem anmutigen Blutenzweig geworden?

Sphttng geknickter Ast,

Hangend schon Jahr um Jahr,

Trocken knarrt er im Wind sein Lied,

Ohne Laub, ohne Rinde,

Kahl, fahl, zu langen Lebens,

Zu langen Sterbens mud

Hart klingt und zah sein Gesang,

Klingt trotzig, klingt heimlich bang

Noch einen Sommer,

Noch einen Winter lang.

149



Die Germanen der Völkerwanderungszeit
konnten den Göttern keine Häuser erbauen. Sie

lebten zu unstet, hinstrebend immer wieder in

neue Räume. Unter mächtigen Bäumen —

besonders gerne in Eichenhainen — opferten sie

den Göttern. Hier konnten sie ihre Stimme
vernehmen und dann ihrer Bestimmung folgen.
Seltsam, daß den frühen Menschen das eigenste
Wesen nicht in der entschlüsselten Sprache
mitgeteilt wird, sondern in dem Geflüster des

Laubs in den Kronen der Bäume, in der Stimme
der Quellen, in den Bildern der Träume —

seltsam und sehr verständlich. Das dem Menschen

Eigenste gehorcht ja nicht einfach den Gesetzen
der Logik, und die Stimmen der Bäume sind wie
die Bilder der Träume älter als jede Sprache. Sie

sind dem Ursprung und sind der Erde näher,

von der wir kommen.
Wir sind aus solchem Zeug une das zu Traumen.
Und Traume schlagen so die Augen auf
Wie kleine Kinder unter Kirschenbaumen,
Aus deren Krone den blaßgoldnen Lauf
Der Vollmond anhebt durch die große Nacht.

Nicht anders tauchen unsre Traume auf.

Sind da und leben wie ein Kind, das lacht.
Nicht minder groß im Auf- und Niederschweben
Als Vollmond, aus Baumkronen aufgewacht.

Das Innerste ist offen ihrem Weben;
Wie Geisterhände m versperrtem Raum
Sind sie in uns und haben immer Leben.

Und drei sind eins: ein Mensch, ein Ding, ein Traum.

Hugo von Hofmannsthal wußte, wie nah der
Mensch noch immer den Träumen sein muß.
Sein Grundmaterial, das, woraus er entstanden

ist, das «Zeug», wie Hofmannsthal sagt, der
Urschleim veilleicht, ist für ihn verwandt mit dem

Stoff, aus dem die Träume werden. Wir versperren

ihnen mit unseren Räumen immer wieder
die Möglichkeit, sich zu realisieren. Deshalb
bleiben wir so klein, so befangen, so gefangen
und gleichen so selten den Bäumen, den großen,

unter dem unendlichen Himmel. Genau das

aber wäre uns aufgetragen. Wir spüren das

wohl, wenn wir uns auch kaum Rechenschaft
darüber geben. Wir spüren es wohl. Warum
sonst würden in katholischen Gegenden die
Burschen am Samstag vor dem Palmsonntag ein

Bäumchen fällen im Wald und es schmücken

mit Früchten und dann in die Kirche hineintragen?

Ein wunderbarer, sehr alt überlieferter
Brauch! Die Burschen tragen ja wohl ihren eigenen

Lebensbaum in die Kirche, das Symbol des

seelischen Reifens, und lassen ihn segnen und

tragen ihn wieder nach Hause, stellen ihn in den

Garten.
Ja, und warum pflanzen dieselben oder auch

vielleicht etwas älteren Burschen in der Nacht
zum ersten Maientag den erwachsen werdenden
Mädchen einen Tannenbaum auf dem Dorfplatz

auf, einen möglichst hohen aber doch

biegsamen, schlanken Tannenbaum, den sie mit
den Namen der Zwanzigjährigen schmücken?

Spüren sie Ähnliches wie das, was der stolze Vater

empfunden hat, als er noch in derselben

Stunde, da sein Sohn geboren wurde, einen

Baum in den Garten pflanzte?
«Rocco war also im Schlafzimmer der Canonicas zur

Welt gekommen, und wahrend drinnen die alte Coelestina

Donna Barbara beistand, hatte Vater Canonica draußen vor
dem Kammerfenster unter dem Vordach gewartet. In der
einen Hand hielt er einen Nußbaumschoßling und in der
anderen Hand einen Spaten, um beim ersten Schrei semes Sohnes

den Nußbaumschoßling zu pflanzen, hinter dem Gehöft
der Canonicas. Denn, daß es ein Sohn sein wurde, der da

semen ersten Schrei tun sollte, daran hatte Vater Canonica
keinen Augenblick gezweifelt. Darum stand der alte Canonica

unter dem Fenster der Schlafkammer, unter dem
Vordach seines Hauses und wartete. Daß er nicht unter dem

Vordach heraustreten dürfe, hatte ihm die alte Coelestina

eingeschärft, der Luftgeister wegen.

Fur ein Madchen hatte kein Vater in Terzone nur einen

Finger gerührt: Sollen die Weiber selbst miteinander
zurechtkommen, hatte es allenfalls geheißen, und der künftige
Vater ware in den Grotto abmarschiert, um seinem Arger
über das höchst überflüssige zusätzliche Weibervolk in
seinem Haus mit em paar Glasern Grappa unter dem Gespött

seiner Mitbauern hmunterzuspulen.
Aber Vater Canonica hatte einen Sohn erwartet. Darum

hatte er das Pflanzloch fur den Nußbaum auch schon
ausgehoben gehabt, mit dem trotz aller Geisterbeschwörungen

praktischen Sinn eines Bauern gleich neben seinem Misthaufen,

damit der Nußbaum spater einmal diesen Misthaufen
beschatten konnte. In das Pflanzloch des Nußbaums aber

gehörte, laut der alten Coelestina, und Vater Canonica

glaubte ihr aufs Wort, die Nachgeburt des zu erwartenden

Sprößlings, noch bevor der Nußbaum eingepflanzt wurde.

So hatte Vater Canonica damals gewartet, daß die

Wehmutter mit einem Gefäß in der Hand aus dem Haus gerannt
kam, um dem Vater die Nachgeburt seines ersten Sohnes zu

ubergeben, noch dampfend, einen ekelhaften Blutgeruch
verbreitend.

150



Canomca hatte die Plazenta in das Pflanzloch gelegt, den

Nußbaumschoßltng eingesetzt und Wurzeln und Plazenta

mit weicher, korniger Erde sofort zugedeckt. Derweil hatte

drinnen in der Schlafkammer der kleine Rocco geschrien,
bis er ganz blau gewesen war im Gesicht, und dann hatte er

von der Wehmutter das erste Bad seines Lebens verpaßt
bekommen. Dabei blieb es auch, denn das zweite und letzte

Bad pflegten in Terzone die Leichenwascherinnen zu besorgen.»

So erzählt Walther Kauer in seinem Roman
«Spätholz». Er stützt sich dabei auf Berichte
jener Tessiner Bauern, die an den kargen Hängen
des Monte Lema dem Boden und den
Kastanienhainen den kargen Lebensunterhalt abringen.

Daraus, daß der beschriebene Brauch noch
immer in den Gesprächen der Leute lebendig ist,
darf wohl geschlossen werden, daß er noch bis

vor einer, höchstens zwei Generationen gepflegt
worden ist. Wir dürfen solches Tun nicht
einfach kopfschüttelnd als heidnischen Uberrest
und als Zauber- und Hexenwerk betrachten,
langst überfällig, vergessen zu werden. Sonst

dürfen wir mitten in dunkler Winterzeit auch

keinen Tannenbaum in die Stube tragen und
Kerzenlichter darauf stecken!

Den immergrünen Baum, wir verbinden ihn

am Weihnachtstag mit dem immer lebenden,
auferstandenen Christus, der uns das Licht des

neuen Jahres bringt, die Erneuerung in der Liebe.

So hat das Fest der Wintersonnenwende an

Weihnachten seine neue, tiefere Bedeutung
erhalten.

Wenn der Schnee ans Fenster fallt,
Lang die Abendglocke lautet,
Vielen ist der Tisch bereitet

Und das Haus ist wohlbestellt.

Mancher auf der Wanderschaft
Kommt ans Tor auf dunklen Pfaden.

Golden blüht der Baum der Gnaden

Aus der Erde kühlem Saft.

Wanderer tritt still herein;
Schmerz versteinerte die Schwelle.

Da erglänzt in reiner Helle

Auf dem Tische Brot und Wein.

Vielleicht hat Georg Trakl das schönste

christliche Baumgedicht geschrieben, das es in

deutscher Sprache gibt. Brot und Wein, Weibli¬

ches und Männliches, Leib und Blut ins Göttliche

gewandelt, ausgebreitet unter dem Baum,
der aus der Erde gewachsen, aus der Erde
genährt worden ist und das Licht des Himmels
gefunden hat. Das ist das Ziel der Wanderung, die

Ganzheit, und wir finden dieses Ziel — ist das

nicht ein Wunder? — zu Hause, in unserer Stube,

im Eigenen, wenn es «wohlbestellt» ist.

Trakl betont, daß der Baum der Gnaden aus
dem kühlen Saft der Erde erblühe. Das erinnert
an eine Geschichte, die Richard Wilhelm in
seinem Buch «Tschang-Dsi — Das wahre Buch

vom südlichen Blütenland» überliefert. Sie wird
Tschuang-Tze, einem chinesischen Weisen, in
den Mund gelegt:

«Ein wandernder Zimmermann namens «Stein» sah auf
seiner Wanderung einen riesigen alten Eichbaum, der beim

Erdaltar im Felde stand. Der Zimmermann sagte zu dem ihn
bewundernden Gesellen: ,Das ist ein unnutzer Baum; wolltest

du ein Schiff daraus machen, es wurde bald verfaulen;
wolltest du Gerate daraus machen, sie wurden bald zerbrechen.

Aus dem Baum laßt sich nichts machen, man kann ihn

zu nichts gebrauchen, darum hat er es auf ein so hohes Alter

bringen können.'
Als aber der Zimmermann am selben Abend einkehrte

und ubernachtete, erschien ihm der Eichbaum im Traum

und sprach: Willst du mich vergleichen mit euren
Kulturbaumen, wie Weißdorn, Birnen, Orangen, Apfelsinen und

was sonst noch Obst und Beeren tragt? Sie bringen kaum ihre

Fruchte zur Reife, so mißhandelt und schändet man sie.

Die Aste werden abgebrochen, die Zweige werden

geschlitzt. So bringen sie durch ihre eigenen Gaben ihr eigenes

Leben in Gefahr und vollenden nicht ihrer Jahre Zahl. So

geht es uberall zu Darum habe ich mir schon lange Muhe

gegeben, ganz nutzlos zu werden. Sterblicher! Nimm an, ich

ware zu irgend etwas nutze; hatte ich dann wohl diese Große

erreicht? Und außerdem, du und ich, wir sind gleichermaßen

Geschöpfe. Wie soll ein Geschöpf dazu kommen,

das andere von oben her beurteilen zu wollen? Du, ein

sterblicher und unnutzer Mensch, was weißt du von den

unnutzen Baumen?'

Der Zimmermann erwachte und uberlegte dann den

Traum, und als sein Geselle ihn fragte, wieso gerade dieser

Baum dazu kam, dem Erdaltar zu dienen, antwortete er

ihm: ,Halt den Mund, kein Wort mehr darüber; er wachse

absichtlich da, weil sonst die, die ihn nicht kannten, ihn

mißhandelt hatten. Ware er nicht Baum am Erdaltar, so ware

er wohl in Gefahr gekommen, abgehauen zu werden.»

Marie Louise von Franz, eine der Mitarbeiterinnen

an Carl Gustav Jungs Buch «Der Mensch

und seine Symbole», erläutert die chinesische

Sage folgendermaßen:

151



«Der Zimmermann hat offenbar seinen Traum verstanden,

namltch, daß der Baum, der nur seine gottgewollte
Bestimmung verwirklichte, der größte ist und vor ihm das

menschliche Zweckdenken zu verstummen hat. In
psychologischer Sprache ubersetzt symbolisiert er den Indtvtdua-

tionsprozeß, der dem kurzsichtigen Ich seine Lehre erteilt.
Unter dem Baum, der nur sich selber ist, steht in Tschuang-
Tzes Erzählung ein Erdaltar. Das war ein roher Stein, auf
dem man dem Gott, der jenes Stuck Erde besitzt und

schützt, zu opfern pflegte. In diesem Symbol des Erdaltars

ist angedeutet, daß es fur die Realisation des Individuations-

prozesses eine Hingabe an die uberpersonltchen Machte des

Unbewußten braucht; das heißt, daß man nicht denken

darf: «Was man sollte» oder «Was im allgemeinen richtig
wäre» oder «Was einzutreffen pflegt», sondern nur hinhorchen

sollte, was die innere Ganzheit, das Selbst, jetzt hier in
dieser Lage von mir oder durch mich erwirken will.»

Der Wanderer in Georg Trakls Weihnachtsgedicht

wäre also dort angekommen, wo der
Baum hin will, bei der Vereinigung von Brot
und Wein, dort, wo die Ganzheit wird, wo der
Mensch zu seinem «Selbst» findet. Und er
erfährt das alles als Gnade. Ja, und es ist für ihn,
so wurde es zuletzt angedeutet, ein ganz besonderes

Erlebnis, daß das alles zu Hause geschieht.
Das Haus ist die Wohnung der Seele und nahe

mit dem menschlichen Körper verwandt.
Immer wieder wurden Teile des Hauses mit den

menschlichen Organen verglichen. So werden

etwa die Türme mit den Ohren gleichgesetzt,
die Fenster mit den Augen, der Ofen mit dem

Magen. Wenn nun aber der Baum das Symbol
des seelischen Wachstums bedeutet, darf das

Haus, wie das Rainer Maria Rilke in seinem
Gedicht ausgesprochen hat und wie das auch aus
Hofmannsthals Terzinen hervorgeht, nicht
mehr als Hindernis vor der eigenen Weite
stehen. Im Gegenteil! Der Baum muß das Haus

durchdringen und schließlich darüber
hinauswachsen. Vielleicht findet sich auch hier die
tiefere Bedeutung des symbolhaften Brauches,

auf den neu aufgerichteten Bau ein mit bunten
Bandern geschmücktes Tännchen zu stellen.

Seit ich weit draußen
das Haus in der Siedlung bewohne,
wachst aus dem Keller ein Baum
durch Diele und Mansarden.
Laub hängt fahnengleich
zu allen Fenstern hinaus.

Der Wipfel wiegt sich

über dem moosgrauen Dach.
Ich hause unbesorgt nah dem Gezweig,

im Hof fault der Spaltklotz,
auf dem Speicher rostet die Sage.

Nachbarn freilich rufen sich zu:
was ist der Narr fröhlich —

Hört, er singt in der Frühe, redet

und lacht, wenn es dämmert!

Der Baum wachst.

Rainer Brambach, der dieses Gedicht geschrieben

hat, wurde 1917 in Basel geboren. Und dort
ist er im vergangenen Jahr gestorben. Er
unterscheidet sich in vielem von dem, was bekannte,
moderne Dichter auszeichnet. Er ist kein Literat.

Er kommt nicht von der Universität. Aber

er kennt die Erde, er ist vertraut mit den

Bäumen, den Pflanzen, den Tieren. Lange Zeit
verdiente er sich sein Leben als Gelegenheitsarbeiter,

als Torfstecher, Holzhacker und Gärtner.
Vielleicht sollten wir von Zeit zu Zeit auf ihn
hören. Vielleicht könnten wir von ihm lernen.
Seit der Baum durch sein Haus wächst — wir
wissen jetzt, was das bedeutet — fault der Spaltklotz

und die Säge rostet. Alles, was dem
Trennenden dient, muß nun nicht mehr gebraucht
werden. Deshalb kann der Bewohner des Hauses

singen und reden und lachen. — Der Baum
wächst. Und er wird, dafür ist jetzt gesorgt,
noch generationenlang wachsen, wird Stammbaum

sein mit tiefen Wurzeln und weit
verzweigten, den Himmel tragenden Ästen.

152



Andres Juon: Gestaltung im Kosmos, 1979

Die Mächte des Dunkeln und des Hellen streiten sich in dynamischem

Rhythmus in der Spirale des Seins


	Alles Grosse geschieht unter den Bäumen

