Zeitschrift: Bindner Jahrbuch : Zeitschrift fir Kunst, Kultur und Geschichte

Graubiindens
Herausgeber: [s.n]
Band: 27 (1985)
Artikel: Die Bundner Kreuzstichmuster als Gliickszeichen
Autor: Heuss-Brunner, Margrit
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-972175

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-972175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Bundner Kreuzstichmuster als Gliickszeichen

von Margrit Heuss-Brunner

Diese kleine Arbeit versucht, aus jedem unse-
rer lieben altbekannten Kreustichmuster seinen
Sinn und seine Bedeutung herauszulesen, so daf$
wir sie wie eine Art Bilderschrift verstehen kon-
nen. Jedes der Motive ist ein Gliicks- und
Segenszeichen. Der Urgrund, aus dem sie her-
auswuchsen, sind die vier Urelemente oder
Lebenselemente Feuer, Wasser, Luft und Erde.
Durch ihr Einssein mit diesen Leben schaffen-
den und Leben erhaltenden Elemente sind unse-
re Kreuzstichmotive nicht nur unter sich eng
verbunden, sie reichen zugleich hinein in alle
Bereiche des Lebens. Diese vier Urelemente fin-
den wir tiberall in der Geschichte unserer Vor-
fahren lange vor unserer Zeitrechnung und bis
heute in Literatur, Kunst und Religion.

Letzthin erschien aus Amerika der sehr be-
deutende historische Roman von Marion Zim-
mer Bradley: «Die Nebel von Avalon.» Er be-
schreibt den Kampf der alten keltischen Drui-
denreligion gegen das durch die Romer nach
Britannien gebrachte frithe Christentum. An
entscheidender Stelle erhilt der junge Artus, der
kiinftige Konig, sein Zauberschwert, das ihm
Konigsmacht verleihen und sein Leben schiitzen
wird. Eine Druidenpriesterin naht die Scheide
fiir dieses Schwert. Aus Hirschleder fertigt sie
die Innenseite. Die AufSenseite aber besteht aus
kostbarstem dunkelrotem Samt, und darauf
stickt sie mit goldenen und silbernen Fiden die
vier magischen Elemente: Feuer, Wasser, Luft
und Erde.

Dr. Christian Caminada (geb. 1876) war Bi-
schof von Chur von 1941 bis zu seinem Tod im
Jahr 1962. Er war ein grofler Gelehrter und

134

Kenner der Volkskunde. Sein einzigartiges
Buch: «Die verzauberten Taler» steht in man-
chem biindnerischen Heim. Es erzihlt von den
urgeschichtlichen Kulten und Briuchen im alten
Ratien. Dieses «alte Ratien» reichte bis an die
Donau und hinab ins lombardisch-friaulische
Gebiet Italiens. Schatze alter Kultur, finden sich
noch im Alpenwall des Gotthards, wo die Quel-
len der grofften Strome Europas entspringen.
«Alle Volker sind abhangig von den Urelemen-
ten des Universums, von Feuer, Wasser, Luft
und Erde.» Aus diesen und in diesen leben sie,
bis sie ins Grab sinken.

Grofdte Verehrung genofd im heidnischen Al-
tertum das Grundelement Feuer. In seiner ge-
heimnisvollen Kraft war es fiir jene Menschen
etwas Heiliges, eine Gottheit, der man dankbar
Opfer darbrachte: Salz und Milch. Eng verbun-
den war der Feuerkult mit den Bestattungen. Zu
den Toten legte man Kohlen ins Grab.

Feuerverehrung war auch Sonnenverehrung.
Der aufgehenden Sonne schritten die Menschen
entgegen. «Hingerissen betrachteten sie das feu-
ermahbnige Haupt, diese Goldglanzscheibe, die
mit der Sicherheit des Adlers am Himmel auf-
steigt und niedersinkt im wechselnden Bogen».
Schon vor ca. 60 000 Jahren wurden Sonnen-
symbole, d.h. Zeichen, die Sonne bedeuteten,
auf Felsplatten eingeritzt, zum Beispiel Kreise
und Spiralen. Nach Osten, zur aufgehenden
Sonne hin, waren alle bebilderten Steinplatten
und Kulthohlen ausgerichtet. Wunderbare
Hymnen preisen die aufgehende Sonne, die dem
Menschen Licht und Warme spendet, durch den
Blitz ihm das Feuer schenkt. Von den alten Feu-



erbrauchen hat vieles sich erhalten bis in unsere
Tage: Christbaumkerzen in der dunkelsten Zeit
des Jahres, Feuerbriuche des Friihlings, das
Scheibenschlagen, die Johannisfeuer.

Auch das Lebenselement Wasser wurde als
heilig verehrt. Gottliche Kraft ist ihm eigen, hei-
lend ist es und reinigend. Verunreinigen darf
man es nicht. (In den Ganges darf der Inder
nicht speien). Mit der Rechtsprechung war das
Wasser eng verbunden. Noch im Mittelalter
fanden die Hochgerichte meist am Wasser statt,
an einer Innbriicke zum Beispiel. Die Stadt Chur
hielt das Gericht auf dem «briigglin», das iiber
den Miihlebach von der Reichsgasse her zum
Predigerkloster fithrte. Weil Quellen, Fliisse und
Brunnen anbetend verehrt wurden, baute man
spater neben ihnen christliche Kirchen und Ka-
pellen. Die Zisterne in der Churer Kathedrale
wurde wohl in die Kirche hiniibergenommen,
um durch das Weihwasser den heidnischen
Wasserzauber zu christianisieren. Alle Volker
kannten weissagende Quellen. Wie wichtig wa-
ren die Wunderkrifte des Wassers im Volks-
glauben! Den Wassergottheiten wurden Tierop-
fer dargebracht. Vom Rhein und vom Walensee
wurde gar gesagt, sie miifSten Menschenopfer
haben.

Vom Element Luft spricht C. Caminada mehr
beildufig. Vogel beleben die Luftraume. Mir-
chen und Sagen erzihlen von der Verwandlung
junger Menschen in Adler, Raben, Schwiane und
von threr Erlosung, Entzauberung.

Von den Ureinwohnern alt Ratiens wenden
wir uns ins alte Agypten. Dessen Hochkultur
hat sehr friih schon die vier Elemente durch
Symbole, d.h. Erkennungszeichen dargestellt.

Fiir das Element Feuer wihlte man den gold-
farbenen Lowen.

Fiir das Element Erde wihlte man den samen-
spendenden Stier.

Fiir das Element Luft wahlte man den hoch-
fliegenden Adler.

Firr das Element Wasser wahlte man den
Menschen oder den Engel.

Diesen vier Symbolen werden wir immer wie-
der begegnen. Aus ihnen gebildet ist die steiner-
ne Sphinx, die seit Jahrtausenden méchtig und
geheimnisvoll im Wiistensand Agyptens ruht.

Sie setzt sich zusammen aus Menschenkopf,
Stierleib, Lowenpfoten und Adlersfliigeln.

Viel jiingeren Datums sind die dgyptischen
Tarot-Karten. Mit diesen suchte man in die Zu-
kunft zu schauen und die Menschen zu lehren,
ihr Schicksal zu meistern. Die wichtige Tarot-
karte XXI zeigt in der Mitte ein dgyptisches
Maidchen in heilig ernstem Tanze. Die Ecken
der Karte sind ausgefiillt mit den Symbolfiguren
Lowe, Stier, Adler und Menschenkopf. Den
gleichen vier Wesen begegnen wir auch in der
Bibel im alten Testament beim Propheten Hese-
kiel. Mehrfach erwihnt finden wir sie im neuen
Testament in der Offenbarung des Johannes:
«Eine Tiir war aufgetan im Himmel», und da
stehen die vier Tiere lobpreisend um den Thron
Gottes. Im 5. Jahrhundert teilte der Kirchenva-
ter Hieronymus die vier Tiere den vier Evangeli-
sten zu. Markus mit dem Lowen, Lukas mit
dem Stier, Matthaus mit dem Engel und Johan-
nes mit dem Adler wurden seither und bis heute
unendlich oft dargestellt auf Gemélden und
herrlichen Glasfenstern. Vor einigen Jahren
auch auf den hochwertigen Briefmarken von
20, 10, 5 und 3 Franken, die, aufSer der letzten,
heute noch in Gebrauch sind.

Wenden wir uns nochmals zuriick ins Alter-
tum. Die griechische Philosophie beschiftigte
sich sehr mit den vier Grundelementen. Der Phi-
losoph Empedokles schreibt von den «erstlichen
Stoffen, denen alles entstammt, Erde und wo-
genreiches Meer und Luft voller Feuchte und
die Sonne im leuchtenden Schein und ganz vol-
ler Wirme. Denn aus vier Elementen ist alles
gefiigt und gefestigt. Aus diesen ist alles, was
war, was ist und was sein wird. Alle bleiben ver-
bunden mit ibren eigenen Teilen. Feurige Sonne
und Erde und Himmelshifte und Meernafs,
wenn sie auch weit in der Welt verschlagen er-
scheinen.»

Diese Lehre von den vier Grundstoffen oder
Grundformen der konkreten Welt erlangte im
16. Jahrhundert eine geradezu universelle Be-
deutung. Auch fiir Paracelsus, den damals be-
rithmtesten Arzt und Gelehrten, sind diese vier
Grundstoffe wirksam in allem Konkreten und
in allem Lebendigen. Etwa 200 Jahre spiter

135



dichtete Schiller: «Vier Elemente, innig gesellt,
bilden das Leben, bauen die Welt.»

Des Deutschschweizers liebstes Spiel sei hier
erwihnt, der JafS. Wer weifd heute noch, dafd die
Jaflkarten, die wir in Hinden halten, die vier
Lebenselemente darstellen! Doch ganz ver-
schwunden sind hier die «Tiere». Die vier Ele-
mente werden dargestellt durch einfache, an-
schauliche Zeichen aus dem Alltag, wie es sich
gehort fiir das einstige Bauern- und Handwer-
kerland Schweiz. Das Herz, das gliithende flam-
mende Herz bedeutet Feuer. Mit der Egge wird
der Erdboden geglattet. Die Schaufeln treiben
das Wasserrad. Dieses war bis zur Industriali-
sierung die einzige mechanische Energie. Sie al-
lein lief§ «die Miihle klappern am rauschenden
Bach,» so daf§ das Korn zu Mehl gemahlen wur-
de und die machtigen Baumstimme zu Brettern
zersagt. Schliefflich symbolisiert die JafSfarbe
Kreuz das Element Luft.

Nun denken wir an unsere schonen Kirchen-
lieder. Viele Lob- und Danklieder preisen Gott,
der in seiner Giite fir uns Menschen die Le-
benselemente geschaffen hat.

«Himmel, Erde, Luft und Meer
Zeugen von des Schopfers Ebr.»

Einzeln werden sie aufgezahlt.

«Seht das grofe Sonnenlicht
Wie es durch die Wolken bricht.»

«Seht wie Gott der Erde Ball
Hat gezieret iiberall.»

«Seht wie fliegt der Vogel Schar
In den Liiften Paar bei Paar.»

«Sebt der Wasserwellen Lauf
Wie sie steigen ab und auf.»
«Von der Quelle bis zum Meer
Rauschen sie des Schopfers Ebr.»

Von Herzen war die Rede, von Vogeln, von
Wasserwellen. Nun sehen wir unsere Kreuz-
stichmuster vor uns, sie drangen heran, begliik-
kend anzuschauen, von grofSer Lebendigkeit
und tiefer Bedeutung.

136

Das Element Wasser

Stickereimotive: Wellen- oder Zackenlinie,
Brunnen, Krug, Wasserschale, Storch, Pfau,
Drache.

Dem Element Wasser sind die entsprechen-
den Kreuzstichmotive leicht und einfach zuzu-
ordnen. Aus den Wellenlinien werden beim
Sticken meist Zackenlinien, weil wir der Diago-
nale des Gewebes folgen miissen. In unendlicher
Vielfalt schmiicken diese Wellenlinien unsere
Stickereien. Es kann ein schmales Bortchen sein
(Abb. 1) oder eine reich und prichtig ausge-
schmiickte Bordiire, (Abb. 2,3) so wie Wasser
ein kleiner Quell sein kann oder ein Weltmeer.
Das Symbol «Wellenlinie» bedeutet auch «Le-
benslinie.» Lebenssifte entstehen im Menschen-
leib. Blut erhilt das Leben. Sperma gibt es wei-
ter. Milch und Honig gelten als Lebenssafte,
Wein wohl auch und was die Leute so alles aus
Fruchtsiften gemacht haben, heifst doch der
Schnaps auf franzosisch wahrhaftig «eau de
vie» = Lebenswasser.

Wasser bedeutet Leben. Der Film, «Die Wii-
ste lebt» zeigt den trockenen, gelbbraunen Bo-
den Suidkaliforniens, der griin und bunt wird,
sobald die Friihlingsregen kommen.

Der Storch holt die kleinen Kinder aus Sump-
fen und Teichen. Dieses Nasse und Feuchte
wird stickend dargestellt durch den Brunnen
mit dem Lebenswasser, (Abb. 4, 5, 6) durch
Kriige oder Schalen. Das Motiv der Lebens-
brunnen mit Storchen ist besonders beliebt fur
kleine Zierdecken oder Serviettentdschlein. Ab-
bildung 4 zeigt zwei Storche, die ihre langen
Halse recken, damit die Schnabel iiber den
Brunnenrand reichen. Lebensbrunnen und Stor-
che sind hier zu einem Motiv vereint. Ein Vogel
steht rechts, der andere gleiche Vogel steht links
vom Brunnen und sie sind einander zugewandt,
konnten sich aber auch wegwenden. So muf es
sein. Die beiden spiegelgleichen Halften, diese
Axialsymmetrie, vermittelt eine wohltuende
Harmonie, ein Gleichgewicht, das «in eigner
Angel schwebend ruht.» Zugleich entsteht eine
polare Spannung, als ob die eine Seite durch das
Spiegelbild der andern erst richtig lebendig und
verstandlich wiirde, so wie das Helle nur durch



» SN . I R R N 4 TP R

TEE LT

PREPLD S

-

-

Abbildung 1 Kalender-Riickwand mit den Symbolen aller
vier Urelemente: Herz = Feuer; Lebensbaum mit Nelke =
Erde; Vogel mit drei Sternen = Luft; Wellenlinie = Wasser.

den Gegensatz zum Dunkeln erkannt wird.
Uberall auf unseren Stickereien sind diese Ge-
gensatzpaare, die wechselnden Rhythmen, in
denen wir leben:

Licht und Dunkel

Tag und Nacht
Warme und Kalte
Lachen und Weinen
Werden und Vergehen.
usw.

Hier haben wir die seelisch-geistige Zweiheit,
die gegensatzlichen Krifte, welche die Welt
spalten, aber gleichzeitig zusammenhalten, weil
sie sich wechselseitig erganzen, also zusammen-
gehoren.

Meistens bertihren die Vogel am Lebensbrun-
nen diesen nicht, sondern sind leicht und locker
daneben gestellt. Trotzdem entsteht durch die
polare Spannung eine schone harmonische Ein-
heit. Diese wire aber verdorben, wenn jemand
zwei verschiedene Tiere links und rechts des
Brunnens aufstellen wollte. Doch so unverstin-
dig wird keine Stickerin sein, die sich jemals in
echte Stickereien vertieft hat.

Viel haufiger als Storche treffen wir ein Pfau-
enpaar beim Element Wasser. (Abb. 5) Pfauen
waren in Indien bekannt als Regenkiinder.
«Beim Herannahen der Regenzeit erheben die
Pfauen ein Freudengeschrei.» Der Regenkiinder
wird fir naturverbundene Volker leicht zum
Regenspender. Daher die hidufige Darstellung
des Pfauen, der zudem bei allen Volkern der An-
tike, die ihn kannten, als der schonste Vogel
galt. «Bist du Vogel oder Pfau?» hief3 die Frage.

Abbildung 2 Mittelstiick eines Wandbehanges. Lebensli-
nie mit Granatapfel, Dreisproff und kleinen Sternen; Kranz;
grof3e Biindner Nelke, die aus der Ackerfeld-Raute heraus-
wichst; oben Spiralen und MutterschofS-Fruchtbarkeits-
Raute: lauter Gliicks- und Segenszeichen.

137



Abbildung 3 Bordiire mit besonders schonen klaren Formen: Wasser = Lebenslinie, kleine Lebensbiumchen, Granatipfel
mit den vielen Kernen.

Der Pfau mufS also etwas Besonderes sein. Das
zeigt sich auch bei unseren vielen Kreuzstich-
pfauen. Diejenigen mit den langen hingenden
Schwanzfedern werden dem Element Wasser
zugeordnet. Doch der prachtige Vogel, der mit
seinen starken Schwanzfedern das Rad schlagt,
das Sonnenrad, ist ein wundervolles Sonnen-
symbol.

Natiirlich darf nicht nur der Pfauenvogel mit
dem langen schleppenden Schwanz beim Le-
bensbrunnen stehen. Mit freier Phantasie kon-
nen wir die Symbole gleicher oder verschiedener
Elemente kombinieren, vorausgesetzt, daf§ die
Symmetrie gewahrt bleibt.

Seltener wachen Drachen am Brunnen. In dst-
lichen Liandern war der Drache von jeher ein
Symbol des Gliicks. Er verhief§ ein schones und
langes Leben.

138

Das Element Luft
Stickereimotive: Adler und viele andere Vo6-
gel, das Dreiblatt, Kreuz und Stern.

Aus Aristophones: «Die Vogel.» «Kdonnt ich
wie ein Adler in den Liiften schweben! Uber den
Wolken muf8 die Freibeit wohl grenzenlos sein!
Hast Du was gesehn? Den Himmel. Ist dieser
nicht seit altersher der Vogel Heimat?»

Schiller: «Wie im Reich der Liifte, Konig ist der
Weih;
Durch Gebirg und Kliifte, herrscht der
Schiitze frei.»

Im alten Griechenland war der Adler der Vo-
gel des Zeus, der Bote zwischen Himmel und
Erde. Auf starken Schwingen trug er Ganymed,
den Liebling des Zeus, zum Gotterhimmel hin-
auf. Auch in Kirchenlieder finden wir das Bild
vom madchtigen schiitzenden Adler:

Abbildung 4  Serviettentasch-
chen. Storche trinken aus dem
Lebensbrunnen, aus welchem
drei Lebensbaume heraus-
wachsen. Oben zwei kleine

Spiralen = Sonnenzeichen.



Abbildung 5 Serviettentdschen. Lebendig und dekorativ gestaltete Pfauen mit ihren Sonnenradern am herzformigen Le-
bensbrunnen, aus dem vegetative Sprosse herauswachsen. Die kleinen, etwas undeutlich erkennbaren Vogelchen oben sind
Symbole der Luft. Innig vereint sind hier die Gliickszeichen der vier Lebenselemente.

«Wie ein Adler sein Gefieder
Uber seine Jungen streckt

Also hat auch immer wieder
Mich des Hochsten Arm bedeckt.»

«Lobe den Herren, der alles so herrlich regieret,
Der wie auf Fliigeln des Adlers dich sicher ge-
fiibret.

«In wieviel Not, hat nicht der mdchtige Gott
Uber dir Fliigel gebreitet.»

Viele zierliche Vogelchen beleben unsere
Kreuzstichdecken als kleine Boten des Gliicks
und der Liebe. «Wenn ich ein Viglein wir, flog
ich zu Dir». Sie schwingen sich hinauf in die
Luft, etwas Begliickendes, Heiterfrohes ist ih-
nen eigen. (Abb. 1,5) Frau Biel, die grofle Chu-
rer Stickerin und Herausgeberin von Muster-
blattern, stickte einst eine Decke mit hundert,
immer wieder verschiedenen Vogelchen. Leider
war die schone, fiir das Rhitische Museum be-
stimmte Stickerei nach dem Tode von Frau Biel
unauffindbar.

Die Farbe Kreuz unserer Jafl- und Patience-
karten heif3t auf schwedisch clover = Klee und
auf franzosisch trefle, was ebenfalls Klee oder
Dreiblatt heifst. Das Kleeblatt war eine Zauber-
pflanze der Druiden. Durch die geheimnisvolle
Dreizahl gehort es zum Element Luft, zum

Reich der Phantasie, des Geistigen, Seelischen,
Magischen. Drei Sohne hat der Mérchenkonig,
drei Fragen sind erlaubt. «Drei Jabr muf ich
noch warten», heiflt’s im Volkslied, «drei Jabr
sind bald vorbei». Und dann kommt das grofSe
Gliick.

Das Dreiblatt oder Kleeblatt (Abb. 2) findet
sich oft auf unseren Stickmustern. Meist wichst
es am Lebensbaum oder es schmiickt eine Bor-
diire. Kleeblatt und Kleekreuz werden oft kaum
unterschieden. Kreuze konnen erstaunlich ver-
schiedene Formen haben.

Abbildung 6 Einzelmotiv einer Tischdecke. Aus dem
Brunnen wichst ein klarer schoner Lebensbaum hervor mit
Blattwerk, Liebesblume (Nelke) und Frucht. Der Granatap-
fel mit den vielen Samenkernen ist ein uraltes Symbol der
Fruchtbarkeit, des sich ewig erneuernden Lebens.

139



Abbildung 7 Einzelmotiv aus einem Wandbehang. Son-
nenscheibe, eindriicklich durch den Gegensatz zwischen
dem grofSen Stern (Element Luft) und dem zierlichen Ran-
kenwerk der Lebensbaumchen (Element Erde). Die «allesbe-
herrschende Vierzahl» ist stark betont.

Abbildung 8 Einzelmotiv einer Tischdecke. Diese Sonnen-
scheibe besteht aus dem achtstrahligen Stern, vier Lebens-
baumen, acht kleinen und vier machtig groflen, reich ausge-
schmiickten Granatapfeln. Die vielen kleinen Spiralen sind
Sonnenzeichen.

140

Das Swastika Kreuz war im alten Indien ein
Gliickszeichen, das ein langes Leben verhiefS.
Wabhrhaftig finden wir es in einem der vielen
hiibschen Kreuzstichhefte der Churerin Elly
Koch. Es gibt auch Kreuze, die wie Schiffsma-
sten aussehen. Odysseus, Sindbad der Seefahrer
und alle die meerdurchpfliigenden Kapitane, die
mit ihren Giitern von Kiiste zu Kiiste segelten,
sie flehten zum Windgott um gute Fahrt. In wei-
ten Luftraumen leuchteten ihnen die Sterne bei
dunkler Nacht. Sie bedeuten Trost und Schutz,
werden in vielen Liedern besungen. «Sterne,
Sterne, seid ihr immer noch nicht da?» heif3t die
bange Frage in einem Gedicht von C. F. Meyer.
Dafs sie unter einem guten Stern geboren seien,
das hoffen alle, auch daf sie Sternstunden erle-
ben diirfen. VerheifSung und Trost kiinden auch
die vielen schonen Sterne auf unseren Stickerei-

en. (Abb. 1,2,7, 8, 10)

Das Element Feuer

Bedeutung: Sonne, Licht, Warme, Gold, Ko-
nigsmacht, Stirke, Sieg, Liebe, Leidenschaft.

Stickereimotive: Kreis, Spirale, Rose, Rosette,
Herz, Lowe, Krone, Kranz, Pfau mit Sonnen-
rad.

Feuer und Sonne waren eins fiir die alten Vol-
ker, denn «das Urelement Feuer hat aus sich die
Sonne geschaffen».

Es war von je das tiberwaltigende, unendlich
besungene Erlebnis des Menschen, den Sonnen-
aufgang zu erleben, der die dunkle kalte gefahr-
liche Nacht vertreibt. Wie schon sind die hier zi-
tierten wenigen Zeilen aus dem berithmten
«Sonnengesang» des jungen dgyptischen Konigs
Echnaton:

«Herrlich erbebst du dich am himmlischen
Lichtberg

Ewige Sonne, Ursprung des Lebens!

Wenn dein Glanz am ostlichen Himmelsfeld
aufsteigt

Wird die Welt so licht von deiner Schonbeit!
Denn du bist schon, du bist grofS, du funkelst
unirdisch.

Hell wird wieder die Welt, wenn dein Antlitz
emporstrahlt.

Festlich erglithen die Lander der Erde».



¥ o 5P T
2 o A §os 3
LR R pR T o

ke

-
udk o
Ay

e aehd
DRGSR SR 3
LRt

Abbildung 9  Serviettentdschchen. Es wirkt etwas unfertig ohne die Wellenlinien-Finfassung. Die zierlichen springenden
Hirsche mit dem Lebensbiumchen-Geweih und der Granatapfelsprof mit den beiden Ackerfeldrauten zeigen die vitalen
Krafte des Elementes Erde. Das Herz bedeutet Feuer, Sonne, Gliick.

Jedes Liederbuch enthalt einen Schatz von
Sonnenaufgangsliedern:  «Morgenglanz ~ der
Fwigkeit, Licht vom unerschaffenen Lichte.»
«Die goldene Sonne, voll Freud und Wonne,
bringt unsern Grenzen mit ihrem Glinzen, ein
herzerquickendes liebliches Licht.»

«Wann sich die Sonn erhebet
Die dieses Rund belebet
So griif ich dich, mein Licht.»

«Die helle Sonn leucht jetzt herfiir
Froblich vom Schlaf aufsteben wir.»

«Wachet auf, wachet auf, es krihte der Hahn
Die Sonne betritt ihre goldene Bahn.»

«Jeden Morgen geht die Sonne auf
In der Walder wundersamer Runde.
Und die hobe heilge Schopferstunde

Jeden Morgen nimmt sie ibren Lauf.»

Steinzeitmenschen haben vor Tausenden von
Jahren Sonnensymbole auf Felsplatten geritzt
und genau zum Sonnenaufgang des langsten Ta-
ges ausgerichtet. Auch ihre unbegreiflich mich-
tigen Kultstatten, ihre riesigen Observatorien

haben die Volker dem Sonnenaufgang entgegen
gebaut, so wie spdter die Pyramiden und alle
Tempel. Der Name der Obelisken bedeutet Son-
nenstrahl. Wie sollten da unsere Stickereien
nicht tiberquellen von Sonnensymbolen! Wir er-
kennen sie in jedem vier- oder achtfach aufge-
teilten Kreis. (Abb. 7,8) Diese schonen Orna-
mente, die so oft das Zentrum unserer Tisch-
decken bilden, haben also ihre Urbilder in den
kleinen auf glatte Felsplatten eingeritzten vier-
oder achtgeteilten Kreisen. Uber viele Jahrtau-
sende haben sich diese kleinen Sonnenzeichen
erhalten, sind dabei grof$ und schén geworden.
[hre Mitte bildet meist ein achtstrahliges Stern-
oder Kreisgebilde. Aus jedem Achsenende, acht-
fach also, sprieflen Lebensbaume hervor, Nel-
ken, Granatipfel und viele andere Formen. In
harmonischer Symmetrie sind diese Sonnen ge-
staltet. Das Oben ist gleich dem Unten, das
Rechte ist gleich dem Linken. Auch die vier an-
dersgestalteten Diagonalen miissen unter sich
gleich sein. So oft man diese lebendig wirkenden
Gebilde betrachtet, fithlt man ihre Klarheit und
Ordnung in sich einstromen.

Rosen und Rosetten sind kleiner und viel ein-
facher. Sie wirken eher wie streng stilisierte
sechs- oder achtblattrige Blumen.

141



Was fiir gliickliche Augen haben wohl zum
erstenmal im Pfauenrad ein Abbild der Sonne
gesehen? Mit unerhorter Phantasie und Finfalls-
reichtum bildeten die Stickerinnen immer neue
Pfauenrader. Man sollte ein Dutzend davon ne-
beneinander sehen konnen! Sehr schon darge-
stellte runde sind da zu sehen (Abb. 5), doch
auch viereckige, wie mit dem Lineal gezogen.
Ein runder Pfauenschwanz ist aufgelost in sie-
ben kleine Sonnen, deren Strahlen am Schwanz-
ansatz zusammenlaufen. Wenn das Verstandnis

verloren geht, dann geht auch die Form verlo-

ren, der Ruin beginnt. Es gibt ein aus Unkennt-
nis des Dargestellten recht komisch geratenes
Pfauenmotiv. Da ist das Pfauenrad viel zu iippig
gewachsen und hat sich selbstindig gemacht.
Grof§ und kriftig schwebt es hinter dem
schmichtigen Pfauenvogel einher, mit diesem
nur durch eine geknickte Linie auf ziemlich la-
cherliche Weise verbunden. Es sicht aus, als ob
der Pfau den prachtig entfalteten, fiir ihn viel zu
schweren Schweif hinter sich herziehen miif3te.

Auf die Spirale (Abb. 4, 8, 10) weist Josef
Willimann hin, der die wunderschonen Spiralen
an den Grabkreuzen von Lenz einleuchtend er-
klart. Im Winter beschreibt die Sonne nur einen
kleinen Bogen am Himmel. Zusehends wichst
dieser Bogen bis zur Wintersonnenwende und
nimmt dann wieder ab.

Den Lowen lernten wir kennen als Symbol
fiir Sonne, Feuer, Kraft, Gliick. Wie mancher
goldene Lowe landauf, landab ziert den FEin-
gang zu einem Gasthof oder einer Apotheke. In
seinem runden Lowenhaupt sah man die Sonne
mit ihren Strahlen. Der Lowe galt als das stark-
ste Tier, der Konig der Tiere. Kein anderes Tier
wurde so oft in Stein gehauen oder in Erz gegos-
sen. Machtig und kraftvoll in sich ruhend, die
Zeiten uiberdauernd, bewacht er noch heute die
Tore versunkener Stidte, schmiickt Platze und
Gebaude dort, wo noch Menschen wohnen. Am
berithmtesten sind die Lowen auf dem Markus-
platz in Venedig.

Der Lowe hatte friiher ein viel grofleres Aus-
breitungsgebiet als heute. Doch auf den Bergen
und in den Tilern Graubiindens lebte er nie, so-
wenig wie der Pfau. Sie sind reine Symbole, oh-
ne Bezug zum Realen, zur umgebenden Natur.

142

Eindriicklich sind sie, die Pfauen und die Leuen
unserer Kreuzstichdecken, seien sie dargestellt
in gradlinigen gotischen Mustern, in schonem
Renaissance-Stil oder prachtigem Barock.

Zum Herzen (Abb. 1,9), dem Symbol fiir das
Urelement Feuer, weisen uns die «Herzfarbe»
der Jafskarten sowie flammende Herzen auf al-
ten frommen Bildern. Nah beisammen sind die
Begriffe Feuer — Herz — Liebe — Leidenschaft.
«Heilig glithend Herz! I lieb di vo Harze! Herz-
liebster mein! Herzliche Liebe.

Kein Feuer, keine Koble, kann brennen so heifs,
Wie heimliche Liebe, von der niemand nichts
weifs.

Ein unbekannter Minnesanger dichtete auf
mittelhochdeutsch:

Dit bist min. ih bin din:

des solt dii gewis sin.

dni bist beslozzen in minem herzen:
verloren ist daz sliizzelin:

dii muost immer drinne sin.

Das Lowensymbol, das golden glianzende,
fihrt zum Konig, zum Helden, zum Sieger. Th-
nen gebiihren Kranz (Abb. 2) und Krone. Diese
beiden finden sich, festlich oder zierlich gebil-
det, haufig in unseren Musterbiichern. Die
Krinzlein bieten meist eine willkommene Gele-
genheit, Initialen und Jahrzahl darin anzubrin-
gen.

Das Element Erde
Bedeutung: Welt, Erde, Ackerboden, Mutter-
schof, vegetative Krifte, Frucht.

Stickerreimotive: Quadrat und Raute, Le-
bensbaum und Hirsch, Granatapfel, Eichel,
Nelke, Lilie, Tulpe.

Bisher lernten wir das fliissige Element ken-
nen, das luftige und das feurige. Nun endlich
stehen wir auf der festgefiigten Erde, der schiit-
zenden, miitterlichen, der Heimat von Mensch
und Tier.



«Geb aus, mein Herz, und suche Freud
In dieser schonen Sommerzeit!

Die Bdume steben voller Laub.

Das Erdreich decket seinen Staub

Mit einem griinen Kleide.

Narzissen und die Tulipan,

Die ziehen sich viel schoner an

Als Salomonis Seide.»

Die Ornamentalen Quadrate (Abb. 10) unse-
rer Kreuzstichmotive stellen die Welt dar, die
festgefiigte Erde mit den vier Himmelsrichtun-
gen, der «Vier», die alles beherrscht, alles in
sich schliefSt.

Als eher kleines einfaches Motiv mag es statt
des Quadrats eine Raute (Abb. 2) sein, etwa von
der Form der JafSkarte «Egge». Die Raute ist ein
altes Symbol fiir den Ackerboden. «Es gibt
nichts Schoneres auf der Welt, als ein sauber ge-
pfliigtes Feld.» Das gleiche Zeichen bedeutet
auch Mutterschof§ und ist zu sehen an den jahr-
tausendealten Fruchtbarkeits-Muttergottinnen.
Fruchtbarkeit, das war die grofSe Hoffnung der
alten Volker. Viele Kinder waren der Reichtum
und Segen der Eltern. Denn mit einfachsten Ge-
raten wurde der Acker bestellt, da brauchte es
viele helfende Hiande. Und die Herden mufSten
wachsen und gedeihen. Daf$ der Acker Frucht
trage, dafiir stiegen Gebete zum Himmel und
der Rauch von Opferfeuern. Die vielen Frucht-
barkeitsmotive, die wir auf unseren Decken und
Wandbehingen taglich vor Augen haben, sie
sind wie Amulette, die man um den Hals trigt.
Sie befreien von Angsten, geben Vertrauen.

Der Lebensbaum, das Zeichen fiir gliickliches
Wachsen und Gedeihen, ist unser allerhaufig-
stes Motiv. (Abb. 1, 2, 6, 7, 8, 9) Er mag als
kiimmerlicher Sprof$ dargestellt sein oder als
prachtvolles barockes Blumengebilde, dem man
den urspriinglichen «Baum» nicht mehr ansieht.
Wir erinnern uns aber an den alten Baumkult,
wie ihn C. Caminada beschrieb. Wir erinnern
uns an die Eichen ehemaliger Gerichtsstitten,
an die Dorflinde unter der «am Abend unsere
Jugend tanzt.» (Salis-Seewis.) Wir denken an
den Weihnachtsbaum und den Maibaum.

Im Paradies standen, wohl etwas abseits, zwei
ganz besondere Baume: Der Baum der Erkennt-

Abbildung 10 Mittelstiick einer Tischdecke mit den
Gliickssymbolen aller vier Lebenselemente. In der horizon-
talen Achse bilden je vier prichtige Granatapfelsprosse ein
ornamentales Quadrat: die fruchtbare miitterliche Erde. Sie
umschliefft ein Sonnenrund (Feuer) und zuinnerst einen
Stern. (Element Luft). Die vertikalen Erdquadrate werden
durch Wasserlinien gebildet.

nis, dem Eva nicht widerstehen konnte, und der
«Baum des Lebens». Von diesem schreibt der
Dichter Richard Wolfram in seinem Gedicht
«Die Baume des Paradieses»:

«Hier steht der grofSe unsterblichmachende
Heilige Baum des Lebens.

In ihm rubet das Sein

Ewig lebend beschlossen,

Wurzel, Stamm und Gedst,

Blatt und Bliite und Frucht.

Und auch wir selbst, als sein Teil

Kehren zu ihm zuriick.

Die «Wurzel» unserer gestickten Lebensbau-
me kann bestehen aus der Ackerfeld-Raute,
(Abb. 2) einem weiblichen Dreieck, einem Her-
zen, (Abb. 9) einem Brunnen, (Abb. 4, 5, 6) ei-
ner Wasserschale oder einem Korb. Dieser hat
die gleiche symbolische Bedeutung wie das
weibliche Dreieck: Mutterschof3, der das Leben-
dige birgt und hegt. Die drei Urelemente Feuer,
Erde, Wasser haben die Kraft, den Lebensbaum
aus sich wachsen zu lassen. Gesellen sich noch
Vogel dazu, die Geisterchen der Luft, so blicken

143



wir auf eine kleine Welt vollkommener Harmo-

nie. (Abb. 1)

Etwas wie «Stamm und Gedst» tragt der
Hirsch auf seinem Haupte. (Abb. 9) Ganze Her-
den von Hirschen wurden in prahistorischen
Zeiten kunstvoll auf Steinplatten eingeritzt im
italienischen Val Camonica, stdlich des Velt-
lins. Thre Geweihe wurden als Lebensbaume ge-
deutet, und spater so stilisiert, daf$ manche Ge-
weihe tatsdchlich zu Lebensbiumen wurden.
Blatt und Bliite des Lebensbaumes finden wir
als Stickereimotive in reicher Fille. Wir haben
das Kleeblatt und das lange schmale Blatt, das
zur Nelke gehort. Auch das Palmblatt fehlt
nicht. Als Bliite lieben wir am meisten die Nel-
ke, (Abb. 1,6) unser Nageli, unsere rotleuchten-
de Liebesblume. Sagt eine Stickerin, sie habe
«das Nageli» gewihlt, dann meint sie das grof3e
prachtige Nelkenmotiv (Abb. 2). Auch Lilien,
die spater in der Heraldik so wichtig wurden,
und Tulpen (Abb. 10) blithen am Lebensbaum
als uralte Symbole der liebenden Verbindung.
Aus der Bliite wird Frucht. Zweierlei «Friichte»
werden gestickt. Beide dienen uns im Biindner-
lande nicht zur Nahrung, sie sind Sinnbilder fur
das ewig sich erneuernde Leben, fiir die nie en-
denden Krifte der Natur: Eichel und Granatap-
fel. (Abb. 2, 3, 6, 8, 9, 10) Nicht sehr haufig ist
die Eichel, allgegenwirtig ist der Granatapfel.
Er erscheint in immer neuen entziickenden For-
men. Eine seltsame Frucht ist so ein Granatap-
fel. Seine harte schiitzende Schale ist prallvoll
ausgefiillt mit unglaublich vielen rosigen saftig
— siiffen Kernen. Oben schlief3t eine «Fliege»
die Frucht ab, wie es sich fiir einen Apfel gehort.
Abbildung 3 zeigt eine schon geformte Frucht,
deutlich sind die vielen Kerne zu sehen, deutlich
die Fliege. Es gibt aber auch Granatipfel, die
beim immer neuen Kopieren ihre Form allzu-
sehr veranderten. So entstanden seltsame Gebil-
de, deren urspriingliche Form und Bedeutung
man kaum noch erraten kann.

Wiirden doch die Stickerinnen unter der Fiille
von Motiven die schonsten und klar erkennba-
ren Formen wahlen! Dann bliihte bei jedem Be-
trachten «die Freude des Wieder-Erkennens»

auf, dies begliickende Gefiihl, das zwischen dem

144

Schauenden und dem Geschauten die innigste
Verbindung herstellt.

Von der Spiegelgleichheit, welche durch ihre
polare Spannung eine Motivgruppe zusammen-
hilt, sprachen wir beim Lebensbrunnen, mit
den ihn rechts und links flankierenden Vogeln,
Hirschen oder Leuen. Gleiches gilt von jedem
«Lebensbaum», sei er ein schmachtiges Zweig-
lein (Abb. 3) oder ein prachtiger Straufs. (Abb.
6,7)

Schlufwort

Daf$ unser Kreuzstich tiber abgezahlte Faden
in den Stoff gearbeitet wird, das weifs jede Stik-
kerin. Ebenso, daf} man sich an die Farben rot
ev. blau halt. Schwarz war die Farbe der Trauer.
Braun ist ein verwaschenes Schwarz. Starke,
leuchtende Farben sollte man wihlen, und das
blasse helle vieux-rosa vermeiden, das eine zeit-
lang Mode war. Trachten und Biindner-Sticke-
reien sind viel zu schon und kostbar, als daf3
man sie der rasch wechselnden Mode anpassen

diirfte.

Unsere schonen Kreuzstichmotive stehen na-
tiirlich nicht isoliert da. Aber durch die vielen
Generationen stickender Frauen haben sie sich
besonders reich und vielfaltig erhalten. Einige
Motive finden wir als Kerbschnitt oder Bauern-
malerei auf alten Mobeln. Auch finden wir sie
als Webmuster, als Filet- oder Flachstickerei.
Auch alte Backmodel zeigen Herz und Stern,
Raute, Lebensbaum und Kleeblatt. Lassen Sie,
liebe Stickerinnen, diese geheimnisvollen Zei-
chen klar und rein unter ihren Hinden entste-
hen! In Heiterkeit und Lebensfreude werden Sie
eins werden mit all den gliicksverheifSenden Zei-
chen. Wir wissen nun um die wunderbare Le-
bendigkeit dieser alten Volkskunst. Da rau-
schen die Wellen, da bliht die Erde und tragt
Frucht. Da lodern die Flammen und die Herzen,
da flattern die Vogel durch die Liifte. Auch im
kalten Winter griint uns der Lebensbaum und
leuchtet das Sonnenrad des Pfauen. Uberall ist
das Lebendige durchstromt von edler Harmo-
nie. In diesem Zusammenklang lebt das Gliick.



Weiterer Text und viele Photos, die aus Platz-
griinden keine Aufnahme finden konnten, sol-
len in einer spiteren groferen Broschiire er-
scheinen.

Wichtigste Literaturhinweise

Caminada Christian: Die verzauberten Tiler.
Engler Rudolf: Die Sonne als Symbol.

Fierz Markus: Die vier Elemente.
Gesangbuch  der
deutschsprachigen Schweiz.
Huch Ricarda: Urphinomene.

evangelisch-reformierten Kirche der

Konig Marie E. P.: Am Anfang der Kultur.

Kiihn Herbert: Die Felszeichnungen Europas.

Liniger Hans/Brunner William: Felsbildgotter der Megalith-
zeit Europas.

Menolfi Jakob: Uber Bauernmalerei. Biindner Zeitung vom
15.1.1977.

Mohr Gerd-Heinz: Lexikon der Symbole.

Riiegg Walter: Natur und Bestimmung des Menschen. Tex-
te aus der Antike. Buchclub Exlibris Ziirich.
Schwarz-Winkelhofer: Das Buch der Zeichen und Symbole.
Symbolon, Jahrbuch fiir Symbolforschung, Band 1-5.
Willimann Josef: Die Grabkreuze von Lenz.

Winkelmann Joachim: Tarot.

Wolfram Richard: Der Lebensbaum. Gedichte.

Mochten Sie lhr Heim gediegen ausstatten?

Unsere in rein handwerklicher Arbeit hergestellten Artikel
eignen sich vorziglich dazu.

® Tisch- und Couchdecken (Wolle)

Tischdecken und Servietten (Leinen und Halbleinen)
Stuhl- und Eckbankkissen

Vorhdange — Teppiche

Kissen — Mobellaufer usw.

Alles auch in Extra-Grossen
Wir stellen nicht mehr an der HIGA aus. Deshalb sind wir

froh, wenn wir lhnen bei Bedarf unseren Prospekt oder
eine unverbindliche Auswabhl zustellen diirfen.

EMMENTHALER AN bWEBEREI 3532 Zaziwil, Tel. 031/91 04 08

145



	Die Bündner Kreuzstichmuster als Glückszeichen

