
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 27 (1985)

Artikel: Die Bündner Kreuzstichmuster als Glückszeichen

Autor: Heuss-Brunner, Margrit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-972175

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-972175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bündner Kreuzstichmuster als Glückszeichen

von Margrit Heuss-Brunner

Diese kleine Arbeit versucht, aus jedem unserer

lieben altbekannten Kreustichmuster seinen
Sinn und seine Bedeutung herauszulesen, so daß

wir sie wie eine Art Bilderschrift verstehen können.

Jedes der Motive ist ein Glucks- und
Segenszeichen. Der Urgrund, aus dem sie
herauswuchsen, sind die vier Urelemente oder
Lebenselemente Feuer, Wasser, Luft und Erde.
Durch ihr Einssein mit diesen Leben schaffenden

und Leben erhaltenden Elemente sind unsere

Kreuzstichmotive nicht nur unter sich eng
verbunden, sie reichen zugleich hinein in alle
Bereiche des Lebens. Diese vier Urelemente
finden wir uberall in der Geschichte unserer
Vorfahren lange vor unserer Zeitrechnung und bis

heute in Literatur, Kunst und Religion.
Letzthin erschien aus Amerika der sehr

bedeutende historische Roman von Marion Zimmer

Bradley: «Die Nebel von Avalon.» Er
beschreibt den Kampf der alten keltischen Drui-
denrehgion gegen das durch die Romer nach

Britannien gebrachte frühe Christentum. An
entscheidender Stelle erhalt der junge Artus, der

künftige Konig, sein Zauberschwert, das ihm

Konigsmacht verleihen und sein Leben schützen

wird. Eine Druidenpriestenn naht die Scheide

fur dieses Schwert. Aus Hirschleder fertigt sie
die Innenseite. Die Außenseite aber besteht aus
kostbarstem dunkelrotem Samt, und darauf
stickt sie mit goldenen und silbernen Faden die

vier magischen Elemente: Feuer, Wasser, Luft
und Erde.

Dr. Christian Caminada (geb. 1876) war
Bischof von Chur von 1941 bis zu seinem Tod im
Jahr 1962. Er war ein großer Gelehrter und

Kenner der Volkskunde. Sein einzigartiges
Buch: «Die verzauberten Taler» steht in
manchem bundnenschen Heim. Es erzahlt von den

urgeschichthchen Kulten und Brauchen im alten

Ratien. Dieses «alte Ratien» reichte bis an die

Donau und hinab ins lombardisch-friauhsche
Gebiet Italiens. Schatze alter Kultur, finden sich

noch im Alpenwall des Gotthards, wo die Quellen

der größten Strome Europas entspringen.
«Alle Volker sind abhangig von den Urelemen-

ten des Universums, von Feuer, Wasser, Luft
und Erde.» Aus diesen und in diesen leben sie,
bis sie ins Grab sinken.

Größte Verehrung genoß im heidnischen

Altertum das Grundelement Feuer. In seiner
geheimnisvollen Kraft war es fur jene Menschen

etwas Heiliges, eine Gottheit, der man dankbar

Opfer darbrachte: Salz und Milch. Eng verbunden

war der Feuerkult mit den Bestattungen. Zu
den Toten legte man Kohlen ins Grab.

Feuerverehrung war auch Sonnenverehrung.
Der aufgehenden Sonne schritten die Menschen

entgegen. «Hingerissen betrachteten sie das feu-

ermahmge Haupt, diese Goldglanzscbeibe, die

mit der Sicherheit des Adlers am Himmel
aufsteigt und niedersinkt im wechselnden Bogen».
Schon vor ca. 60 000 Jahren wurden
Sonnensymbole, d.h. Zeichen, die Sonne bedeuteten,
auf Felsplatten eingeritzt, zum Beispiel Kreise

und Spiralen. Nach Osten, zur aufgehenden
Sonne hin, waren alle bebilderten Steinplatten
und Kulthohlen ausgerichtet. Wunderbare

Hymnen preisen die aufgehende Sonne, die dem

Menschen Licht und Warme spendet, durch den

Blitz ihm das Feuer schenkt. Von den alten Feu-

134



erbrauchen hat vieles sich erhalten bis in unsere
Tage: Christbaumkerzen in der dunkelsten Zeit
des Jahres, Feuerbrauche des Frühlings, das

Scheibenschlagen, die Johannisfeuer.
Auch das Lebenselement Wasser wurde als

heilig verehrt. Göttliche Kraft ist ihm eigen,
heilend ist es und reinigend. Verunreinigen darf
man es nicht. (In den Ganges darf der Inder
nicht speien). Mit der Rechtsprechung war das

Wasser eng verbunden. Noch im Mittelalter
fanden die Hochgerichte meist am Wasser statt,
an einer Innbrucke zum Beispiel. Die Stadt Chur
hielt das Gericht auf dem «brugghn», das über
den Muhlebach von der Reichsgasse her zum
Predigerkloster führte. Weil Quellen, Flusse und
Brunnen anbetend verehrt wurden, baute man

spater neben ihnen christliche Kirchen und
Kapellen. Die Zisterne in der Churer Kathedrale
wurde wohl in die Kirche hinubergenommen,
um durch das Weihwasser den heidnischen
Wasserzauber zu christianisieren. Alle Volker
kannten weissagende Quellen. Wie wichtig waren

die Wunderkrafte des Wassers im
Volksglauben! Den Wassergottheiten wurden Tieropfer

dargebracht. Vom Rhein und vom Walensee

wurde gar gesagt, sie mußten Menschenopfer
haben.

Vom Element Luft spricht C. Caminada mehr

beiläufig. Vogel beleben die Lufträume. Märchen

und Sagen erzählen von der Verwandlung

junger Menschen in Adler, Raben, Schwane und

von ihrer Erlösung, Entzauberung.
Von den Ureinwohnern alt Ratiens wenden

wir uns ins alte Ägypten. Dessen Flochkultur
hat sehr früh schon die vier Elemente durch

Symbole, d.h. Erkennungszeichen dargestellt.
Fur das Element Feuer wählte man den

goldfarbenen Löwen.
Fur das Element Erde wählte man den

samenspendenden Stier.
Fur das Element Luft wählte man den

hochfliegenden Adler.
Fur das Element Wasser wählte man den

Menschen oder den Engel.

Diesen vier Symbolen werden wir immer wieder

begegnen. Aus ihnen gebildet ist die steinerne

Sphinx, die seit Jahrtausenden machtig und

geheimnisvoll im Wüstensand Ägyptens ruht.

Sie setzt sich zusammen aus Menschenkopf,
Stierleib, Lowenpfoten und Adlersflugeln.

Viel jüngeren Datums sind die ägyptischen
Tarot-Karten. Mit diesen suchte man in die
Zukunft zu schauen und die Menschen zu lehren,
ihr Schicksal zu meistern. Die wichtige Tarot-
karte XXI zeigt in der Mitte ein ägyptisches
Madchen m heilig ernstem Tanze. Die Ecken
der Karte sind ausgefüllt mit den Symbolfiguren
Lowe, Stier, Adler und Menschenkopf. Den
gleichen vier Wesen begegnen wir auch in der
Bibel im alten Testament beim Propheten Hese-
kiel. Mehrfach erwähnt finden wir sie im neuen
Testament in der Offenbarung des Johannes:
«Eine Tur war aufgetan im Himmel», und da
stehen die vier Tiere lobpreisend um den Thron
Gottes. Im 5. Jahrhundert teilte der Kirchenvater

Hieronymus die vier Tiere den vier Evangelisten

zu. Markus mit dem Löwen, Lukas mit
dem Stier, Matthaus mit dem Engel und Johannes

mit dem Adler wurden seither und bis heute

unendlich oft dargestellt auf Gemälden und
herrlichen Glasfenstern. Vor einigen Jahren
auch auf den hochwertigen Briefmarken von
20, 10, 5 und 3 Franken, die, außer der letzten,
heute noch in Gebrauch sind.

Wenden wir uns nochmals zurück ins Altertum.

Die griechische Philosophie beschäftigte
sich sehr mit den vier Grundelementen. Der
Philosoph Empedokles schreibt von den «ersthchen

Stoffen, denen alles entstammt, Erde und wo-
genretches Meer und Luft voller Feuchte und
die Sonne im leuchtenden Schein und ganz voller

V/arme. Denn aus vier Elementen ist alles

gefugt und gefestigt. Aus diesen ist alles, was

war, was ist und was sein wird. Alle bleiben
verbunden mit ihren eigenen Teilen. Feurige Sonne

und Erde und Himmelslufte und Meernaß,

wenn sie auch weit in der Welt verschlagen
erscheinen. »

Diese Lehre von den vier Grundstoffen oder

Grundformen der konkreten Welt erlangte im
16. Jahrhundert eine geradezu universelle

Bedeutung. Auch fur Paracelsus, den damals

berühmtesten Arzt und Gelehrten, sind diese vier
Grundstoffe wirksam in allem Konkreten und

in allem Lebendigen. Etwa 200 Jahre spater

135



dichtete Schiller: «Vier Elemente, innig gesellt,
bilden das Leben, bauen die Welt.»

Des Deutschschweizers liebstes Spiel sei hier
erwähnt, der Jaß. Wer weiß heute noch, daß die

Jaßkarten, die wir in Händen halten, die vier
Lebenselemente darstellen! Doch ganz
verschwunden sind hier die «Tiere». Die vier
Elemente werden dargestellt durch einfache,
anschauliche Zeichen aus dem Alltag, wie es sich

gehört fur das einstige Bauern- und Handwerkerland

Schweiz. Das Herz, das glühende
flammende Herz bedeutet Feuer. Mit der Egge wird
der Erdboden geglättet. Die Schaufeln treiben
das Wasserrad. Dieses war bis zur Industrialisierung

die einzige mechanische Energie. Sie

allein ließ «die Muhle klappern am rauschenden

Bach,» so daß das Korn zu Mehl gemahlen wurde

und die machtigen Baumstamme zu Brettern

zersagt. Schließlich symbolisiert die Jaßfarbe
Kreuz das Element Luft.

Nun denken wir an unsere schonen Kirchenlieder.

Viele Lob- und Dankheder preisen Gott,
der in seiner Gute fur uns Menschen die
Lebenselemente geschaffen hat.

«Himmel, Erde, Luft und Meer
Zeugen von des Schopfers Ehr.»

Einzeln werden sie aufgezahlt.

«Seht das große Sonnenlicht
Wie es durch die Wolken bricht.»

«Seht wie Gott der Erde Ball
Hat gezieret uberall.»

«Seht wie fliegt der Vogel Schar

In den Lüften Paar bei Paar.»

«Seht der Wasserwellen Lauf
Wie sie steigen ab und auf.»
« Von der Quelle bis zum Meer
Rauschen sie des Schopfers Ehr.»

Von Herzen war die Rede, von Vögeln, von
Wasserwellen. Nun sehen wir unsere Kreuz-
stichmuster vor uns, sie drangen heran, begluk-
kend anzuschauen, von großer Lebendigkeit
und tiefer Bedeutung.

Das Element Wasser
Stickereimotive: Wellen- oder Zackenlinie,

Brunnen, Krug, Wasserschale, Storch, Pfau,
Drache.

Dem Element Wasser sind die entsprechenden

Kreuzstichmotive leicht und einfach
zuzuordnen. Aus den Wellenlinien werden beim
Sticken meist Zackenlinien, weil wir der Diagonale

des Gewebes folgen müssen. In unendlicher
Vielfalt schmucken diese Wellenlinien unsere
Stickereien. Es kann ein schmales Bortchen sein
(Abb. 1) oder eine reich und prachtig
ausgeschmückte Bordüre, (Abb. 2,3) so wie Wasser

ein kleiner Quell sein kann oder ein Weltmeer.
Das Symbol «Wellenlinie» bedeutet auch «Le-
benshme.» Lebenssafte entstehen im Menschen-
leib. Blut erhalt das Leben. Sperma gibt es weiter.

Milch und Honig gelten als Lebenssafte,
Wein wohl auch und was die Leute so alles aus
Fruchtsaften gemacht haben, heißt doch der

Schnaps auf franzosisch wahrhaftig «eau de

vie» Lebenswasser.

Wasser bedeutet Leben. Der Film, «Die Wüste

lebt» zeigt den trockenen, gelbbraunen
Boden Sudkahforniens, der grun und bunt wird,
sobald die Fruhlingsregen kommen.

Der Storch holt die kleinen Kinder aus Sumpfen

und Teichen. Dieses Nasse und Feuchte

wird stickend dargestellt durch den Brunnen

mit dem Lebenswasser, (Abb. 4, 5, 6) durch

Kruge oder Schalen. Das Motiv der
Lebensbrunnen mit Storchen ist besonders behebt fur
kleine Zierdecken oder Serviettentaschlein.
Abbildung 4 zeigt zwei Storche, die ihre langen
Halse recken, damit die Schnabel über den

Brunnenrand reichen. Lebensbrunnen und Storche

sind hier zu einem Motiv vereint. Ein Vogel
steht rechts, der andere gleiche Vogel steht links
vom Brunnen und sie sind einander zugewandt,
konnten sich aber auch wegwenden. So muß es

sein. Die beiden spiegelgleichen Hälften, diese

Axialsymmetrie, vermittelt eine wohltuende
Harmonie, ein Gleichgewicht, das «in eigner
Angel schwebend ruht.» Zugleich entsteht eine
polare Spannung, als ob die eine Seite durch das

Spiegelbild der andern erst richtig lebendig und
verständlich wurde, so wie das Helle nur durch

136



Abbildung 1 Kalender-Ruckwand mit den Symbolen aller

vier Urelemente: Herz Feuer; Lebensbaum mit Nelke

Erde; Vögel mit drei Sternen Luft; Wellenlinie Wasser.

den Gegensatz zum Dunkeln erkannt wird.
Überall auf unseren Stickereien sind diese

Gegensatzpaare, die wechselnden Rhythmen, in

denen wir leben:

Licht und Dunkel
Tag und Nacht
Wärme und Kälte
Lachen und Weinen
Werden und Vergehen,
usw.

Hier haben wir die seelisch-geistige Zweiheit,
die gegensätzlichen Kräfte, welche die Welt
spalten, aber gleichzeitig zusammenhalten, weil
sie sich wechselseitig ergänzen, also zusammengehören.

Meistens berühren die Vögel am Lebensbrunnen

diesen nicht, sondern sind leicht und locker
daneben gestellt. Trotzdem entsteht durch die

polare Spannung eine schöne harmonische
Einheit. Diese wäre aber verdorben, wenn jemand
zwei verschiedene Tiere links und rechts des

Brunnens aufstellen wollte. Doch so unverständig

wird keine Stickerin sein, die sich jemals in
echte Stickereien vertieft hat.

Viel häufiger als Störche treffen wir ein

Pfauenpaar beim Element Wasser. (Abb. 5) Pfauen

waren in Indien bekannt als Regenkünder.
«Beim Herannahen der Regenzeit erheben die

Pfauen ein Ereudengeschrei.» Der Regenkünder
wird für naturverbundene Völker leicht zum
Regenspender. Daher die häufige Darstellung
des Pfauen, der zudem bei allen Völkern der

Antike, die ihn kannten, als der schönste Vogel
galt. «Bist du Vogel oder Pfau?» hieß die Frage.

Abbildung 2 Mittelstück eines Wandbehanges. Lebenslinie

mit Granatapfel, Dreisproß und kleinen Sternen; Kranz;

große Bündner Nelke, die aus der Ackerfeld-Raute

herauswächst; oben Spiralen und Mutterschoß-Fruchtbarkeits-

Raute: lauter Glücks- und Segenszeichen.

137



Abbildung 3 Bordüre mir besonders schönen klaren Formen: Wasser Lebenslinie, kleine Lebensbäumchen, Granatäpfel
mit den vielen Kernen.

Der Pfau muß also etwas Besonderes sein. Das

zeigt sich auch bei unseren vielen Kreuzstichpfauen.

Diejenigen mit den langen hängenden
Schwanzfedern werden dem Element Wasser

zugeordnet. Doch der prächtige Vogel, der mit
seinen starken Schwanzfedern das Rad schlägt,
das Sonnenrad, ist ein wundervolles Sonnensymbol.

Natürlich darf nicht nur der Pfauenvogel mit
dem langen schleppenden Schwanz beim
Lebensbrunnen stehen. Mit freier Phantasie können

wir die Symbole gleicher oder verschiedener
Elemente kombinieren, vorausgesetzt, daß die

Symmetrie gewahrt bleibt.

Seltener wachen Drachen am Brunnen. In
östlichen Ländern war der Drache von jeher ein

Symbol des Glücks. Er verhieß ein schönes und
langes Leben.

Das Element Luft
Stickereimotive: Adler und viele andere Vögel,

das Dreiblatt, Kreuz und Stern.

Aus Aristophones: «Die Vögel.» «Könnt ich

wie ein Adler in den Lüften schweben! Über den

Wolken muß die Lreiheit wohl grenzenlos sein!

Hast Du was gesehn? Den Himmel. Ist dieser

nicht seit altersher der Vögel Heimat?»
Schiller: « Wie im Reich der Lüfte, König ist der

Weih;
Durch Gebirg und Klüfte, herrscht der
Schütze frei.»

Im alten Griechenland war der Adler der Vogel

des Zeus, der Bote zwischen Himmel und
Erde. Auf starken Schwingen trug er Ganymed,
den Liebling des Zeus, zum Götterhimmel hinauf.

Auch in Kirchenlieder finden wir das Bild

vom mächtigen schützenden Adler:

Abbildung 4 Serviettentäschchen.

Störche trinken aus dem

Lebensbrunnen, aus welchem
drei Lebensbäume
herauswachsen. Oben zwei kleine

Spiralen Sonnenzeichen.

138



£838 088
Abbildung 5 Serviettentäschen. Lebendig und dekorativ gestaltete Pfauen mit ihren Sonnenrädern am herzförmigen
Lebensbrunnen, aus dem vegetative Sprosse herauswachsen. Die kleinen, etwas undeutlich erkennbaren Vögelchen oben sind

Symbole der Luft. Innig vereint sind hier die Gluckszeichen der vier Lebenselemente.

«Wie ein Adler sein Gefieder
Über seine Jungen streckt
Also hat auch immer wieder
Mich des Höchsten Arm bedeckt.»

«Lobe den Herren, der alles so herrlich regieret,
Der wie auf Flügeln des Adlers dich sicher

geführet.

«In wieviel Not, hat nicht der mächtige Gott
über dir Flügel gebreitet.»

Viele zierliche Vögelchen beleben unsere

Kreuzstichdecken als kleine Boten des Glücks

und der Liebe. « Wenn ich ein Vöglein wär, flog
ich zu Dir». Sie schwingen sich hinauf in die

Luft, etwas Beglückendes, Heiterfrohes ist

ihnen eigen. (Abb. 1,5) Frau Biel, die große Chu-

rer Stickerin und Herausgeberin von
Musterblättern, stickte einst eine Decke mit hundert,

immer wieder verschiedenen Vögelchen. Leider

war die schöne, für das Rhätische Museum
bestimmte Stickerei nach dem Tode von Frau Biel

unauffindbar.

Die Farbe Kreuz unserer Jaß- und Patiencekarten

heißt auf schwedisch clover Klee und

auf französisch trefle, was ebenfalls Klee oder

Dreiblatt heißt. Das Kleeblatt war eine Zauberpflanze

der Druiden. Durch die geheimnisvolle

Dreizahl gehört es zum Element Luft, zum

Reich der Phantasie, des Geistigen, Seelischen,

Magischen. Drei Söhne hat der Märchenkönig,
drei Fragen sind erlaubt. «Drei Jahr muß ich

noch warten», heißt's im Volkslied, «drei Jahr
sind bald vorbei». Und dann kommt das große
Glück.

Das Dreiblatt oder Kleeblatt (Abb. 2) findet
sich oft auf unseren Stickmustern. Meist wächst

es am Lebensbaum oder es schmückt eine
Bordüre. Kleeblatt und Kleekreuz werden oft kaum
unterschieden. Kreuze können erstaunlich
verschiedene Formen haben.

Abbildung 6 Einzelmotiv einer Tischdecke. Aus dem

Brunnen wächst ein klarer schöner Lebensbaum hervor mit

Blattwerk, Liebesblume (Nelke) und Frucht. Der Granatapfel

mit den vielen Samenkernen ist ein uraltes Symbol der

Fruchtbarkeit, des sich ewig erneuernden Lebens.

139



Abbildung 7 Einzelmotiv aus einem Wandbehang.
Sonnenscheibe, eindrücklich durch den Gegensatz zwischen
dem großen Stern (Element Luft) und dem zierlichen
Rankenwerk der Lebensbäumchen (Element Erde). Die «allesbe-

herrschende Vierzahl» ist stark betont.

Abbildung 8 Einzelmotiv einer Tischdecke. Diese Sonnenscheibe

besteht aus dem achtstrahligen Stern, vier
Lebensbäumen, acht kleinen und vier mächtig großen, reich
ausgeschmückten Granatäpfeln. Die vielen kleinen Spiralen sind

Sonnenzeichen.

Das Swastika Kreuz war im alten Indien ein

Glückszeichen, das ein langes Leben verhieß.

Wahrhaftig finden wir es in einem der vielen
hübschen Kreuzstichhefte der Churerin Elly
Koch. Es gibt auch Kreuze, die wie Schiffsmasten

aussehen. Odysseus, Sindbad der Seefahrer

und alle die meerdurchpflügenden Kapitäne, die

mit ihren Gütern von Küste zu Küste segelten,
sie flehten zum Windgott um gute Fahrt. In weiten

Lufträumen leuchteten ihnen die Sterne bei

dunkler Nacht. Sie bedeuten Trost und Schutz,
werden in vielen Liedern besungen. «Sterne,

Sterne, seid ihr immer noch nicht da?» heißt die

bange Frage in einem Gedicht von C. F. Meyer.
Daß sie unter einem guten Stern geboren seien,
das hoffen alle, auch daß sie Sternstunden erleben

dürfen. Verheißung und Trost künden auch

die vielen schönen Sterne auf unseren Stickereien.

(Abb. 1, 2, 7, 8, 10)

Das Element Feuer

Bedeutung: Sonne, Licht, Wärme, Gold,
Königsmacht, Stärke, Sieg, Liebe, Leidenschaft.

Stickereimotive: Kreis, Spirale, Rose, Rosette,
Herz, Löwe, Krone, Kranz, Pfau mit Sonnenrad.

Feuer und Sonne waren eins für die alten Völker,

denn «das Urelement Feuer hat aus sich die

Sonne geschaffen».
Es war von je das überwältigende, unendlich

besungene Erlebnis des Menschen, den
Sonnenaufgang zu erleben, der die dunkle kalte gefährliche

Nacht vertreibt. Wie schön sind die hier
zitierten wenigen Zeilen aus dem berühmten

«Sonnengesang» des jungen ägyptischen Königs
Echnaton:

«Herrlich erhebst du dich am himmlischen

Lichtberg
Ewige Sonne, Ursprung des Lebens!
Wenn dein Glanz am östlichen Himmelsfeld
aufsteigt
Wird die Welt so licht von deiner Schönheit!
Denn du bist schön, du bist groß, du funkelst
unirdisch.
Hell wird wieder die Welt, wenn dein Antlitz
emporstrahlt.
Festlich erglühen die Länder der Erde».

140



Abbildung 9 Serviettentäschchen. Es wirkt etwas unfertig ohne die Wellenlinien-Einfassung. Die zierlichen springenden
Hirsche mit dem Lebensbaumchen-Geweih und der Granatapfelsproß mit den beiden Ackerfeldrauten zeigen die vitalen
Kräfte des Elementes Erde. Das Herz bedeutet Feuer, Sonne, Glück.

Jedes Liederbuch enthält einen Schatz von
Sonnenaufgangsliedern: «Morgenglanz der

Ewigkeit, Licht vom unerschaffenen Lichte.»
«Die goldene Sonne, voll Freud und Wonne,

bringt unsern Grenzen mit ihrem Glänzen, ein

herzerquickendes liebliches Licht.»

«Wann sich die Sonn erhebet

Die dieses Rund belebet
So grüß ich dich, mein Licht.»

«Die helle Sonn leucht jetzt herfür
Fröhlich vom Schlaf aufstehen wir.»

«Wachet auf, wachet auf, es krähte der Flahn

Die Sonne betritt ihre goldene Bahn.»

«Jeden Morgen geht die Sonne auf
In der Wälder wundersamer Runde.

Und die hohe heiige Schöpferstunde
Jeden Morgen nimmt sie ihren Lauf.»

Steinzeitmenschen haben vor Tausenden von

Jahren Sonnensymbole auf Felsplatten geritzt
und genau zum Sonnenaufgang des längsten Tages

ausgerichtet. Auch ihre unbegreiflich mächtigen

Kultstätten, ihre riesigen Observatorien

haben die Völker dem Sonnenaufgang entgegen
gebaut, so wie später die Pyramiden und alle

Tempel. Der Name der Obelisken bedeutet
Sonnenstrahl. Wie sollten da unsere Stickereien
nicht überquellen von Sonnensymbolen! Wir
erkennen sie in jedem vier- oder achtfach
aufgeteilten Kreis. (Abb. 7,8) Diese schönen

Ornamente, die so oft das Zentrum unserer
Tischdecken bilden, haben also ihre Urbilder in den

kleinen auf glatte Felsplatten eingeritzten vier-
oder achtgeteilten Kreisen. Über viele Jahrtausende

haben sich diese kleinen Sonnenzeichen

erhalten, sind dabei groß und schön geworden.
Ihre Mitte bildet meist ein achtstrahliges Sternoder

Kreisgebilde. Aus jedem Achsenende, achtfach

also, sprießen Lebensbäume hervor,
Nelken, Granatäpfel und viele andere Formen. In

harmonischer Symmetrie sind diese Sonnen
gestaltet. Das Oben ist gleich dem Unten, das

Rechte ist gleich dem Linken. Auch die vier
andersgestalteten Diagonalen müssen unter sich

gleich sein. So oft man diese lebendig wirkenden
Gebilde betrachtet, fühlt man ihre Klarheit und

Ordnung in sich einströmen.

Rosen und Rosetten sind kleiner und viel
einfacher. Sie wirken eher wie streng stilisierte
sechs- oder achtblättrige Blumen.

141



Was fur glückliche Augen haben wohl zum
erstenmal im Pfauenrad ein Abbild der Sonne

gesehen? Mit unerhörter Phantasie und Einfalls-
reichtum bildeten die Stickerinnen immer neue
Pfauenrader. Man sollte ein Dutzend davon
nebeneinander sehen können! Sehr schon dargestellte

runde sind da zu sehen (Abb. 5), doch
auch viereckige, wie mit dem Lineal gezogen.
Ein runder Pfauenschwanz ist aufgelost in
sieben kleine Sonnen, deren Strahlen am Schwanzansatz

zusammenlaufen. Wenn das Verständnis
verloren geht, dann geht auch die Form verloren,

der Ruin beginnt. Es gibt ein aus Unkenntnis

des Dargestellten recht komisch geratenes
Pfauenmotiv. Da ist das Pfauenrad viel zu üppig
gewachsen und hat sich selbständig gemacht.
Groß und kraftig schwebt es hinter dem

schmachtigen Pfauenvogel einher, mit diesem

nur durch eine geknickte Linie auf ziemlich
lächerliche Weise verbunden. Es sieht aus, als ob
der Pfau den prachtig entfalteten, fur ihn viel zu
schweren Schweif hinter sich herziehen mußte.

Auf die Spirale (Abb. 4, 8, 10) weist Josef
Wilhmann hin, der die wunderschonen Spiralen
an den Grabkreuzen von Lenz einleuchtend
erklart. Im Winter beschreibt die Sonne nur einen
kleinen Bogen am Himmel. Zusehends wachst
dieser Bogen bis zur Wintersonnenwende und

nimmt dann wieder ab.

Den Löwen lernten wir kennen als Symbol
fur Sonne, Feuer, Kraft, Gluck. Wie mancher

goldene Lowe landauf, landab ziert den

Eingang zu einem Gasthof oder einer Apotheke. In

seinem runden Lowenhaupt sah man die Sonne

mit ihren Strahlen. Der Lowe galt als das stärkste

Tier, der Konig der Tiere. Kein anderes Tier
wurde so oft in Stein gehauen oder in Erz gegossen.

Machtig und kraftvoll in sich ruhend, die

Zeiten uberdauernd, bewacht er noch heute die

Tore versunkener Städte, schmückt Platze und
Gebäude dort, wo noch Menschen wohnen. Am
berühmtesten sind die Löwen auf dem Markusplatz

in Venedig.
Der 1 owe hatte früher ein viel größeres

Ausbreitungsgebiet als heute. Doch auf den Bergen
und in den Talern Graubundens lebte er nie,
sowenig wie der Pfau. Sie sind reine Symbole, ohne

Bezug zum Realen, zur umgebenden Natur.

Eindrücklich sind sie, die Pfauen und die Leuen

unserer Kreuzstichdecken, seien sie dargestellt
in gradlinigen gotischen Mustern, in schönem

Renaissance-Stil oder prachtigem Barock.
Zum Herzen (Abb. 1,9), dem Symbol fur das

Urelement Feuer, weisen uns die «Herzfarbe»
der Jaßkarten sowie flammende Herzen auf
alten frommen Bildern. Nah beisammen sind die

Begriffe Feuer — Herz — Liebe — Leidenschaft.

«Heilig glühend Herz! I heb di vo Harze!
Herzliebster mein! Herzliche Liebe.

Kein Feuer, keine Kohle, kann brennen so heiß,
Wie heimliche Liebe, von der niemand nichts

weiß.

Ein unbekannter Minnesanger dichtete auf
mittelhochdeutsch:

Du bist min. ih hin din:
des solt dü gewis sin.
du bist beslozzen in minem herzen:
verloren ist daz sluzzelin:
dü muost immer dnnne sin.

Das Lowensymbol, das golden glanzende,
fuhrt zum Konig, zum Helden, zum Sieger.

Ihnen gebühren Kranz (Abb. 2) und Krone. Diese

beiden finden sich, festlich oder zierlich gebildet,

häufig in unseren Musterbuchern. Die
Kranzlein bieten meist eine willkommene
Gelegenheit, Initialen und Jahrzahl darin anzubringen.

Das Element Erde

Bedeutung: Welt, Erde, Ackerboden, Mutterschoß,

vegetative Kräfte, Frucht.

Stickerreimotive: Quadrat und Raute,
Lebensbaum und Hirsch, Granatapfel, Eichel,
Nelke, Lilie, Tulpe.

Bisher lernten wir das flussige Element

kennen, das luftige und das feurige. Nun endlich
stehen wir auf der festgefugten Erde, der
schutzenden, mütterlichen, der Heimat von Mensch
und Tier.

142



«Geh aus, mein Herz, und suche Freud
In dieser schönen Sommerzeit!
Die Bäume stehen voller Laub.
Das Erdreich decket seinen Staub

Mit einem grünen Kleide.
Narzissen und die Tuhpan,
Die ziehen sich viel schöner an
Als Salomonis Seide.»

Die Ornamentalen Quadrate (Abb. 10) unserer

Kreuzstichmotive stellen die Welt dar, die

festgefugte Erde mit den vier Himmelsrichtungen,

der «Vier», die alles beherrscht, alles in
sich schließt.

Als eher kleines einfaches Motiv mag es statt
des Quadrats eine Raute (Abb. 2) sein, etwa von
der Form der Jaßkarte «Egge». Die Raute ist ein
altes Symbol für den Ackerboden. «Es gibt
nichts Schöneres aufder Welt, als ein sauber
gepflügtes Feld.» Das gleiche 7eichen bedeutet
auch Mutterschoß und ist zu sehen an den
jahrtausendealten Fruchtbarkeits-Muttergöttinnen.
Fruchtbarkeit, das war die große Hoffnung der

alten Völker. Viele Kinder waren der Reichtum
und Segen der Eltern. Denn mit einfachsten
Geräten wurde der Acker bestellt, da brauchte es

viele helfende Hände. Und die Herden mußten
wachsen und gedeihen. Daß der Acker Frucht

trage, dafür stiegen Gebete zum Himmel und
der Rauch von Opferfeuern. Die vielen
Fruchtbarkeitsmotive, die wir auf unseren Decken und

Wandbehängen täglich vor Augen haben, sie

sind wie Amulette, die man um den Hals trägt.
Sie befreien von Ängsten, geben Vertrauen.

Der Lebensbaum, das Zeichen für gluckliches
Wachsen und Gedeihen, ist unser allerhäufig-
stes Motiv. (Abb. 1, 2, 6, 7, 8, 9) Er mag als

kummerlicher Sproß dargestellt sein oder als

prachtvolles barockes Blumengebilde, dem man
den ursprünglichen «Baum» nicht mehr ansieht.

Wir erinnern uns aber an den alten Baumkult,

wie ihn C. Caminada beschrieb. Wir erinnern
uns an die Eichen ehemaliger Gerichtsstatten,

an die Dorflinde unter der «am Abend unsere

Jugend tanzt.» (Salis-Seewis.) Wir denken an
den Weihnachtsbaum und den Maibaum.

Im Paradies standen, wohl etwas abseits, zwei

ganz besondere Bäume: Der Baum der Erkennt-

Abbiidung 10 Mittelstuck einer Tischdecke mit den

Gluckssymbolen aller vier Lebenselemente. In der horizontalen

Achse bilden ]e vier prachtige Granatapfelsprosse ein
ornamentales Quadrat: die fruchtbare mütterliche Erde. Sie

umschließt ein Sonnenrund (Feuer) und zuinnerst einen
Stern. (Flement Luft) Die vertikalen Erdquadrate werden
durch Wasserlinien gebildet.

nis, dem Eva nicht widerstehen konnte, und der
«Baum des Lebens». Von diesem schreibt der
Dichter Richard Wolfram in seinem Gedicht
«Die Bäume des Paradieses»:

«Hier steht der große unsterblichmachende

Heilige Baum des Lebens.

In ihm ruhet das Sein

Ewig lebend beschlossen,

Wurzel, Stamm und Geäst,

Blatt und Blute und Frucht.
Und auch wir selbst, als sein Teil
Kehren zu ihm zurück.

Die «Wurzel» unserer gestickten Lebensbaume

kann bestehen aus der Ackerfeld-Raute,
(Abb. 2) einem weiblichen Dreieck, einem Herzen,

(Abb. 9) einem Brunnen, (Abb. 4, 5, 6)

einer Wasserschale oder einem Korb. Dieser hat

die gleiche symbolische Bedeutung wie das

weibliche Dreieck: Mutterschoß, der das Lebendige

birgt und hegt. Die drei Urelemente Feuer,

Erde, Wasser haben die Kraft, den Lebensbaum

aus sich wachsen zu lassen. Gesellen sich noch

Vogel dazu, die Geisterchen der Luft, so blicken

143



wir auf eine kleine Welt vollkommener Harmonie.

(Abb. 1)

Etwas wie «Stamm und Geäst» trägt der

Hirsch auf seinem Haupte. (Abb. 9) Ganze Herden

von Hirschen wurden in prähistorischen
Zeiten kunstvoll auf Steinplatten eingeritzt im
italienischen Val Camonica, südlich des Velt-
lins. Ihre Geweihe wurden als Lebensbäume

gedeutet, und später so stilisiert, daß manche
Geweihe tatsächlich zu Lebensbäumen wurden.
Blatt und Blüte des Lebensbaumes finden wir
als Stickereimotive in reicher Fülle. Wir haben

das Kleeblatt und das lange schmale Blatt, das

zur Nelke gehört. Auch das Palmblatt fehlt
nicht. Als Blüte lieben wir am meisten die Nelke,

(Abb. 1,6) unser Nägeli, unsere rotleuchtende

Liebesblume. Sagt eine Stickerin, sie habe

«das Nägeli» gewählt, dann meint sie das große

prächtige Nelkenmotiv (Abb. 2). Auch Lilien,
die später in der Heraldik so wichtig wurden,
und Tulpen (Abb. 10) blühen am Lebensbaum

als uralte Symbole der hebenden Verbindung.
Aus der Blüte wird Frucht. Zweierlei «Früchte»

werden gestickt. Beide dienen uns im Bündnerlande

nicht zur Nahrung, sie sind Sinnbilder für
das ewig sich erneuernde Leben, für die nie
endenden Kräfte der Natur: Eichel und Granatapfel.

(Abb. 2, 3, 6, 8, 9, 10) Nicht sehr häufig ist
die Eichel, allgegenwärtig ist der Granatapfel.
Er erscheint in immer neuen entzückenden

Formen. Eine seltsame Frucht ist so ein Granatapfel.

Seine harte schützende Schale ist prallvoll
ausgefüllt mit unglaublich vielen rosigen saftig
— süßen Kernen. Oben schließt eine «Fliege»
die Frucht ab, wie es sich für einen Apfel gehört.

Abbildung 3 zeigt eine schön geformte Frucht,
deutlich sind die vielen Kerne zu sehen, deutlich
die Fliege. Es gibt aber auch Granatäpfel, die

beim immer neuen Kopieren ihre Form allzusehr

veränderten. So entstanden seltsame Gebilde,

deren ursprüngliche Form und Bedeutung

man kaum noch erraten kann.

Würden doch die Stickerinnen unter der Fülle

von Motiven die schönsten und klar erkennbaren

Formen wählen! Dann blühte bei jedem
Betrachten «die Freude des Wieder-Erkennens»

auf, dies beglückende Gefühl, das zwischen dem

Schauenden und dem Geschauten die innigste
Verbindung herstellt.

Von der Spiegelgleichheit, welche durch ihre

polare Spannung eine Motivgruppe zusammenhält,

sprachen wir beim Lebensbrunnen, mit
den ihn rechts und links flankierenden Vögeln,
Hirschen oder Leuen. Gleiches gilt von jedem
«Lebensbaum», sei er ein schmächtiges Zweiglein

(Abb. 3) oder ein prächtiger Strauß. (Abb.
6, 7)

Schlußwort
Daß unser Kreuzstich über abgezählte Fäden

in den Stoff gearbeitet wird, das weiß jede Stik-
kerin. Ebenso, daß man sich an die Farben rot
ev. blau hält. Schwarz war die Farbe der Trauer.
Braun ist ein verwaschenes Schwarz. Starke,
leuchtende Farben sollte man wählen, und das

blasse helle vieux-rosa vermeiden, das eine
Zeitlang Mode war. Trachten und Bündner-Stickereien

sind viel zu schön und kostbar, als daß

man sie der rasch wechselnden Mode anpassen
dürfte.

Unsere schönen Kreuzstichmotive stehen
natürlich nicht isoliert da. Aber durch die vielen
Generationen stickender Frauen haben sie sich

besonders reich und vielfältig erhalten. Einige
Motive finden wir als Kerbschnitt oder Bauernmalerei

auf alten Möbeln. Auch finden wir sie

als Webmuster, als Füet- oder Flachstickerei.
Auch alte Backmodel zeigen Herz und Stern,

Raute, Lebensbaum und Kleeblatt. Lassen Sie,

liebe Stickerinnen, diese geheimnisvollen
Zeichen klar und rein unter ihren Händen entstehen!

In Heiterkeit und Lebensfreude werden Sie

eins werden mit all den glücksverheißenden
Zeichen. Wir wissen nun um die wunderbare
Lebendigkeit dieser alten Volkskunst. Da
rauschen die Wellen, da blüht die Erde und trägt
Frucht. Da lodern die Flammen und die Herzen,
da flattern die Vögel durch die Lüfte. Auch im
kalten Winter grünt uns der Lebensbaum und
leuchtet das Sonnenrad des Pfauen. Uberall ist
das Lebendige durchströmt von edler Harmonie.

In diesem Zusammenklang lebt das Glück.

144



Weiterer Text und viele Photos, die aus
Platzgründen keine Aufnahme finden konnten, sollen

in einer späteren größeren Broschüre
erscheinen.

Wichtigste Literaturhinweise

Caminada Christian: Die verzauberten Taler.
Engler Rudolf: Die Sonne als Symbol.
Fierz Markus: Die vier Elemente.

Gesangbuch der evangehsch-reformierten Kirche der

deutschsprachigen Schweiz.

Huch Ricarda: Urphanomene.

Konig Marie E. P.: Am Anfang der Kultur.
Kuhn Herbert: Die Felszeichnungen Europas.
Liniger Hans/Brunner William: Felsbildgotter der Megalith-
zeit Europas.
Menolfi Jakob: Über Bauernmalerei. Bundner Zeitung vom
15.1.1977.
Mohr Gerd-Heinz: Lexikon der Symbole.
Ruegg Walter: Natur und Bestimmung des Menschen. Texte

aus der Antike. Buchclub Exlibris Zurich.
Schwarz-Winkelhofer: Das Buch der Zeichen und Symbole.
Symbolon, Jahrbuch fur Symbolforschung, Band 1-5.
Willimann Josef: Die Grabkreuze von Lenz.

Winkelmann Joachim: Tarot.
Wolfram Richard: Der Lebensbaum. Gedichte.

Möchten Sie Ihr Heim gediegen ausstatten?

ZAZIWIL

Unsere in rein handwerklicher Arbeit hergesteilten Artikel
eignen sich vorzuglich dazu.

• Tisch- und Couchdecken (Wolle)

• Tischdecken und Servietten (Leinen und Halbleinen)

• Stuhl- und Eckbankkissen

• Vorhange - Teppiche

• Kissen - Mobellaufer usw.

Alles auch in Extra-Grössen

Wir stellen nicht mehr an der HIGA aus. Deshalb sind wir
froh, wenn wir Ihnen bei Bedarf unseren Prospekt oder
eine unverbindliche Auswahl zustellen dürfen.

EMMENTHALER. WAW&WEBEREI 3532 Zaziwil, Tel. 031/91 04 08

145


	Die Bündner Kreuzstichmuster als Glückszeichen

