
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 24 (1982)

Artikel: An der Schwelle des Südens

Autor: Langer, Bernd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-555593

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-555593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Malo/a — Statte der Maler und Sucher

An der Schwelle des Südens

von Bernd Langer

Doch wer den edlern Sinn, den Kunst und Weisheit

scharfen,

Durchs weite Reich der Welt empor zur Wahrheit schwingt,
Der wird an keinen Gott gelehrte Blicke werfen,

Wo nicht ein Wunder ihn zum Stehn und Forschen zwingt

Aus den «Alpen» Albrecht von Haller (1708-1777)

Es gibt wohl keinen Maler, der uns nicht in
dem Masse, wie er uns ernsthaft all dem

unbegreiflich Schonen nahebringt, auch naher zu

dem Schopfer brachte — zu Gott. Er nimmt das

unendliche Wesen von aussen und zugleich von

innen her in seine Hymne. Es muss ihm in seiner

Reflexion, der Ruckstrahlung von empfangenem

Licht, gefühlter Warme und Nahe, gelingen,

die Menschheit auf den uberall wahrnehmbaren

Finger Gottes aufmerksam zu machen, sie

auf jene höhere Ebene zu heben, auf welcher das

Licht von Sonne, Gletschern und Sternen, das

Rauschen der Bache und Sturme das Geistige in
Menschenhirnen weckt. Da sind die Walder: fur
den Maler gleichsam mythische Gestalten, mit
deren Deutung er seine Sternstunden schmückt.

Da sind zyklopische Felsen: fur den Maler
euklidische Figuren, die sich zu geometrischen

Korpern formen. Die Erde tragt all diese
gigantischen Gewichte mit unergrundbarer Ruhe. Ihre

ersten Lebensspuren reichen in alte Prakam-

briumsschichten vor 1500 Millionen Jahren
zurück. Erst als 1000 Millionen Jahre dahingeflossen

waren, durfte sich die Erdrinde in einer
Periode des Vulkanismus entfaltet haben. Noch
breitete kein Vogel seine Schwingen, wenn auch

die ersten Landpflanzen sich reckten und Fische

das Faktum der Nahrungssuche sichtbar machten.

Dies freilich war noch nichts Endgültiges:

12

es kamen eine Jura- und eine Kreidezeit, es

bedeutete dies ein grosses Sterben, bis all das Le-

bendigseinwollende in der Tertiarzeit bei neuer
Alpenentfaltung wieder auflebte.

«Kein quarulenteres Schauspiel als dieser Sturz ins Ber-

gell Dieser Gleitsturz aus der Eiswelt des Oberengadms zu
den blühenden Kirschbaumen der Bregagha hinab1 Über

sturzter hat die Natur nie gehandelt als damals, wie sie die

sen Bergellerkessel erschuf das Treppenhaus des Sudens zur
fciswelt der Gletscher1»

Wer nur konnte es leuchtender beschreiben
als dieser Arthur Manuel, dessen Büchlein
«Sonne im Engadin» im «Engadiner Stuble» des

seit dem Jahre 1909 im Besitz der Familie Kirchner

befindlichen Hotels Maloja-Kulm eingesehen

werden kann. Angesichts dieses «Sturzes ins
Bergell» wissen wir von Grosse, von dem wahren

Grossen, das uns, wie es Goethe formuliert,
über uns selbst hinaushebt und uns vorleuchtet
wie ein Stern.

«Die Natur ist gut und gesund und stark Man muss mit
ihr leben und auf ihre Sprache horchen »

So sagt es Anstide Maillol. Wir müssen in die
Formen der Natur tief eindringen, damit wir
wieder zu jener Ehrfurcht gelangen, die Albert
Schweitzer predigte und dabei das Heraufkommen

einer neuen Renaissance beschwor, einer
solchen, die viel grosser sein müsse als jene, «in
der wir aus dem Mittelalter herausschritten»,

eine, die das Ethische wieder in Kraft setzt,
damit Befreiung aus dem «armseligen Wirklich-
keitssinn» werde.



«Kein quarulenteres Schauspiel»; wir hören

Bachs Musik, die ewige Harmonie vor aller

Weltschopfung, und sie vereinigt sich mit den

ungeheuren, unbewaltigten und trotzigen Klangen

Beethovenscher Sinfonien und dem zum Jubel

aufsteigenden Bekenntnis eines Bruckner
«In Ewigkeit werde ich nicht zu Schanden werden

».
Hier machen die Wanderer Halt. Es wird das

grosse Schweigen: «Saxa loquuntur» — die Steine

reden.
Von der Ferne her tont ein leises, dumpfes

Grollen: auch die Natur, auch Steine reden.

Eine Steinlawine. Und dieses Murren und
Poltern ist die andere Sprache, die Sprache aus der

Ewigkeit, die dem Menschen sagt, wie klein er

ist. Was nur bin ich, so fragt der eine. Warum
bin ich, so fragt Simone de Beauvoir, und was

sie überrascht, ist, dass sie sich jetzt und hier im
Zentrum dieses und nicht eines anderen Lebens

befindet, so dass sie weiterfragt, durch welchen

Zufall es dazu überhaupt gekommen sei. Alles

erscheint undurchdringlich in seinem Geworden-

und Gewachsensein: einer Gegenwart, die

scholastisch nicht gedeutet werden kann. Es ist
Kunst — ein Kunstepos, das in den Schicksalskamp

fen und Taten der Gotter- und Heldensagen

seine Wurzeln hat. Die Kunst steckt, so

weiss es Albrecht Durer, wahrhaftig in der Natur,

«wer sie heraus kann reissen, der hat sie».
Und die Kunst ist es, die den Menschen stille,
ruhig und friedlich macht — ergeben.

Vaslav Nijmsky, der so grosse, weltberühmte
und in seiner Kunst und Ekstase einzigartige,
niemals nachahmbare Tanzer, der verstört von
dem grauenhaften Wüten des Ersten Weltkrieges

nach langem Umherirren und Interniertsein

in St. Moritz endlich ein Refugium findet — dieser

kindlich harmlose und verfolgte Heimatlose
hinterhess uns sein in der Stunde von Maloja
gewordenes Selbstportrait:

«Ich stehe vor einem Abgrund und bin in Gefahr,

hinabzustürzen, aber ich habe keine Angst Gott will nicht, dass

ich stürze Er halt mich.»

Das Gefühl der Angst ist ihm nicht
unbekannt. Er hat einen Sturz erfahren, wie er
grausamer nicht gedacht werden kann. Aber es ist

nicht die Angst zurückgeblieben, die ein
Schiffbruchiger — und das ist er, nachdem ihm sein
Todfeind Diaghilew den Boden unter den Fussen

weggezogen hat — auch vor ruhiger See

empfindet. Hier an diesem Sturz ins Bergeil
steht er nicht mehr in Menschenhand. Hier
weiss er sich in der Geborgenheit der Gottesnahe.

Wir sehen ihn wie einen, der einem
Unwetter entrann, in dem er so gut wie verloren
schien, und der dann entkam und wieder festen
Boden unter den Fussen spurt, den festen Boden
der Mutter Erde, wenn sich auch Abgrunde
auftun, die seine Assoziationen nicht nur beleben,
sondern fast krankhaft verstarken. Er ist im
ununterbrochenen Selbstgespräch, um mit der
Verstorung, die ihn traf, fertig zu werden, sie

aufzuhellen, zu besiegen, auszulöschen. Er ist an
die Grenze gekommen, er kann nicht umkehren,
er muss warten und spurt dabei die Nahe seines

geistigen Todes. Er weiss, dass der, den die Gotter

lieben, jung stirbt. Er liebt das Leben, er hat
es lieben gelernt, da ihn eine Frau wollte, die ihn
liebte und dabei alles andere im Stich liess, er
will nicht sterben, er ist diesem Ausgeloschtsein

ganz und gar abgeneigt und uberzeugt, dass

Gott nicht will, dass er stürzt. Sprunge, wirkliche

Wunder von Sprüngen, gehören zu seiner
Kunst, zu seinem Dasein, seiner Lebenskunst.
Er war ein Erlesener, Erwählter, Grosser. Hier
ist er ein Nichts — in der Hand Gottes. Es kann
ihm nichts geschehen, es ist niemand auf seiner
Spur, es steht kein Verfolger hinter ihm, es ist
nur noch das Abenteuer der Erde, ihr Reichtum
und Uberfluss — all jene vielschichtige Vielheit
der ewig Stationaren Schöpfung, in welcher er
sich besonders glücklich fühlte, wenn er eine
Gemäldeausstellung verliess. All dies, was wir
Natur nennen — natura non facit saltum —,
aktive Schopfungskraft auf der Erde und im Weltall,

die keinen Sprung macht, steht über dem

Werk, sie hat tausend Freuden fur jeden, der sie
sucht und ist das wahre Asyl, das Gemutsleiden-
den zu allen Zeiten offensteht. Hier an der
Schwelle des Sudens, an der Pforte des Paradieses,

steigen Traume auf, ein ganzes Meer der
tausend Möglichkeiten. Doch Nijinsky folgt
nicht der Stimme eines Eichendorff, der in
seinem Wanderlied der Prager Studenten singt

33



«Nach Suden nun sich lenken die Voglern allzumal»,

er folgt den Gewässern, die — gehindert von der
Schwelle des Maloja — in sachter Strömung
nach Nordosten davonziehen und ein Wiegenkind

(Ova d'Oen) zum Inn verwandeln. Der im
30. Lebensjahr stehende russische Meistertan-

zer hat nach einer Odyssee ohnegleichen ein
festes Dach über dem Kopf — St. Moritz, und er

setzt seine ganze Hoffnung darauf. Er weiss

aber, dass er zu dieser Maloja-Pforte
wiederkommen wird. Fur ihn ist sie kein Tor des

Abschieds, sondern des Empfangs. Er mochte
immer wieder empfangen werden, er mochte Maler

sein, um diese besturzende Opulenz nicht

nur festzuhalten, sondern ihr auch die Musikalität

der eigenen Seele — das Leichte und das

Schwere — einzuhauchen.

Auch ein Fritz von Opel von St. Moritz halt
hier an. Er ist ein stets wandernder Dichter und

Philosoph, der bekennt:

«Und dies bin ich:

Ein Nichts auf einem Pfad,
Des Ende und Anfang in ein Dunkel fuhrt.»

Er begegnet hier Eckart von Naso, dem schle-
sischen Autor, der schwerverwundet nach dem

ersten Krieg sein Leben neu baute und immer
wieder von Sils-Maria hierher wandert, um die
«Grösse» des Krieges angesichts der so anderen
Grösse der Natur zu vergessen und sich hier an
dieser von den Jahrmillionen sprechenden Stelle

glucklich zu fühlen, da er schliesslich der Hölle
von Verdun entrann.

Pater Peter Lippert, der Hausgeistliche vom
«Waldhaus» in Sils-Maria, dessen «Briefe zum
Frohmachen — Aus dem Engadin» jetzt nach 50
Jahren neu aufgelegt wurden, bekennt in dieser

Landschaft, dass es nicht die Einsamkeit ist,
wonach unsere Seele verlangt und noch weniger die

vielfältige Geselligkeit, sondern die Zweisam-
keit, «das Stillesein mit dem vertrauten Du».
Wenn er den Kreis seiner Freunde durchgeht, so
findet er nur wenige, mit denen er diese Tandschaft

hier geniessen könnte. Alle jene anderen,
die ihn in geistige Probleme verstricken möch¬

ten, wurden ihn doch nur ablenken, sie wurden
ihm dieses hehre Stuck Schöpfung rauben, und
zugleich die Köstlichkeit der Stille, wie sie uns
vom Ewigen her zugedacht ist. Er muss hier
ganz und gar der Heiligkeit der Schöpfung
hingegeben sein, all dem, was die Menschen mit
dem Begriff «Natur» abtun. Hier ist etwas, was
«in meine Seele tritt, auf dass aus dem Ich, dem
Du und der Stille, diesen Dreien, eine Einheit
wird, eine heilige Dreieinigkeit».

In der gleichen Konzentration und Ergriffenheit

steht Hermann Hiltbrunner, der vor 50
Jahren die drei Bände «Graubunden» abschloss,
an diesem Kontinuum der Erdgeschichte. Der
als «Landschaftsdichter» angesprochene
Schriftsteller denkt, wo er auch steht und geht,
an die Tugend der Mitmenschlichkeit und hat
einen Buddha-Spruch vor Augen, der also lautet:

«Einem einzigen Menschen zu helfen, ist ein unendlich

grosseres Verdienst, als sich in die Probleme des Himmels
und der Erde zu vergraben.»

Er hat vielen geholfen und die eigenen Anliegen

darüber zurückgestellt. Mit Tränen in den
Augen stand er vor dem Nietzschehaus in Sils-

Maria, denn er hatte auch diesem von den
Menschen verlassenen und vielgeschmahten
Gottsucher beigestanden - mit allen seinen Kräften.
Und was er in dieser Sicht und Erinnerung
niederschrieb, das gilt auch hier an dieser Felsenbarre:

«Ich stehe still und höre mit der Haut, mit der gesamten
Leibesoberflache und mit dem Blut, das in feinster Verteilung

aus meinem Innersten zum Aussersten drangt, und ich
werde inne eines Tones, der dem Schwingen machtiger Flügel

gleicht: es ist ein hohes Sausen, gleich fern wie nah und
von uberall her, allseitig und allgegenwärtig ein Wind,
ein Hauch, aber er bewegt nichts, keinen Halm, kein
Strauchlein — doch: er bewegt alles gleichzeitig innerlich
und unsichtbar Ich nehme meinen Hut ab, denn der Adler

Gott fliegt über dieser Erde, ich höre das Sausen dieser
unendlichen Schwingen ...»

Hermann Hiltbrunner fragt noch:

«Mochtest du leicht hm durchs Leben wandern?
Wenn ich zu leicht bin, bin schwer ich den Anderen!»

34



Diese Frage ergreift auch einen William
Wolfensberger, der im Sommer 1912 als

Saisonpfarrer in Maloja amtete und jeden Sonntag in
der englischen Kirche predigte. Hier in dem
glühenden Jetzt des Erhabenen und zur Andacht
Zw ingenden spurt er schmerzvoll die eigene
Kleinheit und Unreife. In dieser Manifestation,
da alle Desiderate erfüllt zu sein scheinen, muss

er bekennen:

«Es brüllt ein Meer in mir, was soll ich tun3 So muss ich

warren, bis Gott kommt und mir alles wegnimmt »

Ahnt er die Nahe des Todes? Nur noch 6

Lebensjahre stehen ihm bevor. Er wird diese Zeit
dem Schreiben widmen, getrieben von dem

grossen Erfahren des Schonen im Bereich von
Gottes Erde, die, wie es Wilhelm von Humboldt
niederschrieb, ein Prufungs- und Bildungsort
ist, eine Stufe zu Hoherm und Besserm: man
muss hier die Kraft gewinnen, das Überirdische

zu fassen. Auch ein Nietzsche hat an dieser
Pforte gestanden. Sie wurde ihm von Italien her

ein Eingang zu den fruchtbarsten Jahren seines
Daseins. Dieser Seher und Gottsucher, der täglich

bis zu 12 Stunden wanderte, war zutiefst
der Kunst zugetan; so gern, wie er musizierte,
ebenso gern ware er ein Virtuose der Malerei
geworden. Er bekannte:

«Wir haben die Kunst, damit wir nicht an der Wahrheit

zugrunde gehen »

Kunst ist doch das Allerschonste, so sagte es

die von Rilke verehrte Paula Modersohn, eine

begnadete und so früh verstorbene Malerin,
eine aus der gerade im Oberengadin auffallend
stark vertretenen Zunft jener Kunstbeflissenen,
deren Leben nicht bis an den Rand mit Nichtigkeiten

gefüllt ist.
Maler sein: dieser Kunstler vermag Schönheit

bildlich einzufangen, sichtbar zu machen und

getreu der Nachwelt zu überliefern. Ja, er

vermag darüber hinaus die Natur zum Sprechen zu

bringen, seine Sehnsucht bildlich einzuordnen.
Er ist stets am Ziel. Wir dürfen ihn zu den

Philosophen zahlen: Philosophieren ist nur ein
mehrfaches Wachen — Wachseinbewusstsein. Es ist
nicht abwegig, ihn als «Posaunisten des Jüng¬

sten Gerichts», wie der Luzerner Maler Max
von Moos genannt wurde, zu betrachten. Er
weiss sich in der oft misshandelten und
missgedeuteten Natur als der vom Schopfer gewollte
Schutzer und Bewunderer, nicht als Beherrscher
und Ausbeuter. Er weiss von den tieferen Werten

und will, wenn alle noch so beredten

Predigerversagen und jene anderen die Oberhand
behaupten, die nur eine Fata Morgana unbegrenzter

Steigerung der wirtschaftlichen Produktivität

im Auge haben, den Weg zeigen, wie unsere
Welt mit den einfachsten Mitteln als Garten
Gottes erhalten werden kann. Die Erde ist doch
ein «Füllhorn der Gottesgute», wie es Johann
Baptist Rusch so uberzeugend formulierte, und
die ernsten, ethisch fundierten Kunstler
wünschen, uns die wahren Sternstunden zu bereiten,
uns in das «mysterium essendi», das Geheimnis
des Seins, zu leiten, auf das wir knietief darin-
stehen und die Hollen des Scheins aufgeben.

Maloja wurde zur letzten und gültigen
Wahlheimat Giovanni Segantinis, der von Savognin
her mit jauchzendem Herzen und schier
berstender Seele nach Maloja kam, um in diesem
Garten Eden neuen Aufschwung zu finden,
noch hchtgesattigtere Luft, noch tiefere Klarheit,

höchste Lebenswirklichkeit und Liebesentfaltung.

Er sah sich am Schluss seiner Anfangsperiode

stehen und stand doch zugleich am
Anfang seiner Schlussperiode. Fur ihn wurde hier
an der Schwelle zum Süden — seiner Heimat —

die Tugend der Ehrfurcht nicht nur eine
Haltung oder ein Gefühl, sondern weitaus mehr,
nämlich eine Weltanschauung, ein Etwas, das in
sich das Wesentlichste und Entscheidendste des

Menschen enthalt. Weit vor Albert Schweitzer
wusste er, dass Tötung der Ehrfurcht Tötung
der Seele bedeutet, dass man zwar auch ohne
Seele, wie die moderne Wissenschaft bewiesen

hat, leben kann, und zwar sehr gut, wenn nicht

gar bequemer, dass man dann aber nicht mehr

von Kunst reden dürfe. Durch Segantini erlangte

Maloja den Gipfel seiner Weltberuhmtheit.
Nicht nur Maler wie Max Liebermann,
Kokoschka, Chagall, Cuno Amiet, Ferdinand
Hodler, Pellegrini, Ernst Ludwig Kirchner,
Otto Dix, Carl von Salts, Turo Pedretti und
Rinderspacher — um einige der bekanntesten

35



Namen herauszugreifen — fanden dahin, auch

sonstige Prominente aus Kunst und Wissenschaft

entschieden sich für diese Landschaft als

Feriendomizi'l, darunter Graf Zeppelin, dessen

Schriftzüge im Gästebuch des Hotels Maloja-
Kulm zu sehen sind, weiterhin Caruso, der im
Sommer 1909 hier Erholung für seine
Stimmbänder suchte, und auch Richard Katz, der uns
seinen letzten «Gruss aus der Hängematte» hin-
terliess.

Versuchen wir nun, uns an den einen oder
anderen Maler, die sich hier fast heimisch fühlten,
zu erinnern. Max Liebermann — ein Maler, der
noch zu entdecken ist —, so schrieb man anlässlich

einer jetzt von der Berliner Nationalgalerie
übernommenen Ausstellung «Max Liebermann
in seiner Zeit» im Haus der Kunst zu München,
war mit Segantini in Korrespondenz gekommen
und folgte der Einladung des grossen Meisters
nach Maloja. Er war Grossbürger, kein Bohe-

mien, ein Landschafts- und Portraitmaler mit
der gleichen Liebe zur Natur, so auch für den

Garten wie sein Gastgeber. Sie wurden Freunde.

Segantinis so jäher Tod vor der Jahrhundertwende

und der bereits in Angriff genommenen
Pariser Weltausstellung blieb lebenslang seine

grösste Erschütterung. Ein unbestechlicher

Mann, der es sich leisten konnte, das Wohlwollen

des deutschen Kaisers zu verspielen. Dem

Professor Sauerbruch, der ihn bei seiner Arbeit
oft unterbrach, sagte er:

«So gehts nich, wenn Ihnen ein Malheur passiert, deckts
der kühle Rasen, wenn ich schlecht male, hangt das Bild das

ganze Leben lang an der Wand.»

Er glich mehr einem Philosophen und wusste
in seinen Werken Tiefe herauszukristallisieren.
Was wäre es für eine grossartige Freundschaft
geworden, wenn Segantini, der so tief veranlagte

religiöse Mensch, nicht schon am 28. September

1899 vom Tod ereilt worden wäre! Maloja
wäre ihm, der zehn Jahre älter als Segantini
war, beim Einbruch der Nazidiktatur der echte
Exilort geworden. So aber blieb der
Achtundachtzigjährige in Berlin, gab alle seine Ämter ab
und nahm das Mal- und Ausstellungsverbot hin
mit den Worten:

«Ich kann garnicht soviel fressen, wie ich kotzen
möchte.»

In seiner Rücktrittserklärung als Präsident
der Preussischen Akademie der Schönen Künste
heisst es:

«Nach meiner Überzeugung hat Kunst weder mit Politik
noch mit Abstammung etwas zu tun .»

Dem jungen Beamten, der ihn von der
Massnahme der Ächtung in Kenntnis zu setzen und



Oskar Kokoschka:
Maloja, 1951

lange Zeit verlegen Platz genommen und

geschwiegen hatte, sagte er:

«Junger Mann, Sie haben sich jetzt lange genug geschämt,
Sie können gehen.»

Dem Sarge des 12 Jahre lang das Amt eines

Präsidenten der Preussischen Akademie der

Künste bekleidenden Künstlers, Ehrendoktors
der Berliner Universität, Ritters der Friedensklasse

des Ordens Pour le merite, Ehrenbürgers

von Berlin und Ehrenpräsidenten der Preussischen

Akademie der Wissenschaften folgten nur
Sauerbruch, Käthe Kollwitz und Hans Purr-

mann. Seine Frau nahm, als sie zur Deportation
abgeholt werden sollte, Gift. Liebermanns
Gemälde «Alte Frau mit Ziegen», 1947 im

Kunstmuseum Winterthur, besitzt eine frappante
Ähnlichkeit mit Segantini-Motiven.

Maloja: so nannte Oskar Kokoschka vom
Geburtsjahrgang 1886 sein auf der Schwelle

zum Süden 1951 vollendetes Gemälde. Die vom
Münchner Bruckmann-Verlag geschaffene
Kunstkarte kam in die Hände von Tausenden.

Kokoschka, ein begnadeter Maler, der in
mehreren Phasen seines Lebens literarisch tätig \vur-
de, Dramen schuf und Hindemith anregte, die

Kokoschka-Oper zu schreiben, war ein Mensch,

der vor einem halben Jahrhundert in Dresden
Aufsehen erregte, als er mit einer lebensgrossen
weiblichen Puppe auszugehen pflegte. Das war
nichts Pornographisches, sondern ein Wesen,
auf das er seine Ängste übertrug, nachdem

Alma Mahler-Werfel das seit vielen Jahren mit
ihm bestehende Freundschaftsverhältnis gelöst
hatte. Sein so verstörtes Gemüt beruhigte sich

zwar in der Nähe dieser seine Depressionen
verzehrenden Gefährtin, doch seine Kunst verlor
und wurde weniger interessant. In der angstlosen

Phase seines Daseins schrieb er Sätze, in

denen der Geist des Engadinwanderers Nietzsche
schimmert:

«Lauschender — Erwecker des Echos der Ewigkeit! Deine

Spur in einer verschütteten Heimat. Gleicher Fuss eines

Erwählten betrat karge Landschaft. Durchlöcherter Fels ragte
aus den Nebeln. Hoch über den Symbolen der Kraft
schwebt der Adler, Dein Geist. Lass Menschen auferstehen

aus läuternder Flamme!»

Im Jahre 1911 wählte der Beverser Kunstmaler

Carl von Salis in Begleitung seines Vetters
Franz von Malans Maloja-Kulm zum
Ausgangspunkt für seine Studien. Ein vornehmer,
stiller Mensch, der der Öffentlichkeit aus dem

Wege ging, wo es auch nur möglich war, und

37



C. von Salis: Pizzo Badile

der doch kein Unbekannter blieb. Auch befeuerte

ihn nicht der Ehrgeiz, genial zu sein. Bedächtig

und gelassen wählte er seine Motive, in

deren Wiedergabe seine ganze innere Ruhe zur
Ausstrahlung gelangt. Wenn Liebermann einmal

bekannte, dass das Talent die Eins sei und
der Charakter die Nullen dahinter, dann ist voll
und ganz erklärt, warum dieses Malers Werk
eine Geltung erlangte, die angesichts des

bescheiden-zurückhaltenden Wirkens nicht
sogleich sichtbar war. Es trieb ihn mit 27 Jahren
hinaus nach der Adria und Deutschostafrika. Er

setzte alles daran, um noch vor Kriegsausbruch
1914 heimzukommen und erreichte noch rechtzeitig

den englischen Dampfer, der ihn in Neapel

an Land setzen sollte. Dann aber missachtete

man seinen Pass, verdächtigte ihn der

Spionage und stiess ihn in eine Zuchthauszelle in

Devonport. Wie andere Festgenommene —

Pastoren, Kapitäne und Millionäre — musste er
mit einem Strohlager vorliebnehmen, weil es

das Gesetz — ein von Segantini mit äusserster

Verachtung gestraftes — befahl. Hier ist der A„b-

sturz, an den ihn die Felsenbarre von Maloja
während der ihm noch geschenkten weiteren 27

Lebensjahre erinnern wird. Die Ausstellung des

Lebenswerkes dieses am 23. November 1941

auf Gravasalvas verstorbenen Meisters der Farbe

im Kunstmuseum Chur wenige Monate nach

seinem Tod war Turo Pedretti und Leonhard
Meisser zu danken. Viele Freunde dieses Malers
hatten den Eindruck: so habe ich ihn nicht
gekannt. Aus seinen Werken leuchtete seine

unsägliche Liebe zu dem ins Bergeil übergehenden
Landschaftsparadies mit seinen nach Norden
und Süden abströmenden Wassern.

Es bleibt nun der Name eines Malers zu
nennen, der mit Maloja in einem ganz besonderen

Zusammenhange steht. Es ist Otto Dix
(1891 — 1969), der in seinen Dresdener Jahren
Bianca Segantini begegnete. Biancas Gatte, der
Dresdner Publizist Hugo Zehder, gründete
anfangs 1919 zusammen mit anderen Künstlern
die «Dresdner Sezession-Gruppe 1919», der
dann auch Kokoschka und Otto Dix beitraten.
Im Statut dieser Gruppe wurden «Wahrheit —

Brüderlichkeit — Kunst» als Hauptgrundsätze
niedergelegt. Es sind Avantgardisten, die von
der bisher so blutig demonstrierten «falschen
Schönheit» des Lebens genug haben und zusammen

mit zahlreichen Schriftstellern einen
sozialistischen Humanismus propagieren. Rainer
Maria Rilke steht zu ihnen und sagt:

«So reif ist die Zeit, man kann sie jetzt
formen.»

Hugo Zehder schrieb über diesen zur Sezession

1919 gehörenden Otto Dix:

«Naturlich fiel es ihm nicht ein, den Ruf zur Freiheit als

neuen Befehl zum Marsch m Reih und Glied aufzufassen

Er ist ein Indianer, ein Sioux-Häuptling. Immer auf Kriegspfad.

Wie eine Axt schwingt er den Pinsel, und jeder Hieb ist
ein Farbenschrei.»

Otto Dix: ein ganz besonderer Mensch und
Künstler. Er bekennt ganz freimütig, dass er
nicht daran denke, sich etwa einem politischen
Programm anzuschliessen. Er will mit «Phrasen»

absolut nichts zu tun haben.
«Schon 1911 habe ich Nietzsche gelesen.»
Dieser lapidare Satz ist von schwerem

Gewicht. Dix ist tief in die Seele dieses Sehers

eingedrungen und weiss von den «Masken». Er
kann nicht anders, als sich gegen den «schönen
Schein» zu wenden. Er hat den Krieg 1914 bis
1918 als Kriegsfreiwilliger mitgemacht, er
wünschte, diese Hybris unmittelbar zu erleben
— «deswegen musste ich in den Krieg gehen».

38



Und dann hat er ihn gezeichnet — ohne Abstriche.

Dieses Biossiegen des Menschenunwürdigen,

Unchristhchen, Unmenschlichen und

Gottverleugnens brachte ihm den Hass der Deutschland

in den Schmutz tretenden Clique ein, noch
bevor sie sich den Anstreicher aus Braunau als

«Fuhrer» erkor. Otto Dix verliert 1933 sein

Amt als Professor der Kunstakademie Dresden,
seine Schüler werden der Akademie verwiesen,
er wird aus der Preussischen Akademie
ausgeschlossen und zieht sich in die Stille der
Bodenseelandschaft zurück. Dorthin reiste auch

sogleich Bianca Segantini. Grosse und wahre
Menschen finden sich wieder, erneuern und
verstarken ihre Freundschaft. «Bleibe treu deinem
Freunde in der Armut.» Die Unmenschen des

Naziregimes verhaften Otto Dix, man klagt ihn

wegen «Wehrsabotage» an, und der grösste
Verbrecher aller Zeiten, der sich stürmisch
gefeiert sieht wie einen Gott und in diesem Jubel
weiss, dass er mit dem deutschen Volk machen

kann, was er will — jeden Krieg, jedes Werk der

Verwüstung und Zerstörung —, sagt dann in
Dresden vor Dix-Bildern:

«Es ist schade, dass man diese Leute nicht

einsperren kann.» «Diese Leute» hatten sich mit
allen ihren Kräften gegen die Entfesselung eines

neuen Weltkrieges gestellt. Sie wussten bis ins
Letzte, wieviel Tod und Verstümmelung mit
den apokalyptischen Reitern einhergeht. Es

werden ein Jahr darauf Otto-Dix-Bilder öffentlich

verbrannt: sie sind «entartete Kunst», und
diese Bezeichnung soll ablenken von dem, was
die braunen Verbrecher mehr oder weniger
geheim, aber aufs sorgfältigste vorbereiten — von
der Entartung durch den Krieg. Flenri Barbusse

schrieb bereits im Jahre 1924:

«Der diese Bilder des Grauens sich aus Hirn und Herzen

riss und vor uns ausbreitet, stieg in den letzten Schlund des

Krieges. Ein wahrhaft grosser Kunstler, unser bruderlicher
Freund Otto Dix, schuf hier in grellen Blitzen die apokalyptische

Holle der Wirklichkeit.»

40 Jahre später steht in St. Gallen von Jean
Cassou über Otto Dix zu lesen:

«Der Krieg von 1914—1918, das ist der Schutzengraben.

Schutzengraben heisst eines der grossen Bilder. Mit demselben

Thema befasst sich die ganze Folge von Handzeichnun¬

gen. Ein Thema, peinigend wie ein Alptraum, ]edoch: war
nicht die Wirklichkeit damals selbst zum Alptraum geworden?

Denn diese ganze Einrichtung samt ihrem Zubehör
verfolgte ja nur ein Ziel: den Mord.»

Otto Dix verlangte von der Kunst, dass man
alles selber sehen und selber sein müsse. «Traue
deinen Augen!» Das war sein Wahlspruch. Mitleid

sei billig, genüge nicht, sei doch nur opportun.

Flier schon wird seine Zuneigung zu Nietzsche

fühlbar. Seinen «Zarathustra» trug er
neben der Bibel den ganzen ersten Krieg über bei
sich. Die von ihm 1912 geschaffene Nietzsche
Büste ist verschollen und nur noch im Bild zu
sehen. —

Das Wissen um den grossen Segantini und
dessen Familie zog ihn magisch von der Tiefe
der Bodenseelandschaft hinauf in die unberührte

Schönheit des Engadins. Hier wanderte er mit
seiner Frau, hier malte, atmete er in der so lichten

Nähe eines Meisters von Weltrang und wurde

ein so ganz anderer — ein Landschaftsmaler:
«Landschaft — zuerst war sie ja neu für mich!»
Die Grösse der Engadiner Landschaft hatte
vorrangig Anteil an diesem Wandlungsprozess, der
ihm seinen Lebensabend verschönte und auch
dazu beitrug, dass er die ignorante Haltung der
Deutschen ihm gegenüber während der
Adenauer-Ära lächelnd ertrug. Damals feierte die
abstrakte Kunst Triumphe, und man liess Dix
auch wegen seiner pazifistischen Gesinnung
links liegen. Die DDR wusste den Humanisten
Otto Dix zu schätzen und erhob ihn zum Ehren-

burger seiner Geburtsstadt Gera in Thüringen.
Der Oberbürgermeister von Gera bezeugte Frau
M. Dix nach dem Tode ihres Gatten, dass das

realistische und humanistische Lebenswerk dieses

grossen Künstlers und Menschen einen
ehrenvollen Platz in der Kunstgeschichte
verdiene und verehrungsvoll weitergepflegt werden
würde.

Otto Dix wünschte auszudrücken, so wie es

Nietzsche wollte, «dass es so ist», wie er es sah

und fühlte.

Auch Gästebucher sind nicht gefeit gegen
menschliche Unzulänglichkeit: Marc Chagall
fugte hier seinem Namen eine Zeichnung an.
Dies bewog einen Unbekannten, sich das Blatt

39



anzueignen. Es kommen uns die Verse aus der

Ilias ins Gedächtnis:

kein anderes Wesen ist jammervoller auf Erden,

Als der Mensch, von allem, was Leben haucht und sich

reget.»

Würde sich so einer auch an Chagalls
berühmten Fenstern, die Dome schmücken,
vergreifen? Sie freilich hängen hoch, und wir sind

versucht, zu sagen, es miisste alles Kostbare
unerreichbar sein Es sind dies die «Vielzuvie-

len», wie sie Nietzsche sah, welchen nur
Konsum, nicht aber Kunst ein Begriff ist. Chagall —

das heisst immenser Reichtum an künstlerischem

Vorstellungsvermögen, es klingt in

diesem seinem Namen das nicht abzumessende

Heimweh, das sich durch alle seine Werke in
den verschiedensten Varianten und in den

verwendeten Symbolen wie ein roter Faden

abzeichnet. Bald sind es 60 Jahre, dass er dem

russischen Witebsk, seiner Heimat, fern ist und den

Schmerz dieses Heimwehs mit der Kunst des

Malens zu überdecken versucht. Ein Alois Cari-

giet, dessen Wege auch Maloja berührten,
versucht es in gleicher Weise. Nur sind seine

Schmerzen physischer Art. In Chagalls Bildern

atmet die innere Welt - mögen es Liebespaare,

Giovanni Giacometti: Morgenstimmung am Silsersee

Hähne, Fische, Pferde, Sonnen oder Braute sein.

Er hat diese Wesen und Welträtsel auch auf
diesem glazialen «Glacis» in seine Vorstellungswelt

genommen, sie in Traumgewänder gehüllt,
in dem Meer seiner Assoziationen bewegt und
dem Katalog seiner phantastischen Transfigura-
tionen und Transferierungen eingefügt. Er lässt
die Wirklichkeit zum Märchen werden, und
gerade diese hier wie aus einem Fabelland
kommenden Wesen zwischen Julier und Chiavenna
trieben die künstlerische Umsetzung an. Einem
Traum gleich erschien ihm die heimatliche
Dünalandschaft mit den Waldaihöhen, dem
eintausend Kilometer langen Strom, dem Rigaer
Meerbusen — all das Ungeheure und Vielschichtige,

das er in dieser bis dahin unbekannten
Fremde wiederfindet und südlichen Themen
hingeneigt sieht. Gleiche dramatische Intensität.
Es überwältigt ihn die Vielfalt, sie will ihn
überströmen, überschwemmen, doch er weiss, er

muss sich freihalten, um von Gott erfüllt werden

zu können, denn nicht einmal Gott kann
noch etwas füllen, was schon voll ist.

Seine Bilder seien keine Literatur, sondern
gemalte Zusammenhänge von inneren Bildern, die

ihn besitzen: dies ist Chagalls Bekenntnis, doch
immer wieder sucht er neue Anstösse im so
reichen, in einem Leben nicht auszuschöpfenden
Neuland. Er lernt Segantmi verstehen, das Fragment

seines auf dem Schafberg beendeten
Lebens und auch das seines Trytichons «Sein,

Werden, Vergehen». Auch er wird bis in die
letzten Stunden malen. Er lernt Giovanni
Giacometti, der Segantinis Erbe im weitesten Sinne
der Verbundenheit mit seiner Bergheimat
übernahm und viele Sommer in Maloja malend
verbrachte, kennen, jenen Grossen, welcher der
Heimat ebenso verschworen ist wie er selbst
und sie zu einem wahren Fest für das Auge
gestaltete. Alle diese seine Kollegen, mit denen er

jetzt in ein posthumes Freundschaftsverhältnis

tritt, besassen die Heimat als die inspiratorische
Kraft.

Zu Segantini gehört auch Augusto Giacometti,

der in seinen Blättern der Erinnerung die

Stille beschreibt, die ihn auf der Strecke
zwischen dem Bergell und Maloja umfängt: es wird
ein wohliges Gefühl in ihm ausgelöst, es ersteht

40



das Bild der Bauernstube mit dem Geruch von
altem Heu und Pfeifentabak, von Schuhen,

Strumpfen und nie brennenwollenden Schwefel-
zundholzchen. Er ist auch in Florenz zu Hause,
doch immer wieder lasst er den Süden fahren
und wandert dorthin, wo der Süden nur winkt.
Eines Tages sammelt er und sein ganzes Dorf
Stampa Steine. Es reden alle nur davon, dass der

Augusto Steine fur ein Mosaik sammelt. Es soll

«Franz von Assisi» werden, ein dann sechs

Doppelzentner wiegendes Werk, das in Florenz

seine Vollendung findet und alle Florentiner
Maler zu seiner Werkstatt zieht, um diesen

Kollegen aus dem Bundner Land an der Arbeit zu
sehen. Seine Glasfenster erfreuen in ihrer
zauberhaften Farbigkeit alle der Kunst zugeneigten
Gaste Graubundens. Es ist Segantinische Lichtfülle,

Glanz von dieser mit Gletschermuhlen so

reich geschmückten Urlandschaft.

Hier lebt der Atem auch von Alberto Giaco-

metti, dessen Gedanken von Paris lebenslang
nach den Statten seiner Kindheit und frühen

Jugend zurückgingen und in seinem 1957 entstandenen

Bild «Berg in Maloja» verborgen sind.

«Mein Werk, |a. Das ist mir gelungen.»

Simone de Beauvoir hat in ihrem letzten

Lebensbericht «Alles in allem» diesen seinen
Satz festgehalten. Sie stellt dabei die Frage, ob er

sein Ende erkannte. Dieser Satz war gewisser-
massen seine Bilanz, und er hatte, wie sie hinzufugt,

etwas Tröstliches fur seine Freunde, die

ihn so oft an sich hatten zweifeln sehen. Alberto
Giacometti besass allen Ruhm, und doch starb

er viel zu früh mit seinen erst 64 Jahren. Seine

letzten Büsten, die seinen Freund Lotar darstellen,

zeigen etwas Erschreckendes: angstvoll
geweitete Augen beherrschen die Gesichtszuge. Es

ist diese Geste nichts anderes als die eigene
Verstörtheit, die ihn überfiel, als er spurte, dass sein
Ende unmittelbar bevorstand. Es war dies jetzt
eine völlig neue Situation, die seine bisher

innegehabte und durch nichts zu erschütternde
Seelenlage brutal zertrat, auslöschte, fur immer
versinken liess. Als er einmal von Paris nach
Zurich reisen musste und in diesem Zwang bedauerte,

die von ihm geliebte Frau verlassen zu

müssen, war er — aus ihrem Haus tretend —

von einem Auto angefahren worden; nun, da er
im Krankenwagen zu sich gekommen war,
überströmte ihn eine tiefe Freude darüber, dass
dieser Unfall dazwischen gekommen war, der
ihn dazu zwang, in Paris zu bleiben. «Endlich
einmal erlebe ich etwas.» Dies soll er nach dem
Unfall gesagt haben, doch stellte er es spater m
Abrede, denn er war damals sehr darauf
bedacht, sich die heimatlichen Zeiten zu

vergegenwärtigen, seine Jugend und Kindheit, seine im
Grunde wirkliche Welt, der er sein Werden,
seinen Höhenflug und seine Grosse verdankte.
Das Zyklopische der ihm von Geburt an
gehörenden Hochregion, die aristokratische Form
des hohenbedingten Daseins, all dies Imponde-
rabile von Souveränität gehörte zum Allerinnersten

seiner Substanz. Die Schatten von Paris
hatten es nie verdecken können. Hier schwebten
die Adler, die einen Hermann Hubacher immer
wieder seine Schritte auf den alten Saumweg aus
Romerzeit lenken liessen. Hier vergisst Varlm
von Bondo die Herrlichkeit der Tage, die er mit
Zborowski, dem polnischen Dichter und Pariser
Bilderhandler, mit Modigliani und Moise Kis-
ling an der Cöte d'Azur verlebte. Denn es ist
hier so, wie es C. F. Meyer in einem Brief aus
dem Engadin liebevoll ausmalt:

«Hier ist es so schon und still und so kühl, dass man die
Ratsei des Daseins vergisst und sich an die klare Offenbarung

der Schönheit halt. Wenn ich die schone Zeichnung der

Berge mit dem Auge verfolge oder die Farben der Seen oder
der Luft bewundere, ja, nicht selten, vor Bildern stehe, an
denen kein Claude Lorrain etwas andern durfte, Bilder, die

eigentliche Typen des landschaftlich Schonen sind, so sage
ich mir, dass derselbe Meister, der dies geordnet hat, auf
dem ganz andern Gebiete der Geschichte gewiss auch seine,
wenn auch fur mich verborgenen Linien gezogen hat, die
das Ganze leiten und zusammenhalten.»

Mahnt die Sprache der lichterfullten Engadi-
ner Bergwelt einen C. F. Meyer an Claude

Lorrain, so denkt Nietzsche dort an den Maler
Poussin:

«Die gesamte Schönheit wirkt zum Schaudern und zur
stummen Anbetung des Augenblicks ihrer Offenbarung;
unwillkürlich, als ob es nichts Natürlicheres gäbe, stellte man
sich in diese reine scharfe Lichtwelt (die gar nichts Sehnendes,

Erwartendes, Vor- und Zurückblickendes hatte)
griechische Heroen hinein, man musste wie Poussin und seine
Schuler empfinden, heroisch zugleich und idyllisch.»

41



Diese Landschaft hier am Maloja war einem
Nietzsche recht als die Heimat seines Ubermenschen.

Sie hat so gewaltig den Atem des Urzeitli-
chen, Masslosen und Ewigen. Hier ist noch die

erste Ordnung der Welt sichtbar, das zyklopische

Chaos, das die Weltseele in sich birgt und

noch nicht von dem schöpferisch veranlagten
Menschenwesen umgestaltet werden konnte,

um den Weltschopfer zu korrigieren. Dem

Kunstler muss das missfallen. Ihm widersteht
alles Künstliche, das so oft auch aus einem
Gefühl der inneren L eere und Langeweile planmassig

produziert wird. Es ist doch dies die Leere,

die Unruhe werden lasst und in eine Scheinaktivität

auslauft. Es werden dann Ungeheuer,
geboren aus der Langeweile als der aristokratischen

Form der Nichtigkeit. Es reckt sich der

Nihilismus — die Verneinung der Verbindlichkeit

sittlicher Normen und Werte, die

Nichtanerkennung eines letzten verpflichtenden Wertes.

«Wie soll man weiterleben?» Diese Frage

entringt sich einem Jakob Wassermann

(1873—1934), der bereits im Jahre 1903 von
seiner frankischen Heimat in das «Land des

Lichtes» fluchtete, um dem Wüten seiner
Verfolger zu entgehen und der ein paar Jahre spater
seiner Frau schreibt, wie glücklich er sich in

Maloja fühle, wo er in einem alten Schlossturm
fern von Touristen und «geputzten Menschen»

inmitten der «unglaublichen Schönheit dieses

Ortes und einer grandiosen Landschaft» wohnen

dürfe. «Wie soll man weiterleben»; dieser

Satz steht in seinem Gedenken fur den ermordeten

Minister Rathenau. Nun sucht er hier an der
Schwelle des Sudens Ruhe; es ist das letzte irdische

Paradies fur einen Menschen, dessen

Namen Hugo von Hofmannsthal nannte, als er im
Freundeskreis gefragt wurde, wer eigentlich ein

guter Mensch sei.

Jakob Wassermann hat sich wie viele andere

an dem Dasein der sich hier ein Rendez-vous
gebenden Maler von Herzen gefreut. Das waren
Menschen, die Zeit hatten und jedem Ehrgeiz
fern waren. Menschen, die allem Geschwätz,
jeder eitlen Rede, jedem Larm von Rechthaberei
und Dogmensucht aus dem Wege gingen.
Menschen, die das Antlitz der Schöpfung, der Natur

und Welt nicht anders betrachten wie das

Gesicht eines Menschen.

«Man dart ein Gesicht nur ansehen, wenn man es in Liebe
ansieht Nur dann ist das Interesse an einem Gesicht legitim
Und nur dann kann uns das Gluck der Begegnung zwischen
Menschen widerfahren, das Gluck, die unerschöpfliche Re

sonanz des Humanen »

So hat es Max Picard geprägt, und so hegt es

in der Absicht des Schopfers. «Nichts tut die

Natur zwecklos», so ist bei Aristoteles nachzulesen,

und ein anderer fugt hinzu, dass die Natur

uns anderes sagt und anderes die Weisheit.
In dieser gewaltigen Zuneigung muss der
Mensch vergessen, dass es so etwas wie eine
Zivilisation gibt: es geschieht noch alles so, wie
die Natur es will, es lebt noch das Schopfungsgeschehen

— das Evangelium der unangetasteten

reinen Schönheit der hohen Landschaft, und

es wispert uberall das «Noli me tangere». Der
Kunstler tut noch mehr, er tut das Ausserste,
indem er, wie Schelhng sagte, die Natur nicht
knechtisch nachahmt, sondern geistig ergreift.
Er kehrt so auf einer höheren Stufe wieder zu

ihr zurück. Es ist eine Uberwirklichkeit, die er

ausgeforscht hat, die den kunstliebenden
Betrachtern hilft, dem Geist der Dinge naher zu
kommen, in die Tiefe der Schöpfung einzudringen

und zugleich die innere Ruhe des Kunstlers
— wohl das Lebenswichtigste fur ihn selbst —

einzuatmen und an seiner kraftgebenden Sicherheit

zu partizipieren.

«Gott schlaft im Stein, atmet in der Pflanze, träumt im
Tier und erwacht im Menschen »

Dieser indische Spruch mochte hier der

Erläuterung dienen. Die Kunst ist stets am Ziel,
Wissenschaft ist immer unterwegs. Kunst bedarf
keiner Interpretierung. Es ist jedoch nützlich, in
die Seele jenes Kunstlers einzudringen, der zum
Uberleben der Herrlichkeit Gottes beizutragen
gedenkt und dem Milliardenheer derer, welche
die grosse Richtung verloren und in dem Vielzu-
vielen untergehen, den Ruf zum Stehenbleiben,

zum Zeithaben und zum Staunen übermitteln
und Freude schenken mochte durch das, was da

ist und wartet. Hier ist doch das, was bleiben

42



soll, und es beruht dies nicht auf einem
Machtdenken, jenem Denken, das, wie Nietzsche sagt,
die Rache der Unproduktiven ist, die nur auf
das Denken angewiesen sind. Die Kunstler

bewegt tiefer als andere die Frage des eigenen
Sterbens: sie wünschen nicht, dies alles ungelöst zu

verlassen. Sie arbeiten nicht, weil sie zur Zeit
eine Marktchance dafür sehen; ihr Rendezvous

an dieser Schwelle nach dem Süden will zugleich
dem Rendezvous aller in ihnen ruhenden

Gegensätzlichkeiten ein Ende bereiten. Es muss
alles ausgelöscht sein, was jener Meisterschaft der

Kunst entgegenstehen wurde, die — wie Seganti-

ni bei Unterbreitung seines Weltausstellungsprojektes

ausführte — «das Licht, die Luft, die

Entfernungen und den Hintergrund zu geben

vermag, den wahren Geist des Gebirges mit
seinem feierlichen Schweigen, seiner ernsten und
erhabenen Poesie und dem lächelnden tiefen

Frieden, der nur unterbrochen wird von der

lieblichen Musik der Alpen, vom fernen
Rauschen des Bergbaches bis zum Gelispel des Laubes,

von den Lauten der Herde bis zum
unbestimmten Gelaute des auf den Abhangen
weidenden Viehes ...»

Die Kunst ist es, die «der Seelen Licht ist, so,

wie die Sonne hilft dem Gesicht». So hat es ein

Unbekannter vor 400 Jahren aufgezeichnet, und

sie enthob einen Segantini der Antwort auf die

Frage nach dem Warum des Seins, um die alle

ein ganzes Leben lang ringen, eine Frage, die

auch ein Andreas Gryphius mit den Worten
stellte:

«Was ist dies Leben doch, was sind wir, ich und ihr'»

Könige, Fürsten, Feldherren und Legionare,
Abte, Mönche und Handelsleute haben in den

Jahrtausenden ihre Schritte auf das Treppenhaus

des Sudens zur Eisweit gesetzt. Wir
erinnern uns vieler Namen, die uns allezeit beschäftigen.

denken wir an Ulrich Campell, Vater der
ratischen Geschichte, den langlebigen Pfarrer
Albert Martinengus (1563—1664) von Stampa,
das «Unikum von Mitteleuropa», einen Pietro
Paolo Vergerio, an den Oberforstinspektor Co-

az. Albert Heim, einen Tscharner, Verfasser
mehrerer Itinerarien, die Musiker Eugen d'Al-
bert und Wilhelm Backhaus, Bergführer Kluk-
ker, General Alexander von den Royal Irish
Guards, Camille de Renesse, jenen belgischen
Grafen, der, hingerissen von der Schönheit dieses

Plateaus, vor einhundert Jahren hier Millionen

investierte, einen Adnen Grock, der in dem

gefährlichen Jahre 1940 hier sein Gleichgewicht
zurückzugewinnen suchte, Jean Jaures, jenen

grossen Lriedenskampfer und Europaer, dem
die Schönheit jedes Grashalmes naher am Herzen

lag als das Prestige eines Vaterlandes und
der fur diese Haltung wenige Wochen nach
seinem Bergeller Lenenaufenthalt am Vorabend
des Kriegsausbruchs 1914 meuchlings
hingemordet wurde

«Saxa loquuntur»: die Steine haben das Wort
— sie reden. Den Malern kommt das Verdienst

zu, den Lojbgesang der Erzengel zu Ehren Gottes

in Goethes «Faust» ins Sichtbare zu transferieren:

«Die Sonne tont nach alter Weise,
In Bruderspharen Wettgesang,
Und ihre vorgeschriebene Reise

Vollendet sie mit Donnergang
Ihr Anblick gibt den Engeln Starke,
Wenn keiner sie ergrunden mag,
Die unbeschreiblich hohen Werke
Sind herrlich wie am ersten Tag »

Versicherungen
Gegr 1869

Wir bieten Ihnen eine
fachkundige Beratung
in allen Versicherungsfragen

Wenden Sie sich

vertrauensvoll an uns

Lindo Barak
Hartbertstrasse 9

7001 Chur
Tel 081 22 06 33

43


	An der Schwelle des Südens

