Zeitschrift: Bindner Jahrbuch : Zeitschrift fir Kunst, Kultur und Geschichte

Graubiindens
Herausgeber: [s.n]
Band: 19 (1977)
Artikel: Vom Teufel in der Volkssage
Autor: Maissen, Felici
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-550466

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-550466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom Teufel in der Volkssage

von Felici Maissen

Absichtlich schreibe ich im Titel vom und
nicht der Teufel in der Volkssage. Es handelt
sich hier nimlich um ein sehr vielschichtiges
Thema, das in der Volkskunde einen breiten
Raum einnimmt und das unter allen Gesichts-
punkten und systematisch behandelt werden
sollte und miifSte. Das ist aber im Rahmen
einer kurzen Abhandlung nicht méglich. So
begniige ich mich damit, auf die Frage wie,
wo, wann und warum erscheint der Teufel in
der Volkssage, insbesondere im Sagenkreis der
Surselva, kurz zu antworten. Dabei kann auch
der breite Raum, den der Teufel im Hexenwe-
sen einnimmt, nicht beriicksichtigt werden.
Doch zuerst — wie kann es anders sein:

1. Der Teufel in der Bibel

Der alttestamentliche hebraische Name Sa-
tan bezeichnet in der urspriinglichen Bedeu-
tung jeden, der einen anderen anfeindet, ihm
Schwierigkeiten bereitet, sich ihm widersetzt.
So wird zum Beispiel David von den Philistern
Satan genannt, weil sie fiirchteten, daf er
ihnen in ihrem Kampf gegen Saul sich in den
Weg stellen werde. David selbst nennt die
Sohne Sarvias Satan, da sie seine Milde gegen
Semei mif$billigten und ihn zu dessen Bestra-
fung aufforderten. Satan ist jeder Widersacher,
Versucher, Verleumder oder auch Ankliger.
Ein Engel, der dem Urteil Gottes iiber Job
widerspricht, wird Satan genannt. Zuerst steht
dieser Widersacher immer noch im Dienste
Gottes. Dann wird er zum «Liigengeist» und
Feind des Menschen und Gegenspieler Gottes
und seines Heilsplanes. Bei den Chronisten ist
der Teufel oder «Satan» Eigenname des bosen

54

Prinzips. Im Buche der Weisheit wird er als
«Verfiihrer der Menschen von Anbeginn» be-
zeichnet: Durch den Neid des Teufels ist der
Tod in die Welt gegkommen (Weish. 2, 24).

Im Alten Testament wird der Teufel nie als
ein selbstindiges, von Gott unabhangiges We-
sen aufgefafst. Er ist nicht ein ebenbiirtiger
Gegenspieler Gottes, sondern ein ihm unter-
worfenes Wesen. Stirker noch tritt der Teufel
in Erscheinung in der vorchristlichen aufSer-
biblischen jiidischen und heidnischen Litera-
tur.

Im Neuen Testament wird der Name Satan
auch im Sinne von Widersacher, Versucher ge-
braucht. Jesus nannte Petrus so, als er ihm von
seinem Leiden abraten wollte. Im ibrigen
heifSt der «Satan» auch «Teufel», «Fiirst der
bosen Geister», «der Bose» schlechthin, «Fiirst
dieser Welt», «Morder von Anbeginn», «Lig-
ner und Vater der Liige». Sein Reich, die bosen
Geister und auch die Irrlehrer sind eine «Ge-
meinde Satans» (Offb. 2, 9; 3, 9).

Im Neuen Testament ist das Wirken des
Teufels dadurch umschrieben, dafs er die
Menschen durch Versuchung und Verfithrung
zu verderben sucht. Die reich werden wollen,
«fallen in Versuchung, in Fallstricke und in
viele unverniinftige und schidliche Begierden,
die die Menschen in Verderben stiirzen, denn
die Geldgier ist die Wurzel aller Ubel, und gar
manche, die sich ihr ergeben, sind vom Glau-
ben abgefallen...» (1. Tim. 3. 9, 10). Satan
erscheint als Lichtengel. Er sit Unkraut. Er
gab dem Judas den Entschlufs, Jesus zu ver-
raten (Joh. 13, 2). Er bereitet dem Paulus Hin-



dernisse in der Ausiibung seines Missionsberu-
fes (1. Thess. 2, 18). Selbst den Korper des
Menschen und dessen Organe nimmt er ge-
famgen. Fine Besitzergreifung der physischen
und psychischen Krifte des Menschen durch
den bosen Geist ist die vielgenannte «Besessen-
heit». Die betreffenden Heilungen durch Jesus,
das heif3t, die Teufelsaustreibungen durch ihn,
sind ein Beweis fiir die Moglichkeit der Beses-
senheit. Die Evangelien beschreiben sechs oder
sieben davon ausfiihrlich. Und Jesus erklirte
den Pharisiaern ausdriicklich, daf$ er den Teu-
fel «durch den Finger Gottes» austreibe. Er
gibt auch seinen Aposteln die Gewalt, Teufel
auszutreiben. In den schlimmsten Fillen ge-
linge dies aber nur «durch Gebet und Fasten».

Es mag hier bemerkt werden, dafd doch ein
unendlicher Abstand besteht zwischen den
licherlichen Possen und dem Hersagen end-
loser Zauberspriiche heidnischer Beschworer
und der majestdtischen Ruhe Jesu, der im Be-
wufStsein seiner eigenen gottlichen Machtvoll-
kommenheit durch ein einziges Wort die Teu-
fel anherrschte und austrieb. — Auch die Apo-
stel machten von der von Jesus verlichenen
Gewalt Gebrauch. Und die Kirche iibt sie mit
ithrem sogenannten Exorzismus aus.

Die beste christliche Abwehr aber ist die
Gortteskindschaft. «Wer aus Gott geboren ist,
hiitet sich vor der Siinde, und der Bose tastet
ihn nicht an» (1. Joh. 5, 18). Jesus hat durch
seinen Tod dem Teufel die Macht genommen
und «die Maichte und Gewalten entwaff-
net ...» Am Jingsten Gericht folgt die end-
giiltige Verwerfung Satans.

Auch die heidnischen Religionen kennen die
Idee des «Ankligers» des Menschen von der
Gottheit, die Dimonen, die ihre Lust daran
haben, den Menschen zu schaden. Deshalb
tibten die vorchristlichen Bewohner unseres
Landes einen sehr unterschiedlichen und for-
menreichen Abwehrzauber aus durch Zeichen,
Planzen, «Medizinen», Spriiche und Lirm
(= Larmzauber). In wunseren Briuchen ha-
b:n sich manche Uberreste dieses Abwehr-
zaubers, besonders des Lirmzaubers, erhalten,
wie beispielsweise Chalandamarz im Engadin,
wihrend im Lugnez heute noch die Kinder mit

Kuhglocken einen «Heidenlarm» verrichten,
wenn die Neuvermihlten die Kirche verlassen.

2. Die Gestalt des Teufels in der Sage

Von dem Glauben an die biblischen Aussa-
gen und an die kirchliche Lehre tiber den Teu-
fel ist zu unterscheiden der Volksaberglaube,
der die Figur des Teufels in Mirchen, Sagen,
Dichtung und Sprichwortern nach seiner Lust
und Laune formt. Heidnischer, antiker Damo-
nenglaube ist hier seltsam vermischt mit christ-
lichen Vorstellungen. Uberlieferungen von an-
tiken Fabelwesen, von Satyrn, Riesen, Erdgei-
stern und Kobolden iibertrug man auf den
Teufel. Dieser nimmt dann als Hollenfiirst
und Urheber alles Bosen eine wahrnehmbare
bestimmte Gestalt an.

In der biindnerischen Volkssage erscheint
der Teufel sichtbar und hochst leibbaftig,
nicht etwa blof$ als abstraktes Prinzip des
Bosen. Wihrend er in stadtischen Regionen
mehr als vornehmer, meist schwarz gekleideter
Herr mit Zylinder auftritt, kommt er in land-
lichen Gegenden meist als griin gekleideter
Mann daher, oft nach Jigerart mit Federbusch
auf dem Hut oder in griinem Frack. Mehr
noch lafst er sich als geifl- oder pferdefiifsiges,
menschendhnliches und stinkendes Ungetim
sehen. Die L. K. von T. zum Beispiel, die am
Weihnachtstag geboren und «viel gesehen
hat», hatte den Teufel schon als Kind beim
«Verbergisspiel» gesehen. Sie sah ihn auffal-
lenderweise als einen Mann im weiffen Man-
tel, der sie anlachte, und hinter diesem einen
schwarzen Mann, der «bose dreingeschaut».
Sie sprang zur Mutter und fragte: «Mutter,
ist der Teufel weifs oder schwarz?» Die Mut-
ter hat sie nach dem Betenlduten nicht mehr
aus dem Hause gehen lassen.

Der Taminser Bauer, der seine Seele dem
Teufel um Geld verschrieben hatte, wurde
vom leibhaftigen Teufel hochst personlich aus
dem Bett geholt und zum Fenster hinausgetra-
gen. Seine Frau, vom Getése erschreckt, sprang
ins Zimmer und sah nur, «wie die Beine ihres
Mannes durch das offene Fenster in die Nacht
hinaus verschwanden». Das Bett war so zer-
wiihlt, als ob darauf ein Kampf stattgefunden

55



hitte, und ein fiirchterlicher Schwefelgestank
erfiillte die Kammer. — In dieser Gegend will
man den Teufel auch schwarz gekleidet mit ei-
nem gelben Gesicht gesehen haben. In der
Sarganser Gegend kam er einmal in «einer
brandschwarzen Kutsche, von vier kohl-
schwarzen Rossen gezogen» dahergefahren.

3. Der Bése in Tiergestalt

Ein Jager — so erzidhlt man in Tschamutt
— brachte jeden Tag — mit Hilfe des Teufels
— eine Gemse zur Strecke. Als einmal ein Be-
gleiter mit ihm auf die Jagd ging, bemerkten
sie bald eine Gemse, die fliechen wollte, aber
nicht konnte. Als sie niher herantraten, be-
merkte der Begleiter, daf§ eine riesige Krote
die Gemse an einem Bein festhielt. «Jetzt gehe
ich heim», sagte er, «ich sche, daf§ du dich auf
Teufelskunst verstehst.» Das gleiche wird in
mehreren Varianten auch anderswo erzihlt.

Bei einer groffen Trockenheit hatten zwei
junge Schiiler «der schwarzen Schule» in An-
wesenheit des Vaters Regen ausgelost, indem
sie nasse Steinchen aus einem Bach in die Luft
geworfen hatten. Der Regen fiel aber nur
strichweise genau nach den Marken auf ihre
Wiesen allein. Die beiden Buben wurden als
Hexenmeister hingerichtet, und nachher sah
man den Vater immer von zwei kleinen
schwarzen Hunden begleitet. — Ein grofser
schwarzer Hund hiitet Schitze in den Ruinen
der Burg Holenstein (Obersaxen). Daher wagt
auch niemand, diese Schitze zu heben.

In seinem Stall in Rieven bei Disentis halte
sich ein goldener Bock mit diamantenen Hor-
nern auf. Ein besonders beherzter Mann habe
ihn einmal in der Stalltiire angetroffen und ihn
bei den diamantenen Hornern gepackt. Der
Bock hitte sich losgerissen und sei auf dem
freien Felde wild herumgerannt. Es sei ein
michtiger Bock gewesen, ein «unterirdischer».
— In den Ruinen der Burg Schwarzenstein
liege eine Kiste voll Gold verborgen unter der
Erde, aber ein schwarzer Bock hocke iiber die-
ser Stelle. Wer ihn wegtreiben konnte, beka-
me den Schatz, aber eben . . .

Auch der omintse Kdfer mufs als Tarnung
fiir den Teufel herhalten. In einem uralten

56

Haus zu Vrin war ein solcher, der Geld mach-
te. Sie hielten ihn in einem Schichtelchen in
einer Ecke der Schublade des Tisches der
schonen Stube. Jeden Abend konnte man der
Schachtel dreifsig Blutzger entnehmen. Man
durfte indessen die Schachtel nie bei Tages-
licht offnen. Aber eines Tages konnte ein
Bursche, von der Neugierde getrieben, sich
nicht beherrschen und o6ffnete das Schachtel-
chen bei Tageslicht. Was sieht er? Dreillig alte
Jungfern aus fast allen Dorfern des Lugnez,
die im Takte des Kafers tanzten. Und dieser
war kein anderer als der «Jungfernpate» —
«il padrin dallas mattauns», eben der Teufel.
Von Stund an horte der Kifer fiir immer auf,
Geld zu machen.

In der Sage verwandelt sich der Teufel eben
in Tiere: Kroten, kleine und grofle schwarze
Hunde, schwarze Katzen, Fiichse, Pferde,
auch Kifer, Schlangen und ganz besonders in
Ziegenbocke.

4. Der GeifSfiifSige und seine Namen

Einige Namen sind bereits gefallen. Selbst-
verstindlich tauchen auch die biblischen Na-
men in der Sagenwelt auf wie Satan, Luzifer,
Antichrist, Mammon, Dimon, boser Feind,
boser Geist, unreiner Geist, Fiirst dieser Welt,
Hollenfiirst, Widersacher und Beelzebub, das
ist der Fliegengott. Nicht zufrieden mit diesen
Ehrenbezeichnungen erhilt er im Volksmund
noch weitere Benennungen, die meist von sei-
nem Ausseben herrithren wie: der Gehornte,
GeifSfiifSige, PferdefiifSige, der Schwarze, der
schwarze Junker, der Andere. In der Surselva
sagt man quel da corns, quel dalla cua, quel
da peis caura, quel da peis vacca, quel cun peis
cavagl, quel dalla cassacca verda, il ner, il
giuncher ner, tschel, il curneli. Etwas verharm-
losender klingen die Namen: Naucli, Buzi,
Buzibau, Baubuzi, il baubau, il barbuzi, il gne-
cli, il huz.

Aus dem, was der Teufel nach der Volks-
sage tut, leiten sich weitere Zunamen her, die
vom Surselvischen ins Deutsche zu tibersetzen
ich mich nicht getraue, wie: il nauschaspert,
il malafix, il malon, il nausch, il tenti, il mal-



mund, il gianter, il bab dallas manzegnas, il
padrin dallas mattauns, padrin dallas femnas,
il bab dils framassuns, il retg dils daners und
noch manches andere. Als den Hollenfiirsten
bedenkt der Oberlinder den Teufel noch mit
einigen originellen Priadikaten wie: Quel dalla
tegia sut (der von der unteren Hiitte), quel
dalla caldera, quel dallas vanauns, quel da
cheugiu, quel da giusut. . .

S. Wem erscheint der Verfiihrer?

Wer flucht, dem erscheint er, wie jenem
Senn auf der Alp Culmatsch, der beim Kisen
dauernd fluchte, bis der Teufel mit einem
furchtbaren Tosen und Krachen auf der Tiire
der Hiitte erschien. Wo man wiist redet,
kommt er ebenfalls, wie in der alten Schlofs-
wirtschaft zu Sargans — es konnte eben auch
in einem alten biindnerischen Stammwirtshaus
passiert sein. Dort saflen namlich drei ledige
Burschen eines Abends beieinander und miis-
sen offenbar schrecklich wiist geredet haben.
Plotzlich stand einer auf und ging hinaus und
kehrte nie mehr zuriick. Wochenlang wurde
nach dem Burschen gesucht. Man hat ihn nie
gefunden. Man hat dann gesagt, den habe
jetzt halt «der Andere» geholt.

Dieser «Andere» hilt sich mit Vorliebe in
kartenspielender Gesellschaft auf. Als Bei-
spiel diene die Sage von «Quels da Peiden che
devan troccas». Es war so gegen Schluf§ der
Fastenzeit. Ein Lugnezer ging das Vieh be-
sorgen. Er kam bis Crap Ault in Valdadora.
Dort in einer Mulde saf§ eine ganze Runde
kartenspielender Manner. Sie spielten Tarock.
Wie sie den Bauern erblickten, riefen sie ihn
herbei und luden ihn zum Mitspielen ein,
aber zuerst miisse er sich in das Buch der Ge-
sellschaft einschreiben. Doch der Bauer liefs
seinen Namen nicht eintragen. Er wufSte nun
genug. Er erkannte alle, aufler einen. Dieser
sah genau so aus wie Nummer XV im Tarock-
spiel. Ahnliches erzihlt man auch anderwirts
in verschiedenen Abwandlungen. Und wenn,
nach der Sage, die Kartenspieler dazu noch
fluchen, «sei da auf einmal einer gekom-
men . . .»

6. Wo der Feind sich seben lifst

Der Teufel hilt sich in der Sage mit Vor-
liebe an bestimmten Orten auf. Wie die Hexen
fir ihre Tanzplatze bestimmte Orte, einsame
Gegenden und Waldlichtungen, bevorzugen,
lafst sich der Schwarze oft auf gewissen Stei-
nen sehen. In Surcasti, Villa, in Obersaxen
und an vielen anderen Orten gibt es solche
Teufelsteine. Auf diesen sind meist noch die
Eindriicke der teuflischen Pferdehufe oder der
Geif3fiifle zu sehen. Bei Flond liegt eine tisch-
grofle Platte mit Rinnen wie Hufspuren. Das
hat die Phantasie erregt. Das muf$ zur Zeit der
Glaubensspaltung gewesen sein. Da haben die
Obersaxer einmal einen sonderbaren Mann
mit einem griinen Hut auf dem Stein sitzen
gesehen. Sie haben dies dem Pfarrer in Meier-
hof gemeldet und gesagt, der auf dem Stein
habe vielleicht im Sinn, den neuen Glauben
einzufiihren. Hierauf sind sie mit Kreuz und
Fahne zum Stein gegangen und haben gesehen,
dafl der Mann einen Schwanz und BocksfiifSe
hatte. Der Pfarrer hat ihn mit Weihwasser be-
sprengt, und der Teufel ist wie rasend aufge-
sprungen, hat die Platte emporgehoben und ist
unter diese geschliipft «in den Rauch und in
die Holle», und die Platte ist wieder zuriick-
gefallen. Die Eindriicke auf der Platte sind ge-
blieben. Sie heifst heute noch Teufelstein. Wie
andere Orte Biindens kennen auch Andiast
und Vuorz ihre Teufelsplatte. Die beiden Ge-
meinden hatten niamlich miteinander einen
Grenzstreit um die Alpen. Als die Parteien zu-
sammentraten auf dem Plaun da Tiarms, ist
er gekommen, hat sich im Grenzgebiet auf
eine Steinplatte gesetzt und mit dem Fuf§ dar-
auf gestampft und gebrullt: «Hier muf§ die
Grenze sein.» Auf der Teufelsplatte sicht man
noch die verwitterten Eindriicke der genagel-
ten Schuhe des Teufels.

Zur Zeit, als die Gemeinde Igels im Lugnez
eine Kapelle aufSerhalb des Dorfes bauen woll-
te, ist er auch gekommen und hat gesagt:
«Hier lasse ich keine Kirchen bauen.» Aber
die Minner erklirten: «Hier bauen wir sie zu
Ehren des hl. Sebastian.» Darauf ist er wii-
tend geworden und ist ein Stiick weiter ge-
rast und auf einen Stein gesprungen und hat

S7



auf diesem getanzt . . . die Spuren von Ziegen-,
Kuh- und HundsfiifSen sind noch dort auf dem
Teufelstein zu sehen.

Der groffe Steinblock Crap dalla Gneida
befand sich frither im Walde von Tersnaus.
Einmal, so um Mittelfasten, wollte der Hollen-
fiirst den Stein gegen die Kapelle St. Katha-
rina rollen lassen, um sie zu zertrimmern.
Aber der Stein wich aus. Wiitend iiber den
Miferfolg brachte er den Stein an den jetzigen
Standort. Doch die Findriicke der «Kuhfiif3e,
des Pferdehinteren und der Ochsenhorner und
der Minnerhosen» sind heute noch sichtbar.

7. Was der Schwarze sucht

Gutes hindern und Boses schaffen! So will
er die Heirat des braven Burschen von Mo-
rissen mit dem Maidchen von Cumbels ver-
hindern. Daher stellte er sich in der Dunkel-
heit dem Jiingling in den Weg, zwei Mark-
steine unter dem Arm tragend, als dieser nach
Cumbels zum Midchen ging. Die Acker der
Eltern der beiden grenzten gerade an dieser
Stelle dieser Begegnung aneinander. Sie heira-
teten aber doch und hatten spater zwei Kinder.
Der Bub wurde Geistlicher, und das Miadchen
ging ins Kloster. Dies alles hafSte der Teufel.

Der Bose tragt grofle Steine und stellt sie
vor Kirchentiiren, um den Eintritt zu versper-
ren. Besonders typisch dafiir ist die Sage vom
«Crap da Male» bei der Viktorskapelle in
Igels. Diesen Stein trug er vom Glenner herauf,
um den Kapelleneingang zu versperren. Doch
wihrend er mit dem Stein ausruhte, kam ein
Bauer daher und zeichnete auf den Stein das
Christusmonogramm. So mufSte der Schwarze
den Stein dort liegen lassen, wo er noch jetzt
zu sehen ist. — In Safien wollte er gar den be-
gonnenen Kirchenbau mit herunterkollernden
Steinen zertrimmern.

Des Teufels grofSte Lust ist, Schaden zuzu-
fligen. Den gewaltigen Stein in den Stauden
unterhalb Surcasti hat er in den Fluf§ hin-
untertragen wollen, um das Wasser zu stauen
und so der Talschaft Schaden zuzufiigen. Dar-
um mischt er sich auch gerne in Erbschafts-

58

teilungen ein. Einmal wollten zwei Lugnezer
eine Wiese teilen. Da erschien er mit Hornern
und Gabel und schrie: «Diese Wiese wird nicht
geteilt, diese habe ich von meiner Grofimutter
ererbt.»

Er macht sich einen Spafs daraus, die Leute
zu angstigen. Beim groflen Stein am Weg von
Tschamutt nach Selva brannte immer ein
kleines Licht, immer an der gleichen Stelle.
Die Leute scheuten sich, dort vorbeizugehen,
denn sie glaubten, es sei der Teufel, der sie
angstigen wolle.

Daf§ der Bose da und dort mit den Bauern
Allotria treibt, beweisen die an vielen Orten
erzihlten Varianten: Beim Heuen fihrt ein
Windstofs daher und wirbelt das diirre Heu in
die Hohe oder trigt es fort. «Cheu s’el giavel
en», «hier ist der Teufel am Werk», sagt der
Heuer in allem Ernst.

Kostlich ist die Sage, wie der Teufel die
Bauern kdsen lehrt. Der Teufel ist auf eine
Alp gekommen. Dort hatten sie immer sehr
viel Milch. Den Rahm hat man abgenommen
und gebuttert, aber weiter wufSte man mit der
Magermilch nichts anzufangen. Dann lehrte
er sie, wie man daraus den Kiseteig herstellt
und schliefSlich auch aus der Schotte den Zie-
ger (A. Biichli, S. 45 ff.).

Doch wehe dem, der den Teufel dargert!
Dies zeigt die Sage aus dem Tavetsch, die
gleichzeitig auch ein gutes Beispiel dafiir ist,
wie konkret man sich den Teufel als Person
vorstellt. Drei Burschen gingen nachts zu ei-
nem Madchen. Dabei kamen sie an einem
kleinen Haus vorbei. In diesem wohnte eine
alte Frau, eine Hexe. Der Teufel sprach ge-
rade mit ihr. Er stand dabei auf einer Leiter,
die gegen das Fenster gelehnt war. Einer der
Rurschen hat die Leiter unten weggezcgen,
und der Teufel fiel zu Boden. Die Burschen
flohen in einen Stall daneben, und der Teufel
raste hinter ihnen her und packte den kleinen
Schwarzhaarigen, der die Leiter weggezogen
hatte, und rif§ ihn in Stiicke. Als der Bauer
am folgenden Morgen in den Stall kam, fand
er den Kopf, ein Glied da und dort und die
Kleider in Fetzen zerrissen im Stall umher ver-
streut.



8. Im Flug iiber die Alpen

Zur Zeit des Hexenwahns glaubte man
wirklich, daf$ der Teufel einen Scheinleib an-
nehmen und dafs er mit Windeseile durch die
Luft fliegen konne. Auch die ihm verschriebe-
nen Menschen kénne er mit sich nehmen. So
schrieb der gelehrte Pfarrer Bartholomius An-
horn d.J. (1616—1700) in seinem grofSen
Werk liber Zauberei «Magiologia» 1674 auf
Seite 619: «...Hingegen konnen viele Bei-
spiele beigebracht werden, welche beweisen,
dafd die Zauberer und Hexen, zwar nicht alle
Zeit, aber mehrmals durch die Luft zu ihren
Zusammenkiinften wirklich und leiblich von
dem leidigen Teufel gefiihrt werden, so dafs,
solches durch die Erfahrung gelehrt, alte und
neue Theologen, Rechtsgelehrte und Arzte
gestehen, die Hexen selber bekennen und die
unvermeintlichen, unleugbaren Exempel be-
weisen ...» Mit folgendem Beispiel unter-
mauert er seine These: Simon der Zauberer
hat, vom Teufel betrogen, durch die Luft flie-
gen konnen, bis ihn, auf das eifrige Gebet des
Apostels Petrus, der Teufel auf die Erde hat
fallen lassen miissen, wodurch er ein Bein ge-
brochen habe und in seinen Siinden gestorben
sei. Auch Johann Faust sei «mit seiner guten
Gesellschaft» nach Salzburg in des Fiirsten
Weinkeller geflogen, hitte sich dort «lustig ge-
macht», und als der Kellermeister hinzuge-
kommen, hidtte er diesen mitgenommen und
ihn in einem Wald auf einen hohen Tannen-
baum gesetzt.

Nicht zu verwundern, dafS auch in unseren
surselvischen Sagen solches zu finden ist. Mit
dem Teufel Verbiindete koénnen flugs iiber
Berge und Tiler, ja in ferne Lander hin- und
zuriickfahren. Der Hoéllenfiirst kann ganze
Viehherden mit sich fithren. An einem Mor-
gen — so die Tavetscher Sage — sahen die
Hirten der Alp Tgatlems elf Personen mit
einer weiflen Fahne dem Berggrat nach hinauf-
gehen. Gegen Abend, als das Vieh im Stafel
war, ist ein starker Gewitterregen niedergegan-
gen. Alles Vieh wurde vom Stafel fortgetragen.
Dann hat eine Stimme gefragt: «Wo sollen
wir sie hinbringen?» Die Hirten riefen:» Bringt
sie dahin, wo ihr sie weggenommen habt!»

Darauf ist das Vieh unter dem Bergkopf
Tgiern dahergekommen, und ein jedes Stiick
Vieh hatte eine Weizenihre zwischen den
Klauen.

Auf einer Alp im Lugnez wollten die Sen-
nen eines Abends mit dem Melken anfangen.
Da rannte das Vieh plotzlich fort und war
verschwunden. Die Melker konnten die Kiihe
nicht zuriickhalten, es war nichts zu machen.
Am anderen Morgen standen sie frither als
sonst auf, um auf die Suche zu gehen. Aber
siche, wie sie die Hiittentiire offneten, sahen
sie alle Kithe auf dem Platz davor wie sonst.
Aber eine jede Kuh hatte Maiskorner zwischen
den Klauen. An den Maiskornern erkannten
die Melker, dafS eine Hexe oder der Teufel
selbst das Vieh in die lombardischen Mais-
felder und flugs =zuriicktransportiert hatte.
Dieses Sagenmotiv hat viele Abwandlungen.
So bemerkte die Hirtschaft der Alp von Siat
auch eines Morgens, daf§ die Kithe Korndhren
zwischen den Klauen hatten. Es stellte sich her-
aus, dafs sie in den Korniackern von Rueun
gewesen waren. Um das zu verhindern, wurde
die Kapelle S. Madleina in der Gula erbaut.

9. Blut ist ein besonderer Saft . . .

Seit heidnischer Urzeit schrieb man die Ur-
sache von Naturkatastrophen und von an-
derem Ungliick dem bosen Willen des Teu-
fels zu. Der Widersacher Gottes und «Feind
von Anbeginn» trachtet Menschen in seine
Gewalt zu bekommen. Nach dem Aberglau-
ben geschieht das dadurch, daf$ er viele Men-
schen zu einer Verbindung mit ihm zu bewe-
gen sucht. Jene, die sich ihm ergeben wollen,
zeichnen ihren Namen mit dem eigenen Blut.
Dafiir gibt der Bose ihnen besondere Gewalt.
«Die Zauberer miissen sich dem Teufel iiber-
antworten», schreibt Anhorn, «und zwar
schreiben sie mit dem eigenem Blut. So hat
sich dem Teufel mit seinem eigenem Blut Jo-
hann Faust mit anderen anno 1642 zu Eschin-
gen in Wiirthemberg verschrieben.» (Magio-
logia S.264f.) Anhorn behauptet, es gibe
allein in Frankreich ca. 60 000 Teufelsanbeter,

59



die «sich mit des Teufels Zeichen bezeichnet
zu sein rithmen.» Ferner versichert er, daf$
«zu unserer GrofSviterzeit in Italien und Spa-
nien Zauberschulen gewesen, in denen die
Zauberkunst gelehrt wurde». Auf die Frage,
warum sich Menschen dem Teufel verpflich-
ten, antwortet er: Wegen Armut und Not,
auch aus Neugierde, den Teufel in sichtbarer
Gestalt zu sehen. Andere seien «neidig, hissig
und rachgierigr und dem Verfolgungswahn
erlegen, und diesen biete Satan Mittel an, sich
zu richen. (Magiologia S. 251, 259, 610f.)
Es wird aber auch festgestellt, dafs es noch
heutzutage solche Teufelsverbindungen gibt
und dementsprechend auch «Teufelsbiindner»
(Cf. Schw. Archiv f. Volkskunde 1976, S.
33 £,

In der biindnerischen Sagenwelt heifSen die-
se Teufelsverschriebenen «Schiiler der schwar-
zen Schule» (quels dalla scola nera). Man
nannte sie auch «schlechte Leute» wegen ihres
Vertrages mit dem Teufel. Man sagte auch
von ihnen, sie «wufSten mehr als andere Leu-
te». In einem Stall in Danis hitten Zigeuner
Feuer auf einem Heustock angeziindet, um ihre
Mahlzeit zu bereiten, ohne dafl das Heu Feuer
gefangen hitte. Die Bauerin hatte Angst, doch
ihr Mann beruhigte sie mit den Worten «lafdt
sie nur machen». Er wufSte, daf$ der Bose ihnen
Macht gegeben habe, Feuer zu entfachen,
ohne Schaden anzurichten.

Ein Bursche von Ruschein ging einst um
Mitternacht heimwirts. Mitten auf dem Weg
stellte sich plotzlich ein grofler schwarzer
Mann ihm in den Weg und hielt ihn an. Er
hatte ein grofSes Buch unter dem Arm und
sagte, wenn er sich in den Finger schneide
und mit seinem Blut in das Buch schreibe,
konne er weiter gehen, sonst nicht. Aus Angst
vor dem Schwarzen hat er es getan. In der
folgenden Nacht habe er an die gleiche Stelle
gehen miissen. Dort sei der Schwarze ihm auf
den Riicken gesprungen, und er habe diesen
«auf allen Steilhalden der Cadi herumtragen
miissen». Und tberhaupt habe dieser Jiing-
ling eine tbermenschliche korperliche Kraft
bekommen usw. . . .

60

10. Die reich werden wollen . . .

«Geld und Reichtum kommen nicht in den
Himmel», schreibt B. Anhorn, «Aber Geld
und Reichtum bringen manche um den Him-
mel. Geiz und Geldbegierde ist ein Abgrund
und unaufhorliche Pestilenz und ein immer-
wihrendes hungriges Wiiten. Wie mancher hat
sich verleiten lassen, wenn ihm der Teufel
Geld gibe, so wollte er es annehmen und ihm
darum dienen, tat es auch und diente dem
Teufel sehr fleiffig durch allerlei Finanz-
beschifd, Betrug und Bevorteilung des Mit-
menschen» (Magiologia S. 842).

Zahlreiche Sagen berichten, daff der Hollen-
first seinen Schiilern Geld verspricht und
Reichtum verschafft. In Trins zum Beispiel
erhielt ein armer Bauer von einem Hausierer
ein Biichlein, von Hand geschrieben. Die
Schrift konnte er nicht entziffern, aufler drei
Spruchformeln, die, dreimal vorwirts und
dreimal riickwiirts gelesen, bewirken sollten,
daf$ der Teufel erschien, um Geld anzubieten.
Der Bauer, der bis an den Hals in Schulden
steckte, machte den Versuch und verlangte
dafiir 100 000 Franken in Goldstiicken, was
der Bose thm auch verschaffte, nachdem der
Mann seinen Namen mit dem eigenen Blut
gezeichnet hatte, zum Zeichen, daf§ er seine
Seele verkaufe.

Ein kinderloses Ehepaar in der Cadi hatte
ein armes Midchen adoptiert. Spiter haben
sie ein eigenes Kind bekommen, einen Knaben.
Sie sind nicht bei ihrem Versprechen geblie-
ben und haben das Maidchen fortgewiesen.
Der Sohn ist aufgewachsen und einer der
schwarzen Schule geworden. Einmal hat er
fiinf oder sechs Nachbarn zusammengerufen
und ihnen gesagt, er konne ihnen Geld ver-
schaffen. Das gefiel allen, aber die Bedingun-
gen waren schlimm. Sie mufSten alle gebeugt
iiber einen Tisch sitzen, eine schwarze Decke
iiber den Kopf herunterhingen lassen, nicht
schlafen, nichts essen und nichts sprechen,
drei Tage lang. Am vierten Tag komme dann
eine grofle Schiissel voll Geld auf den Tisch,
genug zum Verteilen. Sie haben es versucht,
aber nicht ausharren mogen und sind alle
jung gestorben.



Die bunten Sagen vom Teufel, der Geld
verspricht und Geld verschafft, wiederholen
sich in allerlei Varianten von Dorf zu Dorf.
Manchmal sind es auch Kroten im Keller, die
unter gewissen Bedingungen auf Geldscheinen
sitzen, nimlich dann, wenn sich der Hausherr
oder jemand aus seinem Hause sich ver-
schreibt. Nicht selten aber wird der Teufel
selber dabei geprellt, indem die Geldempfin-
ger meist in drolliger Weise sich den abge-
machten Bedingungen zu entziehen wissen,
wie zum Beispiel der Cumbelser, der eine ge-
hiufte Schiissel Geldes erhielt, unter der Be-
dingung, die volle Schiissel in einem Jahre
wieder zu erstatten. Der Schlaue nahm so-
gleich fiir sich, was liber den Schiisselrand

hinausragte — genug fiir sein ganzes Leben
— und gab die volle Schiissel sogleich dem
Teufel zuriick. — Einige Burschen hitten mit

Hilfe des Bosen Geld erhalten sollen. Doch
hitte einer von ihnen mit ihm gehen sollen.
Nachts um zwolf Uhr kam er in einer schwar-
zen Kutsche dahergefahren. Da hitte einer
von ihnen zu ihm hinaus sollen, aber sie hitten
es so mit der Angst zu tun bekommen, dafs es
keiner gewagt hitte. Dann sei er ganz zornig
wieder fortgefahren. Um Geld zu bekommen
— 50 erzdhlt man im Lugnez —, mifiten jene,
die mit dem Teufel einen Vertrag geschlossen
haben, eine Weile ausharren, ohne ein Wort
zu sprechen. In Peiden war einmal einer, der
mit ihm Allianz gemacht hatte. Aber er konnte
nicht schweigen und ist darum nicht zu Geld
gekommen.

Wiederholt wird wunderbarer Jagererfolg
mit Hilfe des Teufels erzielt, zum Beispiel:
Ein Weifstanner Jiger, der nie ohne Beute von
der Jagd zuriickkehrte, lieS sich die Gemsen
vom Teufel vor die Biichse treiben.

Doch wehe dem, der mit dem vom Teufel
herrithrenden Geld etwas Gutes tut. Alois
Senti erzdhlt (Sagen S.75): Der Vater hat er-
zihlt, er habe den Houbi Tolli noch gut ge-
kannt. Der Tolli hat Tollfiifse gehabt. Darum
haben sie ihm so gesagt. Von diesem Tolli hat
es dann geheifSen, er sei mit dem Teufel im
Bund gewesen. Er habe Geld genommen von
thm, wenn er keines mehr gehabt habe. Ganz

ein Schlechter mufS er aber doch nicht gewe-
sen sein. Zwischenhinein habe er aus dem
Geld jedenfalls noch Almosen gegeben. Und
das habe den Teufel mit der Zeit so bose ge-
macht, daf§ er den Tolli, als sie wieder einmal
beieinander waren, im Zorn kurzerhand zu
einem Butzenfensterchen hinausgeworfen ha-

be.

11. Wie man ihn los wird

Der Aberglaube ist phantasiereich und kennt
unzihlige Abwehrmittel, auch gegen den leib-
haftigen Teufel. Als solche gelten besonders
geweihte Gegenstinde und die Sakramenta-
lien der Kirche. Vor dem Kreuz zittert der
Teufel (vgl. die Christophoruslegende). In
Zimmer, wo das Kreuz hingt, kommt der
Teufel nicht hinein. Sennen zeichnen ein
Kreuz in die Butterballen, damit der Bose
nicht schaden konne. Das Kreuz bannt den
Teufel und das Zauberwerk, wie das Kreuz
im Pfarrhaus von Pleif. Dort siecht man an der
Diele ein grofses holzernes Kruzifix. Seitdem
es dort ist, hort man keinen Lirm mehr im
Pfarrhaus. Vorher wurde wihrend der Nacht
mit Ketten und Rollen von Fissern die Trep-
pe hinauf und hinunter gepoltert. — Als die
Spitze des hohen Kirchturms von Sedrun er-
richtet worden war, sollte ein eisernes Kreuz
darauf gesetzt werden. Als der Mann, der das
Kreuz aufsetzen sollte, droben in schwindeln-
der Hohe stand, sah er durch Verblendung
des Teufels zwei Locher nebeneinander,
schaute hinunter und fragte: «In welches Loch
mufS ich das Kreuz stecken?» Niemand wufSte
Bescheid, und der Mann stiirzte vom Geriist
und war tot: «Der Teufel hat nicht gewollt,
daf$ das Kreuz da droben aufgesteckt werde.»

Der Bose vermag durch Hexen nicht zu
schaden, wenn Glocken liuten. Der nicht-
liche Spuk verschwindet und verstummt jedes-
mal beim Avelduten am frithen Morgen.

Auf den Teufel schiefSen niitzt nichts. Ent-
weder kann man den Hahn einfach nicht be-
tatigen (aber er hii nid kinne abluu), oder
man schiefdt ins Leere. Am ehesten wird man
ihn los, wenn man ihm eine schwierige Auf-
gabe lbertrigt. Wie jene Bauersfrau, die der

61



Bose holen wollte, wenn sie ihm nicht Arbeit
verschaffe. Da habe die Frau ihm schwarze
Wolle gegeben und gesagt, er solle sie weifS
waschen. Der Teufel habe sich lange damit
abgemiiht, aber nichts zustande gebracht und
sei wiitend davongegangen.

Wihrend im Volk die Meinung festwurzelt,
dafs wer einmal sich dem Teufel mit seinem
eigenen Blut verschrieben habe, kaum mehr
zu retten sei, auch durch die Beichte nicht
(Schw. Archiv f. Volkskunde 1976, S. 47), ist
in der blindnerischen Sage die Loslosung vom
Teufel fiir die Schiiler der schwarzen Schule
doch noch moglich, aber — in Anlehnung an
den kirchlichen Exorzismus — nur durch Be-
schworung durch geistliche Personen. Dazu
werden meistens die Kapuziner gerufen, und
die miissen bei dieser Handlung tiichtig
schwitzen. Die drei Minner im Lugnez, die,
um Geld zu bekommen, einen Pakt mit dem
Teufel geschlossen hatten und diesem dafiir
ein Kind versprochen hatten, hatten es bereut,
und als er mit dem Geld erschien, war der
Kapuziner von Cumbels, den sie heimlich ge-
rufen hatten, anwesend, um ihn mit Gebeten
zu bannen. Der Keller, wo dies stattfand, heifSt
heute noch «tschaler dil buzi». Aber auch der
«pader da Sagogn» wurde nach der Sage viel-
fach berufen, sogar nach dem reformierten
Kistris/Castrisch: Hier war ein Mann vom
Teufel besessen «und da haben sie den pader
da Sagogn kommen lassen. Das war schon ein
guter. Er schlief auf einem Stein und hat viel
gebetet und gefastet. Darum hat er den Teufel
austreiben konnen. Davon hat er selber aber
nie gesprochen.» Der Taminser Bauer, vom
Gewissen geplagt, wollte sich von seinem
Bund mit dem Teufel losen. Seine Frau riet
ihm, zum Pfarrer zu gehen. «Der Mann hatte

62

aber mehr Vertrauen zu den Kapuzinern und
erklarte sich bereit, am ndchsten Morgen
nach Disentis zu gehen, wo er im Kloster
(sic!) mit den Kapuzinern sprechen wollte. . .»

Dieses Sagenmotiv ist sehr verbreitet. Doch
der den Teufel bannende Kapuziner muf oft
Tag und Nacht beten und muf$ dabei schwit-
zen, dafs die SchweifStropfen nur so herunter-
rinnen. Ein gewohnlicher Pfarrer vermag
nichts gegen den Teufel, im Gegenteil, noch
frech sei dieser ihm gegentiber geworden und
habe gespottet: Ein seltsamer Pfarrer, der den
Chorrock erst auf dem Weg zur Kirche an-
ziecht und eine Brille triagt, nur aus Eitel-
keit ..., und ob er sich noch erinnern konne,
dafs er der Mutter Geld gestohlen habe. Pfar-
rer Valentin habe geantwortet, er sei sieben-
jihrig gewesen, als er das Geld genommen
habe. Und der Chorrock und die Brille gingen
ihn nichts an, die gehorten ihm... er solle
machen, daf§ er fortkomme . . .

Beniitzte Literatur

Bartholomius Anhorn, Magiologia, christliche War-
nung vor dem Aberglauben und Zauberei ... Basel
1674.

Arnold Biichli, Mythologische Landeskunde von Grau-
biinden, 2. Teil, 1966.

Christian Caminada, Die verzauberten Tiler, 1961.
C. Decurtins, Ritoromanische Chrestomathie, Bd.II, X.

A. Schorta/A. Decurtins/J. C. Arquint, Dicziunari Ro-
montsch Grischun, Bd. 5, 1968—1972.

G. Gadola, 11 Glogn, Calender Romontsch, 1930, 1931,
1932, 1940, 1941, 1945, 1946, 1947, 1950.

Edmund Kalt, Biblisches Reallexikon, 1939.
Georg Luck, Rétische Alpensagen, 1935.

Ebermut Rudolph, Teufelsbiindner im 20. Jahrhundert,
in Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 72, 1976,
1./2. Heft, S. 33 ff.

Alois Senti, Sagen aus dem Sarganserland, 1974.



	Vom Teufel in der Volkssage

