
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 19 (1977)

Artikel: Vom Teufel in der Volkssage

Autor: Maissen, Felici

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-550466

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-550466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Teufel in der Volkssage
von Felici Maissen

Absichtlich schreibe ich im Titel vom und
nicht der Teufel in der Volkssage. Es handelt
sich hier nämlich um ein sehr vielschichtiges
Thema, das in der Volkskunde einen breiten
Raum einnimmt und das unter allen Gesichtspunkten

und systematisch behandelt werden
sollte und müßte. Das ist aber im Rahmen
einer kurzen Abhandlung nicht möglich. So

begnüge ich mich damit, auf die Frage wie,
wo, wann und warum erscheint der Teufel in
der Volkssage, insbesondere im Sagenkreis der
Surselva, kurz zu antworten. Dabei kann auch
der breite Raum, den der Teufel im Hexenwe-
sen einnimmt, nicht berücksichtigt werden.
Doch zuerst — wie kann es anders sein:

1. Der Teufel in der Bibel

Der alttestamentliche hebräische Name
Satan bezeichnet in der ursprünglichen Bedeutung

jeden, der einen anderen anfeindet, ihm
Schwierigkeiten bereitet, sich ihm widersetzt.
So wird zum Beispiel David von den Philistern
Satan genannt, weil sie fürchteten, daß er
ihnen in ihrem Kampf gegen Saul sich in den

Weg stellen werde. David selbst nennt die
Söhne Sarvias Satan, da sie seine Milde gegen
Semei mißbilligten und ihn zu dessen Bestrafung

aufforderten. Satan ist jeder Widersacher,
Versucher, Verleumder oder auch Ankläger.
Ein Engel, der dem Urteil Gottes über Job
widerspricht, wird Satan genannt. Zuerst steht
dieser Widersacher immer noch im Dienste
Gottes. Dann wird er zum «Lügengeist» und
Feind des Menschen und Gegenspieler Gottes
und seines Heilsplanes. Bei den Chronisten ist
der Teufel oder «Satan» Eigenname des bösen

Prinzips. Im Buche der Weisheit wird er als

«Verführer der Menschen von Anbeginn»
bezeichnet: Durch den Neid des Teufels ist der
Tod in die Welt gekommen (Weish. 2, 24).

Im Alten Testament wird der Teufel nie als

ein selbständiges, von Gott unabhängiges Wesen

aufgefaßt. Er ist nicht ein ebenbürtiger
Gegenspieler Gottes, sondern ein ihm
unterworfenes Wesen. Stärker noch tritt der Teufel
in Erscheinung in der vorchristlichen
außerbiblischen jüdischen und heidnischen Literatur.

Im Neuen Testament wird der Name Satan
auch im Sinne von Widersacher, Versucher
gebraucht. Jesus nannte Petrus so, als er ihm von
seinem Leiden abraten wollte. Im übrigen
heißt der «Satan» auch «Teufel», «Fürst der
bösen Geister», «der Böse» schlechthin, «Fürst
dieser Welt», «Mörder von Anbeginn», «Lügner

und Vater der Lüge». Sein Reich, die bösen
Geister und auch die Irrlehrer sind eine
«Gemeinde Satans» (Offb. 2, 9; 3, 9).

Im Neuen Testament ist das Wirken des

Teufels dadurch umschrieben, daß er die
Menschen durch Versuchung und Verführung
zu verderben sucht. Die reich werden wollen,
«fallen in Versuchung, in Fallstricke und in
viele unvernünftige und schädliche Begierden,
die die Menschen in Verderben stürzen, denn
die Geldgier ist die Wurzel aller Übel, und gar
manche, die sich ihr ergeben, sind vom Glauben

abgefallen .» (1. Tim. 3. 9, 10). Satan
erscheint als Lichtengel. Er sät Unkraut. Er
gab dem Judas den Entschluß, Jesus zu
verraten (Joh. 13, 2). Er bereitet dem Paulus Hin-

54



de misse in der Ausübung seines Missionsberufes

(1. Thess. 2, 18). Selbst den Körper des

Menschen und dessen Organe nimmt er
gefangen. Eine Besitzergreifung der physischen
und psychischen Kräfte des Menschen durch
den bösen Geist ist die vielgenannte «Besessenheit».

Die betreffenden Heilungen durch Jesus,
das heißt, die Teufelsaustreibungen durch ihn,
sind! ein Beweis für die Möglichkeit der
Besessenheit. Die Evangelien beschreiben sechs oder
sieben davon ausführlich. Und Jesus erklärte
den Pharisäern ausdrücklich, daß er den Teufel

«durch den Finger Gottes» austreibe. Er
gibt auch seinen Aposteln die Gewalt, Teufel
auszutreiben. In den schlimmsten Fällen
gelinge dies aber nur «durch Gebet und Fasten».

Es mag hier bemerkt werden, daß doch ein
unendlicher Abstand besteht zwischen den
lächerlichen Possen und dem Hersagen
endloser Zaubersprüche heidnischer Beschwörer
undl der majestätischen Ruhe Jesu, der im
Bewußtsein seiner eigenen göttlichen
Machtvollkommenheit durch ein einziges "Wort die Teufel

anherrschte und austrieb. — Auch die Apostel

machten von der von Jesus verliehenen
Gewalt Gebrauch. Und die Kirche übt sie mit
ihrem sogenannten Exorzismus aus.

Die beste christliche Abwehr aber ist die
Gotteskindschaft. «Wer aus Gott geboren ist,
hütet sich vor der Sünde, und der Böse tastet
ihn nicht an» (1. Joh. 5, 18). Jesus hat durch
seinen Tod dem Teufel die Macht genommen
und «die Mächte und Gewalten entwaffnet

.» Am Jüngsten Gericht folgt die
endgültige Verwerfung Satans.

Auch die heidnischen Religionen kennen die
Idee des «Anklägers» des Menschen von der
Gottheit, die Dämonen, die ihre Lust daran
haben, den Menschen zu schaden. Deshalb
übten die vorchristlichen Bewohner unseres
Landes einen sehr unterschiedlichen und for-
rr.enreichen Abwehrzauber aus durch Zeichen,
Pflanzen, «Medizinen», Sprüche und Lärm

Lärmzauber). In unseren Bräuchen
haben sich manche Überreste dieses Abwehr-
ziubers, besonders des Lärmzaubers, erhalten,
vie beispielsweise Chalandamarz im Engadin,
während im Lugnez heute noch die Kinder mit

Kuhglocken einen «Heidenlärm» verrichten,
wenn die Neuvermählten die Kirche verlassen.

2. Die Gestalt des Teufels in der Sage

Von dem Glauben an die biblischen Aussagen

und an die kirchliche Lehre über den Teufel

ist zu unterscheiden der Volksaberglaube,
der die Figur des Teufels in Märchen, Sagen,

Dichtung und Sprichwörtern nach seiner Lust
und Laune formt. Heidnischer, antiker
Dämonenglaube ist hier seltsam vermischt mit christlichen

Vorstellungen. Überlieferungen von
antiken Fabelwesen, von Satyrn, Riesen, Erdgeistern

und Kobolden übertrug man auf den
Teufel. Dieser nimmt dann als Höllenfürst
und Urheber alles Bösen eine wahrnehmbare
bestimmte Gestalt an.

In der bündnerischen Volkssage erscheint
der Teufel sichtbar und höchst leibhaftig,
nicht etwa bloß als abstraktes Prinzip des

Bösen. Während er in städtischen Regionen
mehr als vornehmer, meist schwarz gekleideter
Herr mit Zylinder auftritt, kommt er in
ländlichen Gegenden meist als grün gekleideter
Mann daher, oft nach Jägerart mit Federbusch
auf dem Hut oder in grünem Frack. Mehr
noch läßt er sich als geiß- oder pferdefüßiges,
menschenähnliches und stinkendes Ungetüm
sehen. Die L. K. von T. zum Beispiel, die am
Weihnachtstag geboren und «viel gesehen

hat», hatte den Teufel schon als Kind beim
«Verbergisspiel» gesehen. Sie sah ihn
auffallenderweise als einen Mann im weißen Mantel,

der sie anlachte, und hinter diesem einen
schwarzen Mann, der «böse dreingeschaut».
Sie sprang zur Mutter und fragte: «Mutter,
ist der Teufel weiß oder schwarz?» Die Mutter

hat sie nach dem Betenläuten nicht mehr
aus dem Hause gehen lassen.

Der Taminser Bauer, der seine Seele dem
Teufel um Geld verschrieben hatte, wurde
vom leibhaftigen Teufel höchst persönlich aus
dem Bett geholt und zum Fenster hinausgetragen.

Seine Frau, vom Getöse erschreckt, sprang
ins Zimmer und sah nur, «wie die Beine ihres
Mannes durch das offene Fenster in die Nacht
hinaus verschwanden». Das Bett war so
zerwühlt, als ob darauf ein Kampf stattgefunden

55



hätte, und ein fürchterlicher Schwefelgestank
erfüllte die Kammer. — In dieser Gegend will
man den Teufel auch schwarz gekleidet mit
einem gelben Gesicht gesehen haben. In der

Sarganser Gegend kam er einmal in «einer
brandschwarzen Kutsche, von vier
kohlschwarzen Rossen gezogen» dahergefahren.

3. Der Böse in Tiergestalt

Ein Jäger — so erzählt man in Tschamutt
— brachte jeden Tag — mit Hilfe des Teufels

— eine Gemse zur Strecke. Als einmal ein
Begleiter mit ihm auf die Jagd ging, bemerkten
sie bald eine Gemse, die fliehen wollte, aber
nicht konnte. Als sie näher herantraten,
bemerkte der Begleiter, daß eine riesige Kröte
die Gemse an einem Bein festhielt. «Jetzt gehe
ich heim», sagte er, «ich sehe, daß du dich auf
Teufelskunst verstehst.» Das gleiche wird in
mehreren Varianten auch anderswo erzählt.

Bei einer großen Trockenheit hatten zwei
junge Schüler «der schwarzen Schule» in
Anwesenheit des Vaters Regen ausgelöst, indem
sie nasse Steinchen aus einem Bach in die Luft
geworfen hatten. Der Regen fiel aber nur
strichweise genau nach den Marken auf ihre
Wiesen allein. Die beiden Buben wurden als

Hexenmeister hingerichtet, und nachher sah

man den Vater immer von zwei kleinen
schwarzen Hunden begleitet. — Ein großer
schwarzer Hund hütet Schätze in den Ruinen
der Burg Holenstein (Obersaxen). Daher wagt
auch niemand, diese Schätze zu heben.

In seinem Stall in Rieven bei Disentis halte
sich ein goldener Bock mit diamantenen Hörnern

auf. Ein besonders beherzter Mann habe
ihn einmal in der Stalltüre angetroffen und ihn
bei den diamantenen Hörnern gepackt. Der
Bock hätte sich losgerissen und sei auf dem
freien Felde wild herumgerannt. Es sei ein
mächtiger Bock gewesen, ein «unterirdischer».

— In den Ruinen der Burg Schwarzenstein

liege eine Kiste voll Gold verborgen unter der
Erde, aber ein schwarzer Bock hocke über dieser

Stelle. Wer ihn wegtreiben könnte, bekäme

den Schatz, aber eben

Auch der ominöse Käfer muß als Tarnung
für den Teufel herhalten. In einem uralten

Haus zu Vrin war ein solcher, der Geld machte.

Sie hielten ihn in einem Schächtclchen in
einer Ecke der Schublade des Tisches der
schönen Stube. Jeden Abend konnte man der
Schachtel dreißig Blutzger entnehmen. Man
durfte indessen die Schachtel nie bei Tageslicht

öffnen. Aber eines Tages konnte ein

Bursche, von der Neugierde getrieben, sich

nicht beherrschen und öffnete das Schächtelchen

bei Tageslicht. Was sieht er? Dreißig alte

Jungfern aus fast allen Dörfern des Lugnez,
die im Takte des Käfers tanzten. Und dieser

war kein anderer als der «Jungfernpate» —
«il padrin dallas mattauns», eben der Teufel.
Von Stund an hörte der Käfer für immer auf,
Geld zu machen.

In der Sage verwandelt sich der Teufel eben

in Tiere: Kröten, kleine und große schwarze

Hunde, schwarze Katzen, Füchse, Pferde,
auch Käfer, Schlangen und ganz besonders in
Ziegenböcke.

4. Der Geißfüßige und seine Namen

Einige Namen sind bereits gefallen.
Selbstverständlich tauchen auch die biblischen
Namen in der Sagenwelt auf wie Satan, Luzifer,
Antichrist, Mammon, Dämon, böser Feind,
böser Geist, unreiner Geist, Fürst dieser Welt,
Höllenfürst, Widersacher und Beelzebub, das

ist der Fliegengott. Nicht zufrieden mit diesen

Ehrenbezeichnungen erhält er im Volksmund
noch weitere Benennungen, die meist von
seinem Aussehen herrühren wie: der Gehörnte,
Geißfüßige, Pferdefüßige, der Schwarze, der
schwarze Junker, der Andere. In der Surselva

sagt man quel da corns, quel dalla cua, quel
da peis caura, quel da peis vacca, quel cun peis

cavagl, quel dalla cassacca verda, il ner, il
giuncher ner, tschel, il curneli. Etwas verharmlosender

klingen die Namen: Naucli, Buzi,
Buzibau, Baubuzi, il baubau, il barbuzi, il gne-
cli, il huz.

Aus dem, was der Teufel nach der Volkssage

tut, leiten sich weitere Zunamen her, die

vom Surselvischen ins Deutsche zu übersetzen
ich mich nicht getraue, wie: il nauschaspert,
il malafix, il malon, il nausch, il tenti, il mal-

56



mund, il gianter, il bab dallas manzegnas, il
padrin dallas mattauns, padrin dallas femnas,
il bab dils framassuns, il retg dils daners und
noch manches andere. Als den Höllenfürsten
bedenkt der Oberländer den Teufel noch mit
einigen originellen Prädikaten wie: Quel dalla

tegia sut (der von der unteren Hütte), quel
dalla caldera, quel dallas vanauns, quel da

cheugiu, quel da giusut.

5. Wem erscheint der Verführer?

Wer flucht, dem erscheint er, wie jenem
Senn auf der Alp Culmatsch, der beim Käsen
dauernd fluchte, bis der Teufel mit einem
furchtbaren Tosen und Krachen auf der Türe
der Hütte erschien. Wo man wüst redet,
kommt er ebenfalls, wie in der alten
Schloßwirtschaft zu Sargans — es könnte eben auch
in einem alten bündnerischen Stammwirtshaus
passiert sein. Dort saßen nämlich drei ledige
Burschen eines Abends beieinander und müssen

offenbar schrecklich wüst geredet haben.
Plötzlich stand einer auf und ging hinaus und
kehrte nie mehr zurück. Wochenlang wurde
nach dem Burschen gesucht. Man hat ihn nie
gefunden. Man hat dann gesagt, den habe

jetzt halt «der Andere» geholt.

Dieser «Andere» hält sich mit Vorliebe in
kartenspielender Gesellschaft auf. Als
Beispiel diene die Sage von «Queis da Peiden che

devan troccas». Es war so gegen Schluß der
Fastenzeit. Ein Lugnezer ging das Vieh

besorgen. Er kam bis Crap Ault in Valdadora.
Dort in einer Mulde saß eine ganze Runde

kartenspielender Männer. Sie spielten Tarock.
Wie sie den Bauern erblickten, riefen sie ihn
herbei und luden ihn zum Mitspielen ein,
aber zuerst müsse er sich in das Buch der
Gesellschaft einschreiben. Doch der Bauer ließ
seinen Namen nicht eintragen. Er wußte nun
genug. Er erkannte alle, außer einen. Dieser
sah genau so aus wie Nummer XV im Tarock-
spiel. Ähnliches erzählt man auch anderwärts
in verschiedenen Abwandlungen. Und wenn,
nach der Sage, die Kartenspieler dazu noch
fluchen, «sei da auf einmal einer gekommen

...»

6. Wo der Feind sich sehen läßt

Der Teufel hält sich in der Sage mit Vorliebe

an bestimmten Orten auf. Wie die Hexen
für ihre Tanzplätze bestimmte Orte, einsame

Gegenden und Waldlichtungen, bevorzugen,
läßt sich der Schwarze oft auf gewissen Steinen

sehen. In Surcasti, Villa, in Obersaxen
und an vielen anderen Orten gibt es solche

Teufelsteine. Auf diesen sind meist noch die
Eindrücke der teuflischen Pferdehufe oder der
Geißfüße zu sehen. Bei Flond liegt eine
tischgroße Platte mit Rinnen wie Hufspuren. Das
hat die Phantasie erregt. Das muß zur Zeit der

Glaubensspaltung gewesen sein. Da haben die
Obersaxer einmal einen sonderbaren Mann
mit einem grünen Hut auf dem Stein sitzen

gesehen. Sie haben dies dem Pfarrer in Meierhof

gemeldet und gesagt, der auf dem Stein
habe vielleicht im Sinn, den neuen Glauben
einzuführen. Hierauf sind sie mit Kreuz und
Fahne zum Stein gegangen und haben gesehen,
daß der Mann einen Schwanz und Bocksfüße
hatte. Der Pfarrer hat ihn mit Weihwasser

besprengt, und der Teufel ist wie rasend

aufgesprungen, hat die Platte emporgehoben und ist

unter diese geschlüpft «in den Rauch und in
die Hölle», und die Platte ist wieder
zurückgefallen. Die Eindrücke auf der Platte sind
geblieben. Sie heißt heute noch Teufelstein. Wie
andere Orte Bündens kennen auch Andiast
und Vuorz ihre Teufelsplatte. Die beiden
Gemeinden hatten nämlich miteinander einen
Grenzstreit um die Alpen. Als die Parteien
zusammentraten auf dem Plaun da Tiarms, ist
er gekommen, hat sich im Grenzgebiet auf
eine Steinplatte gesetzt und mit dem Fuß darauf

gestampft und gebrüllt: «Hier muß die

Grenze sein.» Auf der Teufelsplatte sieht man
noch die verwitterten Eindrücke der genagelten

Schuhe des Teufels.

Zur Zeit, als die Gemeinde Igels im Lugnez
eine Kapelle außerhalb des Dorfes bauen wollte,

ist er auch gekommen und hat gesagt:
«Hier lasse ich keine Kirchen bauen.» Aber
die Männer erklärten: «Hier bauen wir sie zu
Ehren des hl. Sebastian.» Darauf ist er
wütend geworden und ist ein Stück weiter
gerast und auf einen Stein gesprungen und hat

57



auf diesem getanzt. die Spuren von Ziegen-,
Kuh- und Hundsfüßen sind noch dort auf dem

Teufelstein zu sehen.

Der große Steinblock Crap dalla Gneida
befand sich früher im "Walde von Tersnaus.
Einmal, so um Mittelfasten, wollte der Höllenfürst

den Stein gegen die Kapelle St. Katharina

rollen lassen, um sie zu zertrümmern.
Aber der Stein wich aus. Wütend über den

Mißerfolg brachte er den Stein an den jetzigen
Standort. Doch die Eindrücke der «Kuhfüße,
des Pferdehinteren und der Ochsenhörner und
der Männerhosen» sind heute noch sichtbar.

7. Was der Schwarze sucht

Gutes hindern und Böses schaffen! So will
er die Heirat des braven Burschen von Mo-
rissen mit dem Mädchen von Cumbels
verhindern. Daher stellte er sich in der Dunkelheit

dem Jüngling in den Weg, zwei Marksteine

unter dem Arm tragend, als dieser nach
Cumbels zum Mädchen ging. Die Äcker der
Eltern der beiden grenzten gerade an dieser
Stelle dieser Begegnung aneinander. Sie heirateten

aber doch und hatten später zwei Kinder.
Der Bub wurde Geistlicher, und das Mädchen
ging ins Kloster. Dies alles haßte der Teufel.

Der Böse trägt große Steine und stellt sie

vor Kirchentüren, um den Eintritt zu versperren.

Besonders typisch dafür ist die Sage vom
«Crap da Male» bei der Viktorskapelle in
Igels. Diesen Stein trug er vom Glenner herauf,
um den Kapelleneingang zu versperren. Doch
während er mit dem Stein ausruhte, kam ein
Bauer daher und zeichnete auf den Stein das

Christusmonogramm. So mußte der Schwarze
den Stein dort liegen lassen, wo er noch jetzt
zu sehen ist. — In Safien wollte er gar den

begonnenen Kirchenbau mit herunterkollernden
Steinen zertrümmern.

Des Teufels größte Lust ist, Schaden
zuzufügen. Den gewaltigen Stein in den Stauden
unterhalb Surcasti hat er in den Fluß

hinuntertragen wollen, um das Wasser zu stauen
und so der Talschaft Schaden zuzufügen. Darum

mischt er sich auch gerne in Erbschafts¬

teilungen ein. Einmal wollten zwei Lugnezer
eine Wiese teilen. Da erschien er mit Hörnern
und Gabel und schrie: «Diese "Wiese wird nicht
geteilt, diese habe ich von meiner Großmutter
ererbt.»

Er macht sich einen Spaß daraus, die Leute

zu ängstigen. Beim großen Stein am Weg von
Tschamutt nach Selva brannte immer ein

kleines Licht, immer an der gleichen Stelle.

Die Leute scheuten sich, dort vorbeizugehen,
denn sie glaubten, es sei der Teufel, der sie

ängstigen wolle.
Daß der Böse da und dort mit den Bauern

Allotria treibt, beweisen die an vielen Orten
erzählten Varianten: Beim Heuen fährt ein
Windstoß daher und wirbelt das dürre Heu in
die Höhe oder trägt es fort. «Cheu s'el giavel

en», «hier ist der Teufel am Werk», sagt der

Heuer in allem Ernst.

Köstlich ist die Sage, wie der Teufel die

Bauern käsen lehrt. Der Teufel ist auf eine

Alp gekommen. Dort hatten sie immer sehr

viel Milch. Den Rahm hat man abgenommen
und gebuttert, aber weiter wußte man mit der

Magermilch nichts anzufangen. Dann lehrte

er sie, wie man daraus den Käseteig herstellt
und schließlich auch aus der Schotte den Zieger

(A. Büchli, S. 45 ff.).
Doch wehe dem, der den Teufel ärgert!

Dies zeigt die Sage aus dem Tavetsch, die

gleichzeitig auch ein gutes Beispiel dafür ist,
wie konkret man sich den Teufel als Person

vorstellt. Drei Burschen gingen nachts zu
einem Mädchen. Dabei kamen sie an einem
kleinen Haus vorbei. In diesem wohnte eine
alte Frau, eine Hexe. Der Teufel sprach
gerade mit ihr. Er stand dabei auf einer Leiter,
die gegen das Fenster gelehnt war. Einer der
Burschen hat die Leiter unten weggezogen,
und der Teufel fiel zu Boden. Die Burschen
flohen in einen Stall daneben, und der Teufel
raste hinter ihnen her und packte den kleinen
Schwarzhaarigen, der die Leiter weggezogen
hatte, und riß ihn in Stücke. Als der Bauer

am folgenden Morgen in den Stall kam, fand
er den Kopf, ein Glied da und dort und die
Kleider in Fetzen zerrissen im Stall umher
verstreut.

58



8. Im Flug über die Alpen

Zur Zeit des Hexenwahns glaubte man
wirklich, daß der Teufel einen Scheinleib
annehmen und daß er mit Windeseile durch die
Luft fliegen könne. Auch die ihm verschriebenen

Menschen könne er mit sich nehmen. So

schrieb der gelehrte Pfarrer Bartholomäus An-
horn d. J. (1616—1700) in seinem großen
Werk über Zauberei «Magiologia» 1674 auf
Seite 619: «... Hingegen können viele
Beispiele beigebracht werden, welche beweisen,
daß die Zauberer und Hexen, zwar nicht alle

Zeit, aber mehrmals durch die Luft zu ihren
Zusammenkünften wirklich und leiblich von
dem leidigen Teufel geführt werden, so daß,
solches durch die Erfahrung gelehrt, alte und
neue Theologen, Rechtsgelehrte und Ärzte
gestehen, die Hexen selber bekennen und die
unvermeintlichen, unleugbaren Exempel
beweisen ...» Mit folgendem Beispiel
untermauert er seine These: Simon der Zauberer
hat, vom Teufel betrogen, durch die Luft fliegen

können, bis ihn, auf das eifrige Gebet des

Apostels Petrus, der Teufel auf die Erde hat
fallen lassen müssen, wodurch er ein Bein
gebrochen habe und in seinen Sünden gestorben
sei. Auch Johann Faust sei «mit seiner guten
Gesellschaft» nach Salzburg in des Fürsten
Weinkeller geflogen, hätte sich dort «lustig
gemacht», und als der Kellermeister
hinzugekommen, hätte er diesen mitgenommen und
ihn in einem Wald auf einen hohen Tannenbaum

gesetzt.

Nicht zu verwundern, daß auch in unseren
surselvischen Sagen solches zu finden ist. Mit
dem Teufel Verbündete können flugs über
Berge und Täler, ja in ferne Länder hin- und
zurückfahren. Der Höllenfürst kann ganze
Viehherden mit sich führen. An einem Morgen

— so die Tavetscher Sage — sahen die
Hirten der Alp Tgatlems elf Personen mit
einer weißen Fahne dem Berggrat nach hinaufgehen.

Gegen Abend, als das Vieh im Stafel

war, ist ein starker Gewitterregen niedergegangen.

Alles Vieh wurde vom Stafel fortgetragen.
Dann hat eine Stimme gefragt: «Wo sollen
wir sie hinbringen?» Die Hirten riefen:» Bringt
sie dahin, wo ihr sie weggenommen habt!»

Darauf ist das Vieh unter dem Bergkopf
Tgiern dahergekommen, und ein jedes Stück
Vieh hatte eine Weizenähre zwischen den

Klauen.

Auf einer Alp im Lugnez wollten die Sennen

eines Abends mit dem Melken anfangen.
Da rannte das Vieh plötzlich fort und war
verschwunden. Die Melker konnten die Kühe
nicht zurückhalten, es war nichts zu machen.
Am anderen Morgen standen sie früher als

sonst auf, um auf die Suche zu gehen. Aber
siehe, wie sie die Hüttentüre öffneten, sahen

sie alle Kühe auf dem Platz davor wie sonst.
Aber eine jede Kuh hatte Maiskörner zwischen
den Klauen. An den Maiskörnern erkannten
die Melker, daß eine Hexe oder der Teufel
selbst das Vieh in die lombardischen Maisfelder

und flugs zurücktransportiert hatte.
Dieses Sagenmotiv hat viele Abwandlungen.
So bemerkte die Hirtschaft der Alp von Siat
auch eines Morgens, daß die Kühe Kornähren
zwischen den Klauen hatten. Es stellte sich heraus,

daß sie in den Kornäckern von Rueun

gewesen waren. Um das zu verhindern, wurde
die Kapelle S. Madleina in der Gula erbaut.

9. Blut ist ein besonderer Saft..

Seit heidnischer Urzeit schrieb man die
Ursache von Naturkatastrophen und von
anderem Unglück dem bösen Willen des Teufels

zu. Der Widersacher Gottes und «Feind

von Anbeginn» trachtet Menschen in seine

Gewalt zu bekommen. Nach dem Aberglauben

geschieht das dadurch, daß er viele
Menschen zu einer Verbindung mit ihm zu bewegen

sucht. Jene, die sich ihm ergeben wollen,
zeichnen ihren Namen mit dem eigenen Blut.
Dafür gibt der Böse ihnen besondere Gewalt.
«Die Zauberer müssen sich dem Teufel
überantworten», schreibt Anhorn, «und zwar
schreiben sie mit dem eigenem Blut. So hat
sich dem Teufel mit seinem eigenem Blut
Johann Faust mit anderen anno 1642 zu Eschingen

in Wiirthemberg verschrieben.» (Magiologia

S. 264 f.) Anhorn behauptet, es gäbe
allein in Frankreich ca. 60 000 Teufelsanbeter,

59



die «sich mit des Teufels Zeichen bezeichnet

zu sein rühmen.» Ferner versichert er, daß

«zu unserer Großväterzeit in Italien und Spanien

Zauberschulen gewesen, in denen die

Zauberkunst gelehrt wurde». Auf die Frage,

warum sich Menschen dem Teufel verpflichten,

antwortet er: Wegen Armut und Not,
auch aus Neugierde, den Teufel in sichtbarer
Gestalt zu sehen. Andere seien «neidig, hässig
und rachgierig» und dem Verfolgungswahn
erlegen, und diesen biete Satan Mittel an, sich

zu rächen. (Magiologia S. 251, 259, 610 f.)
Es wird aber auch festgestellt, daß es noch
heutzutage solche Teufelsverbindungen gibt
und dementsprechend auch «Teufelsbtindner»
(Cf. Schw. Archiv f. Volkskunde 1976, S.

33 f.).

In der biindnerischen Sagenwelt heißen diese

Teufelsverschriebenen «Schüler der schwarzen

Schule» (quels dalla scola nera). Man
nannte sie auch «schlechte Leute» wegen ihres

Vertrages mit dem Teufel. Man sagte auch

von ihnen, sie «wußten mehr als andere Leute».

In einem Stall in Danis hätten Zigeuner
Feuer auf einem Heustock angezündet, um ihre
Mahlzeit zu bereiten, ohne daß das Heu Feuer

gefangen hätte. Die Bäuerin hatte Angst, doch
ihr Mann beruhigte sie mit den Worten «laßt
sie nur machen». Er wußte, daß der Böse ihnen
Macht gegeben habe, Feuer zu entfachen,
ohne Schaden anzurichten.

Ein Bursche von Ruschein ging einst um
Mitternacht heimwärts. Mitten auf dem Weg
stellte sich plötzlich ein großer schwarzer
Mann ihm in den Weg und hielt ihn an. Er
hatte ein großes Buch unter dem Arm und

sagte, wenn er sich in den Finger schneide
und mir seinem Blut in das Buch schreibe,
könne er weiter gehen, sonst nicht. Aus Angst
vor dem Schwarzen hat er es getan. In der

folgenden Nacht habe er an die gleiche Stelle

gehen müssen. Dort sei der Schwarze ihm auf
den Rücken gesprungen, und er habe diesen
«auf allen Steilhalden der Cadi herumtragen
müssen». Und überhaupt habe dieser Jüngling

eine übermenschliche körperliche Kraft
bekommen usw.

10. Die reich werden wollen

«Geld und Reichtum kommen nicht in den

Himmel», schreibt B. Anhorn, «Aber Geld
und Reichtum bringen manche um den Himmel.

Geiz und Geldbegierde ist ein Abgrund
und unaufhörliche Pestilenz und ein
immerwährendes hungriges Wüten. Wie mancher hat
sich verleiten lassen, wenn ihm der Teufel
Geld gäbe, so wollte er es annehmen und ihm
darum dienen, tat es auch und diente dem

Teufel sehr fleißig durch allerlei
Finanzbeschiß, Betrug und Bevorteilung des

Mitmenschen» (Magiologia S. 842).

Zahlreiche Sagen berichten, daß der Höllenfürst

seinen Schülern Geld verspricht und
Reichtum verschafft. In Trins zum Beispiel
erhielt ein armer Bauer von einem Hausierer
ein Büchlein, von Hand geschrieben. Die
Schrift konnte er nicht entziffern, außer drei

Spruchformeln, die, dreimal vorwärts und
dreimal rückwärts gelesen, bewirken sollten,
daß der Teufel erschien, um Geld anzubieten.

Der Bauer, der bis an den Hals in Schulden

steckte, machte den Versuch und verlangte
dafür 100 000 Franken in Goldstücken, was
der Böse ihm auch verschaffte, nachdem der

Mann seinen Namen mit dem eigenen Blut
gezeichnet hatte, zum Zeichen, daß er seine
Seele verkaufe.

Ein kinderloses Ehepaar in der Cadi hatte
ein armes Mädchen adoptiert. Später haben
sie ein eigenes Kind bekommen, einen Knaben.
Sie sind nicht bei ihrem Versprechen geblieben

und haben das Mädchen fortgewiesen.
Der Sohn ist aufgewachsen und einer der
schwarzen Schule geworden. Einmal hat er
fünf oder sechs Nachbarn zusammengerufen
und ihnen gesagt, er könne ihnen Geld
verschaffen. Das gefiel allen, aber die Bedingungen

waren schlimm. Sie mußten alle gebeugt
über einen Tisch sitzen, eine schwarze Decke
über den Kopf herunterhängen lassen, nicht
schlafen, nichts essen und nichts sprechen,
drei Tage lang. Am vierten Tag komme dann
eine große Schüssel voll Geld auf den Tisch,

genug zum Verteilen. Sie haben es versucht,
aber nicht ausharren mögen und sind alle

jung gestorben.

60



Die bunten Sagen vom Teufel, der Geld

verspricht und Geld verschafft, wiederholen
sich in allerlei Varianten von Dorf zu Dorf.
.Manchmal sind es auch Kröten im Keller, die

unter gewissen Bedingungen auf Geldscheinen

sitzen, nämlich dann, wenn sich der Hausherr
oder jemand aus seinem Hause sich
verschreibt. Nicht selten aber wird der Teufel
selber dabei geprellt, indem die Geldempfänger

meist in drolliger Weise sich den
abgemachten Bedingungen zu entziehen wissen,
wie zum Beispiel der Cumbelser, der eine
gehäufte Schüssel Geldes erhielt, unter der
Bedingung, die volle Schüssel in einem Jahre
wieder zu erstatten. Der Schlaue nahm
sogleich für sich, was über den Schüsselrand

hinausragte — genug für sein ganzes Leben

— und gab die volle Schüssel sogleich dem
Teufel zurück. — Einige Burschen hätten mit
Hilfe des Bösen Geld erhalten sollen. Doch
hätte einer von ihnen mit ihm gehen sollen.
Nachts um zwölf Uhr kam er in einer schwarzen

Kutsche dahergefahren. Da hätte einer

von ihnen zu ihm hinaus sollen, aber sie hätten
es so mit der Angst zu tun bekommen, daß es

keiner gewagt hätte. Dann sei er ganz zornig
wieder fortgefahren. Um Geld zu bekommen

— so erzählt man im Lugnez —, müßten jene,
die mit dem Teufel einen Vertrag geschlossen
haben, eine Weile ausharren, ohne ein Wort
zu sprechen. In Peiden war einmal einer, der

mit ihm Allianz gemacht hatte. Aber er konnte
nicht schweigen und ist darum nicht zu Geld
gekommen.

Wiederholt wird wunderbarer Jägererfolg
mit Hilfe des Teufels erzielt, zum Beispiel:
Ein Weißtanner Jäger, der nie ohne Beute von
der Jagd zurückkehrte, ließ sich die Gemsen

vom Teufel vor die Büchse treiben.

Doch wehe dem, der mit dem vom Teufel
herrührenden Geld etwas Gutes tut. Alois
Senti erzählt (Sagen S. 75): Der Vater hat
erzählt, er habe den Houbi Tölli noch gut
gekannt. Der Tölli hat Tollfüße gehabt. Darum
haben sie ihm so gesagt. Von diesem Tölli hat
es dann geheißen, er sei mit dem Teufel im
Bund gewesen. Er habe Geld genommen von
ihm, wenn er keines mehr gehabt habe. Ganz

ein Schlechter muß er aber doch nicht gewesen

sein. Zwischenhinein habe er aus dem
Geld jedenfalls noch Almosen gegeben. Und
das habe den Teufel mit der Zeit so böse

gemacht, daß er den Tölli, als sie wieder einmal
beieinander waren, im Zorn kurzerhand zu
einem Butzenfensterchen hinausgeworfen habe.

11. Wie man ihn los wird

Der Aberglaube ist phantasiereich und kennt
unzählige Abwehrmittel, auch gegen den
leibhaftigen Teufel. Als solche gelten besonders

geweihte Gegenstände und die Sakramentalien

der Kirche. Vor dem Kreuz zittert der
Teufel (vgl. die Christophoruslegende). In
Zimmer, wo das Kreuz hängt, kommt der
Teufel nicht hinein. Sennen zeichnen ein
Kreuz in die Butterballen, damit der Böse
nicht schaden könne. Das Kreuz bannt den
Teufel und das Zauberwerk, wie das Kreuz
im Pfarrhaus von Pleif. Dort sieht man an der
Diele ein großes hölzernes Kruzifix. Seitdem
es dort ist, hört man keinen Lärm mehr im
Pfarrhaus. Vorher wurde während der Nacht
mit Ketten und Rollen von Fässern die Treppe

hinauf und hinunter gepoltert. — Als die

Spitze des hohen Kirchturms von Sedrun
errichtet worden war, sollte ein eisernes Kreuz
darauf gesetzt werden. Als der Mann, der das

Kreuz aufsetzen sollte, droben in schwindelnder

Höhe stand, sah er durch Verblendung
des Teufels zwei Löcher nebeneinander,
schaute hinunter und fragte: «In welches Loch
muß ich das Kreuz stecken?» Niemand wußte
Bescheid, und der Mann stürzte vom Gerüst
und war tot: «Der Teufel hat nicht gewollt,
daß das Kreuz da droben aufgesteckt werde.»

Der Böse vermag durch Hexen nicht zu
schaden, wenn Glocken läuten. Der nächtliche

Spuk verschwindet und verstummt jedesmal

beim Aveläuten am frühen Morgen.
Auf den Teufel schießen nützt nichts.

Entweder kann man den Hahn einfach nicht
betätigen (aber er häi nid känne abluu), oder

man schießt ins Leere. Am ehesten wird man
ihn los, wenn man ihm eine schwierige
Aufgabe überträgt. "Wie jene Bauersfrau, die der

61



Böse holen wollte, wenn sie ihm nicht Arbeit
verschaffe. Da habe die Frau ihm schwarze
Wolle gegeben und gesagt, er solle sie weiß
waschen. Der Teufel habe sich lange damit
abgemüht, aber nichts zustande gebracht und
sei wütend davongegangen.

Während im Volk die Meinung festwurzelt,
daß wer einmal sich dem Teufel mit seinem

eigenen Blut verschrieben habe, kaum mehr
zu retten sei, auch durch die Beichte nicht
(Schw. Archiv f. Volkskunde 1976, S. 47), ist
in der bündnerischen Sage die Loslösung vom
Teufel für die Schüler der schwarzen Schule
doch noch möglich, aber — in Anlehnung an
den kirchlichen Exorzismus — nur durch
Beschwörung durch geistliche Personen. Dazu
werden meistens die Kapuziner gerufen, und
die müssen bei dieser Plandlung tüchtig
schwitzen. Die drei Männer im Lugnez, die,
um Geld zu bekommen, einen Pakt mit dem
Teufel geschlossen hatten und diesem dafür
ein Kind versprochen hatten, hatten es bereut,
und als er mit dem Geld erschien, war der

Kapuziner von Cumbels, den sie heimlich
gerufen hatten, anwesend, um ihn mit Gebeten

zu bannen. Der Keller, wo dies stattfand, heißt
heute noch «tschaler dil buzi». Aber auch der

«pader da Sagogn» wurde nach der Sage vielfach

berufen, sogar nach dem reformierten
Kästris/Castrisch: Hier war ein Mann vom
Teufel besessen «und da haben sie den pader
da Sagogn kommen lassen. Das war schon ein

guter. Er schlief auf einem Stein und hat viel
gebetet und gefastet. Darum hat er den Teufel
austreiben können. Davon hat er selber aber
nie gesprochen.» Der Taminser Bauer, vom
Gewissen geplagt, wollte sich von seinem
Bund mit dem Teufel lösen. Seine Frau riet
ihm, zum Pfarrer zu gehen. «Der Mann hatte

aber mehr Vertrauen zu den Kapuzinern und
erklärte sich bereit, am nächsten Morgen
nach Disentis zu gehen, wo er im Kloster
(sie!) mit den Kapuzinern sprechen wollte ...»

Dieses Sagenmotiv ist sehr verbreitet. Doch
der den Teufel bannende Kapuziner muß oft
Tag und Nacht beten und muß dabei schwitzen,

daß die Schweißtropfen nur so herunterrinnen.

Ein gewöhnlicher Pfarrer vermag
nichts gegen den Teufel, im Gegenteil, noch
frech sei dieser ihm gegenüber geworden und
habe gespottet: Ein seltsamer Pfarrer, der den
Chorrock erst auf dem Weg zur Kirche
anzieht und eine Brille trägt, nur aus Eitelkeit

und ob er sich noch erinnern könne,
daß er der Mutter Geld gestohlen habe. Pfarrer

Valentin habe geantwortet, er sei siebenjährig

gewesen, als er das Geld genommen
habe. Und der Chorrock und die Brille gingen
ihn nichts an, die gehörten ihm er solle
machen, daß er fortkomme

Benützte Literatur

Bartholomäus Anhorn, Magiologia, christliche Warnung

vor dem Aberglauben und Zauberei... Basel
1674.

Arnold Biichli, Mythologische Landeskunde von
Graubünden, 2. Teil, 1966.

Christian Caminada, Die verzauberten Täler, 1961.

C. Decurtins, Rätoromanische Chrestomathie, Bd. II, X.

A. Schorta/A. Decurtins/J. C. Arquint, Dicziunari Ro-
montsch Grischun, Bd. 5, 1968—1972.

G. Gadola, II Glogn, Calender Romontsch, 1930, 1931,
1932, 1940, 1941, 1945, 1946, 1947, 1950.

Edmund Kalt, Biblisches Reallexikon, 1939.

Georg Luck, Rätische Alpensagen, 1935.

Ebermut Rudolph, Teufelsbündner im 20. Jahrhundert,
in Schweizerisches Archiv für Volkskunde 72, 1976,
1./2. Heft, S. 33 ff.

Alois Send, Sagen aus dem Sarganserland, 1974.

62


	Vom Teufel in der Volkssage

