
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 15 (1973)

Artikel: Vom Geist und Ungeist unserer Zeit

Autor: Domenig, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-550251

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-550251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Geist und Ungeist unserer Zeit

Vom Hans Domenig

Daß wir in einer Zeit des Aufbruchs leben,
ist jedermann klar. Nur wissen wir nicht, wohin

wir eigentlich aufbrechen. Darum wollen
wir, um die Tendenzen unseres Wohin zu
sehen, eine Analyse unseres Zeitgeistes versuchen.

Wie sehr er sich in den letzten Jahren
geändert hat, erfahren wir am deutlichsten,
wenn wir in jenes dörfliche Graubiinden
eindringen, das abseits der größeren Zentren sein

verhältnismäßig unberührtes Dasein lebt. Die
Zeit ist dort — nein, sagen wir nicht:
stehengeblieben, das würde entgegen unserer
Absicht geringschätzig klingen — sagen wir
vorsichtiger: die Zeit geht dort einen bedächtigeren

Schritt.

Die Menschen übrigens auch. Ihre Hälse
verdrehen sich nicht nach jedem politischen
oder weltanschaulichen Modegag. Und die

«derniers cris» aus der Stadt verhallen meist
ungehört an den Felsen ihres Bündner Schiefers.

So haben sich dort Lebensstile und
Gesinnungen aus früheren Jahrzehnten erhalten,
die zur Erkennung unserer Gegenwart dienen
können.

Eine Welt, die noch zu funktionieren scheint

Diese Welt muß man allerdings — selbst
als Bündner — entdecken:

Es war an einem lauen Juniabend. Aber
einmal nicht auf der Hotelterrasse ä la
Reiseprospekt, wo das Barpiano ölige Weisen
herausplänkelt und Bündner Minitrachtenmädchen

Eisgekühltes servieren, sondern ein
Sommerabend auf dem Brunnenrand des Berg-

bauerndorfes. Frisch eingebrachtes Eleu duftete

aus den Stadeln heraus. Dazu obligates
Grillengezirpe. Doch nicht das machte diese

Dämmerstunde unvergeßlich, sondern die

Bauern, die sich nach altem Brauch am
Sonntagabend auf dem Dorfplatz versammelt hatten.

Im Gespräch vertieften sie das Welt- und
Dorfgeschehen, hechelten manchaml auch ein

wenig. Trotzdem war es nicht ein hitziges
Biertischgespräch. Das verhinderten schon die

Bauernpfeifen, aus denen der Geruch eines
Volkstabaks herausräuchelte. Vor allem war
es die Sitzordnung, die den Biertischstil bremste.

Die Bauern hatten, wie wahrscheinlich
schon ihre Großväter, auf dem Rand ihres

prächtigen Dorfbrunnens Platz genommen,
einer neben dem andern. An den Ecken kehrten

sie sich sogar halb den Rücken zu.
Kopfdrehen war eine Seltenheit, wenn einer dem

Nebenmann ein paar Worte gönnte. So saßen

sie da, starrten auf die allmählich nächtlichen
Konturen der zieren Dorfgiebel und redeten
sich in ihre Gemeinschaft hinein, oder sie

schwiegen sich oder rauchten sich in ihre
Gemeinschaft hinein.

Gerade durch dieses unengagierte Gespräch
begann man auch als Außenstehender langsam
zu spüren, daß da an Dorfgemeinschaft noch

etwas funktioniert, was es «drunten» kaum
mehr gibt. Wahrscheinlich ist es das Bewußtsein

des totalen Angewiesenseins aufeinander.
Nicht nur materiell, obwohl der Existenzkampf

hart ist, sondern auch seelisch. Wie
man etwa auf das Dasein eines Familiengliedes
angewiesen ist, weil es zum Zusammenleben

1



gehört, so ist man auch auf den Dorfgenossen
seelisch angewiesen (selbst wenn man mit ihm
im Streit lebt).

Aus dem Gespräch hörte man bald heraus,
daß die Gemeinschaft nicht das einzige ist,
was dort oben noch funktioniert. Die
Autoritäten tun es meist ebenso. Lehrer und Pfarrer
wurden an jenem Dämmerabend zwar auch

kritisiert — wie überall. Es fielen sogar ziemlich

harte Worte, die zu dem friedlichen
Grillenzirpen und Brunnenmurmeln gar nicht
recht passen wollten. Auch die Politiker wurden

gründlich geschoren. Dennoch blieben die
Kirche und die andern Autoritäten im Dorf.
Der Pfarrer bestätigte es mir nachher im
privaten Gespräch: Ein Pfarrer sei dort oben noch
ein Pfarrer und nicht Zierbrunnen bei
Familienfesten oder, wie man es von linken
Studenten höre, «Söldling spätkapitalistischer
Bourgeoisie». Ebensowenig sei die Familie in
Frage gestellt. Zudem sei das Generationenproblem

nicht ein Gencrationenkrieg wie
heute oft in der Stadt. Mit Eheproblemen habe

er in der Seelsorge fast nie zu tun.
So ist diese Welt dort oben eine Welt, von

der der problemgeladene Städter teils neidisch,
teils fortschrittsüberheblich zu sagen pflegt:
«Sie funktioniert noch.» Das soll nicht heißen,
daß ihre Probleme und Schwierigkeiten
unbedeutender wären — die Not der
Berglandwirtschaft ist genügend bekannt —, sie sind

nur anderer, weniger gesellschaftlicher Art.

Und eine Welt, die nicht mehr funktioniert

Am gleichen Abend fuhr ich noch ins Tal
hinunter, wo bald der Mond die weiß-kahlen
Wände «original» biindnerischer
Kurortsrenditekästen beschien. Das war die erste —
wenigstens mondlichtgedämpfte — Ernüchterung.

Die zweite folgte zu Hause in Form
eines späten Telephonanrufes: Eine zerbrochene

Ehe. Es ging nach einem ziemlich
häufigen Wohlstandsschema: Er beruflich
ehrgeizig, keine Zeit für Familie und Gattin; sie

fühlt sich vernachlässigt und findet anderswo
Liebe. Es war eine so andere Welt: Wohl-
standsstress, ärgerliche Liebesgeschichte in

schnittigem Auto, täglich bitterer Kampf um
den verlorenen Ehepartner, Kinder unbemut-
tert (darum Daumenlutschen des 12jährigen
Sohnes).

Wie ganz anders diese Welt ist, zeigte sich

mir nochmals einen Tag später: 13jährige
Wohlstandsgymnasiasten legten in meinem
Religionsunterricht stolz ein atheistisches
Bekenntnis ab und predigten mir die Harmlosigkeit

von Haschisch («. macht nicht süchtig»).

Natürlich sind daumenlutschende
Halbwüchsige, ehebrechende Eltern und das
Evangelium vom Haschisch predigende Jugendliche

nicht allein symptomatisch für unsere
Zeit (sowenig wie jene Bauern auf dem
Brunnenrand die frühere Zeit oder die Zeitlosigkeit
verkörpern). Aber die Tendenzen unserer
Gegenwart sind vielleicht doch sichtbar geworden,

so daß wir mit vielen andern Zeitgenossen

uns die Frage vorlegen müssen:

Leben wir in einer Zeit des Niedergangs?

Daß bei uns «Zustände wie im untergehenden

Alten Rom» herrschen, ist zum
geflügelten Wort geworden. In den Tat drängen
sich verführerische Vergleiche auf. «Brot und
Spiele» waren die Lebensinhalte der damaligen
Massen. Heute tönt es nicht viel anders. Statt
Brot und Spiele müßte man formulieren:
«Geld und Sensation». Für höhere Ideale waren

die Massen im ausgehenden Rom nicht zu
haben. Sind sie es heute? Sicher auch nur zu
einem geringen Teil. Außerdem zeigten sich
damals Erscheinungen, die uns heute
wiederum wohlvertraut sind: Lockerung der
sexuellen Moral, Autoritätsschwund, materialistisch

ausschweifende Lebensweise und vor
allem: nicht mehr Ernstnehmen der Religion.

Sicher ist bei uns vieles aus den Fugen
geraten. Das zeigen die stetig steigenden Zahlen
von Ehescheidungen (bis zu zehn Prozent
gewissen westlichen Ländern) und die
gehäuften Eheprobleme (60'°/o der Anliegen, die
den Telephonseelsorgern vorgelegt werden,
sind Eheprobleme), das zeigen auch die
Selbstmorde, die ebenfalls jährlich mehr werden,

2



und das zeigen — und hier handelt es sich

meines Erachtens um echte Dekadenzerscheinungen

— der sich beklemmend ausbreitende

Rauschgiftkonsum bei der Jugend und die

Jugendkriminalität. Hinter all diesen steigenden

Zahlen steckt darum eine unermeßliche

Tragik, weil es bei uns je länger je mehr
Menschen zu geben scheint, die mit dem Leben
nicht fertig werden. Die Folge davon ist, daß
sie flüchten: entweder in den Freitod oder ins

Rauschgift oder in den Protest oder ins
Gammlertum oder in die Arbeitshetze. Viele

von den Flüchtenden sind allerdings auch nur
Verführte oder modische Mitläufer. Doch an
der Gesamttendenz ändert das nichts. Viele
fliehen auch vor dem überzüchteten Leistungskult,

der in unserer Wohlstandsgesellschaft
herrscht, wonach nur der etwas wert ist, der

«es zu etwas gebracht» hat: Der Leistungsroboter

also, der es zum «hohen Tier»
gebracht hat und nicht immer auch ein hoher

Mensch zu sein braucht. Und dieses

überspitzte Leistungsdenken wirkt sich auch in der

Erziehung aus. «Aus dir wird nichts, wenn du

keine guten Schulnoten nach Hause bringst»,
heißt bei vielen Eltern die leistungskultische
Erziehungsdevise. Und daß viele Jugendliche
aus einer Welt fliehen wollen, in der nur
äußere Leistung und Geld zählt, ist verständlich,

wenn auch nicht entschuldbar.

Hoffnungsfunken für die Zukunft

Eine schwarzseherische Untergangsstimmung

wäre dennoch eine einseitige Sicht. Dies

aus folgenden zwei Hauptüberlegungen:
Erstens: Es gibt nicht nur beklemmende

Parallelen zum Alten Rom und andern
Untergangskulturen, sondern auch Unterschiede.
Unsere Zeit ist ganz und gar nicht eine müde
Zeit. Im Gegenteil, es steckt sehr viel Schwung
in ihr, geistig und arbeitsmäßig (was wiederum

die Sonnenseite des oben verurteilten
Leistungskults bedeutet). Es wird viel Neues
erarbeitet und erfunden, und der Bildungsstand
erhöht sich in fast allen Ländern. Abgesehen
davon tat man sozial noch nie so viel für die

Jugend, das Alter, die Invaliden und die Hun¬

gernden. Kurzum — und das ist der
Hauptunterschied zu den Alten Römern — es ist in

unserm Volk noch eine eiserne Willensreserve

vorhanden, die Probleme, die sich uns stellen,

zu bewältigen. Der nächste Prüfstein wird die

Umweltvergiftung sein. Und solange noch
geistiger Bewältigungswillen vorhanden ist, kann
nicht alles verloren sein.

Zweitens: Niedergang führte nicht immer
gleich zum Untergang, sondern hat oft auch

neue Kräfte geweckt und neuen Aufschwung
hervorgerufen. Die Dekadenz im Alten Rom
wurde durch das Christentum überwunden,
und das entartete Christentum der
Renaissance-Päpste, die einen eher losen Lebenswandel

führten, erfuhr eine gesunde Erneuerung
durch die geistige Kraft der Reformatoren.

Daraus ergibt sich eine letzte Frage:

Welche geistige Kraft wird unsere Welt
erneuern?

Wohl die Mehrzahl der Zeitgenossen erwartet

die Neuerung von der Technik und
Naturwissenschaft, die uns den Wohlstand geschenkt
haben. Dies erscheint aber darum zu einseitig,
weil die großen Weltprobleme durch die Technik

längst hätten gelöst werden können. Wir
Menschen wären — technisch — längst fähig,
sowohl alle Menschen auf der Welt würdig zu
ernähren als auch der Umweltvergiftung und
der Naturzerstörung, die die technische
Produktion mit sich bringt, genügend wirksam zu
wehren. Warum aber tun wir es denn nicht,
wenn wir es doch könnten? Weil es uns an
der charakterlichen Kraft fehlt, an der menschlichen

Kraft z. B., die Güter auf der Welt so

zu verteilen, daß niemand hungern müßte.
Und zu dieser menschlichen Kraft verhelfen
auch andere Gesellschaftssysteme nicht, wie
die politische Praxis zeigt.

Die tiberlebens-notwendige Erneuerung
kann sicher nur aus dem geistigen Leben kommen.

Was für ein geistiges Leben aber wird
das sein? Wiederum eine christliche Reformation,

deren Form wir uns heute noch nicht
vorstellen können? Davon zeichnet sich bis

jetzt nichts am geistigen Horizont unserer Zeit

3



ab. Oder eine Erneuerung des Marxismus in
humaner Form, wie er von der progressiven
Jugend gefordert wird? Die Begriffe «marxistisch»

und «human» scheinen in der Praxis
unvereinbar zu sein. Oder eine Verbindung
von Christentum und Marxismus, wie man sie

von ernstzunehmenden Geisteswissenschaftern
heute schon vorausgesagt bekommt? Oder eine

grundsätzlich neue Denkrichtung, von der
wir uns heute einfach noch keine Vorstellung
machen können?

Als ich diese Frage nach der geistigen
Erneuerung einmal in einer Tageszeitung
anschnitt, antwortete ein junger Mensch in
einem Leserbrief: für ihn sei es klar, woher die

Erneuerung kommen müsse, nämlich von den
«bewußtseinserweiternden Drogen» (sprich
Rauschgift), die, kultiviert genossen, ein völlig
neues Lebensgefühl schenken und eine

Erneuerung im Menschen ermöglichen würden.
An eine solche Erneuerung durch den
kultivierten Rausch glaube ich nicht, abgesehen

davon, daß sie für die Volksgesundheit ein zu
großes Wagnis ist. Ein anderer, ein
Naturwissenschafter, setzte im Antwortbrief seine

Lloffnung auf die Psychopharmaka, die
«Seelenpillen». Über kurz oder lang werde die
Wissenschaft so weit sein, den Charakter eines

Menschen mit Chemie fast so zu beeinflussen,
wie es gerade erwünscht sei. Tatsächlich
prophezeit die Rand-Corporation, die viele
Spitzenwissenschafter nach den Möglichkeiten der

zukünftigen Entwicklung befragte, bereits für
die achtziger Jahre «gesetzlich akzeptierte
Anwendung von nichtnarkotisierenden Drogen
für den Zweck, spezifische Veränderungen der
Persönlichkeits-Charakteristiken hervorzuru¬

fen». Ohne Universitäts-Chinesisch
ausgedrückt: Die Charakterpille.

In solchen Charakterpillen könnte einerseits

viel Segen liegen, wenn es z. B. für
Depressive Fröhlichkeitspillen, für Geizkragen
«Spendierhosenpillen» und für überspitzte Ehr-
geizlinge mit immerwährendem Stress «Ein-

bißchen-mehr-Wurstigkeits-» oder «Lago-mio-
Pillen» gäbe. Was aber darin zugleich für
Gefahren lauern, zeigt ihre politische
Verwendungsmöglichkeit in totalitären Staaten, wenn
der Mensch mit Charakterdrogen regimefiigig
gemacht werden kann.

Aber ob West oder Ost — jedenfalls wird
der Mensch durch die Wissenschaft Möglichkeiten

in die Hände gespielt bekommen, die

große Versuchungen politischer oder geschäftlicher

oder erzieherischer Art mit sich bringen.
Das wiederum verlangt vermehrte gefestigte
moralische Haltungen. Da kann man nur hoffen,

daß das Ethos der Achtung vor der
menschlichen Persönlichkeit als einem
göttlichen Geschöpf, das nicht hemmungslos
manipuliert werden darf, erhalten bleibt.

Doch diese Dinge liegen noch in ferner
Zukunft, und es ist unnütz, sich hier in weitere
Spekulationen zu verlieren. Wir sollten
realistischer versuchen, die dringend notwendige
charakterliche Kraft von jenen Quellen zu
erhalten, die uns heute schon zur Verfügung
stehen, zum Beispiel vom Christentum und

von der Religion überhaupt. Sie hat sich bis

jetzt immer noch — gegenüber aller atheistischen

oder religiös gleichgültigen
Weltanschauung — als die seelisch stärkste Kraft zur
Liebe und zur Hilfe erwiesen.

4


	Vom Geist und Ungeist unserer Zeit

