
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 14 (1972)

Artikel: Die Bündner Frau im Wandel der Zeiten

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-971671

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-971671
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bündner Frau im Wandel der Zeiten

von Pater Iso Müller

Noch klingt es mir in den Ohren, wie unser
Professor an der Universität, Gustav Schnürer,

ein letzter Vertreter der Universalhistorie,
uns immer wieder an das Cherchez la femme
erinnerte und dann den großen Einfluß der
Frau im Laufe der Jahrhunderte auf Politik
und Mystik darlegte. Man denke nur an die
vielen hervorragenden Persönlichkeiten wie
Chlotilde und Bertha, Bianca von Kastilien,
an die Kaiserinnen Mathilde, Adelheid und

Beatrix, an die politischen Mystikerinnen wie
Katharina von Siena und Jeanne d'Arc. Wie
das in der großen Geschichte war, so auch in
der kleinen, in der Welt der Rätia.

1. Die Frau im Mittelalter

Schon am Horizont der frühen Zeit steht
eine großartige Frau, die Alemannin Teusinda,
die Gemahlin ausgerechnet jenes Präses Victor,

der Rätiens Selbständigkeit und
Souveränität gegen die Franken verteidigte, der für
seine Familie ein eigenes Mausoleum errichtete,

der den Franken Sigisbert in Disentis
kein Kloster gründen ließ, der die Reliquien
des hl. Gallus von der Steinachabtei nach
Chur entführen wollte, um Chur zum
Zentrum der Wallfahrt zu machen. Teusinda war
es auch, die den Alemannen Otmar an den

Hof des Präses brachte, wo er Bildung und
Weihe erhielt, bis er 719 das Kloster Sankt
Gallen errichtete. Und Teusinda hat ihren
Sohn Tello in hervorragender Weise erzogen,
so daß er den Churer Bischofsstuhl besteigen
konnte und in dieser Eigenschaft das Kloster

Disentis lebensfähig machte. Wiederum war
es Teusinda, die mit ihrem alemannischen
Namen überhaupt der germanischen Namenwelt

im rätischen Territorium weiteren
Eingang verschaffte, denn nicht nur ihr Sohn

Tello trug einen deutschen Namen, auch ihre
Enkelinnen Teusinda und Odda. So ist der

Einfluß von Victors Gemahlin gleichsam mit
Händen zu greifen. Ohne Zweifel würde man
sie heute als the first lady of Raetia bezeichnen.

Teusinda wurde nie als Heilige verehrt,
diesen Ruhm erlangte erst Emerita. Ein
geheimnisvoller Schleier liegt nicht nur über
ihrer Herkunft, auch über ihrer genauen
Lebenszeit. Nach allen Kultspuren dürfte sie
jedoch im 10. oder 11. Jahrhundert gelebt
haben, leuchtend durch ein heiliges Leben,
wahrscheinlich auf gewaltsame Weise auf die Seite

geschafft. Gerade diese Unklarheiten über ihr
Leben gestatteten es, sie im 13. Jahrhundert
zur Schwester des hl. Lucius zu machen,
obwohl die karolingische Vita keine solche
kennt. Daher wies man ihr auch den

Vorraum der Luciuskrypta zu. Das bischöfliche
Chur hatte nun ein mächtiges Geschwisterpaar

als Schützer.

Nicht unbekannter Herkunft, sondern
hochadeliger Geburt war Uta von Tarasp, die
Gemahlin Ulrichs III. von Tarasp. Wie schon
Gebhard II. aus der gleichen Familie, so
entschloß sich auch Uta, ins hl. Land zu ziehen,
nicht um zu kämpfen, sondern am Grabe des

Erlösers zu beten. Vielleicht wollte sie sich

auch karitativen Werken widmen. Sie starb

39



jedoch auf der weiten und gefährlichen Reise,
wohl am 2. Dezember 1162. Ihre Dienerin
Berntrudis kehrte mit der Habe und der Leiche

ihrer Herrin zurück, die in der neu errichteten

Marienberger Krypta beigesetzt wurde,
wo man heute noch die Umrisse ihres nonnen-
haften Bildes sehen kann.

Noch mehr in die mystische Welt führt uns
Agnes von Sent, die Benediktinerin von Mü-
stair, zu Anfang des 13. Jahrhundert. Sie

verbarg den Leib des Herrn, den sie am
Gründonnerstag mit zweifelndem Gewissen
empfangen hatte, in ihrer Truhe. Als sich die

Hostie in Fleisch und Blut verwandelte,
entstand zu dieser sog. Bluthostie eine immer größer

werdende Wallfahrt, die sich bis 1799
erhielt, bis die Reliquie im Franzosenkrieg
verscholl. Niemand wußte, wohin sie gekommen
war. — Solche Hostienwunder gab es im
Mittelalter viele, sie gehen meist auf Visionen oder
auf den sog. Hostienpilz zurück, also auf rote
Pilzflecken. In Müstair ist zudem der Kult
irgendwie im Zusammenhang mit der Einführung

des Fronleichnamsfestes, das dort schon
1280 gefeiert wurde.

Konnten wir bisweilen nur einzelne
Persönlichkeiten hervorheben, so ändert sich das

Bild im 12. Jahrhundert, da Bischof Adalgott
1151—1160 die Reform der Frauenklöster
durchführt. Die weltlichen Kanonissen von
Mistail hob er auf, die freien Kanonissen von
Cazis führte er wieder als Augustiner-Chorfrauen

zum gemeinsamen Leben zurück und
stärkte innerlich Müstair und Schänis.

Die bestehenden Klöster genügten aber der
wachsenden religiösen Frauenbewegung nicht.
Um vielen Töchtern und Frauen doch
irgendwelches klösterliche Leben zu ermöglichen,
entstand Ende des 12. Jahrunderts der Ver-
band der Beginen in Brabant, eine Idee, die

Mitte des 13. Jahrhunderts selbst bei der
reichen Witwe Rigenza de Valle bei Somvix ein
Echo weckte, die eine Beginenfamilie nördlich
des Dorfes am Fuße der Tödigruppe ermöglichte.

Rigenza brachte ein wahres Ganzopfer
dar, schenkte ihren gesamten Besitz, Kühe,
Rinder, Gefäße, Eisenwerkzeuge, der neuen
Institution, die die Leute sehr ansprach. Die

Gründung erhielt sich noch bis ins 14.
Jahrhundert hinein.

Nicht alle Töchter verließen ihr Heim, um
Gott in einer religiösen Gemeinschaft besser

dienen zu können, vielmehr gab es viele, die

in der Welt blieben, um so ihre Familie und
deren Besitz zu wahren. Es gab Erbtöchter,
deren Herz über das Schicksal ganzer
Landschaften entschied. So übereignete Anna von
Wildenberg ihr Erbe ihrem Gatten Flugo III.
von Werdenberg. Ein größeres Erbe besaßen

die Vazer, das die Töchter des Donat von
Vaz teilten. Kunigunde übergab ihren Teil
ihrem Gemahl Friedrich von Toggenburg,
Ursula dem Grafen Rudolf von Werdenberg-
Sargans. Elisabeth, die Erbtochter der Belmon-

ter, übermachte ihrem Gemahl Caspar von
Sax-Misox ihren Teil, so daß sich die Familie
in Mittelbünden festsetzen konnte. Auch die
letzte Räziinserin Anna hinterließ ihrem
Gemahl Georg von Werdenberg-Sargans ein großes

Besitztum.
Am Schlüsse dieser Reihe steht eine feudale

Bündnerin, die Elisabeth von Matsch, die
Gemahlin Friedrichs VII. von Toggenburg. Nach
dem Tode ihres allzu strengen Gemahls fielen
die rätischen Gerichte ihr zu. Die biindneri-
schen Untertanen wandten sich in ihrer Not
direkt an die Gräfin-Witwe, die die Zeichen
der Zeit erkannte und dem Bunde ihren
Segen gab, der dann am 8. Juni 1436 geschlossen
wurde und den Grundstein zum späteren
Zehngerichtenbund legte. Dieser Bund verun-
möglichte die vollständige Trennung der
ehemals toggenburgischen Landschaften, auch

wenn Elisabeth später auf ihr alleiniges
Erbrecht verzichten mußte und statt des

alleinigen Grafen nun fünf Feudalherren auftreten
konnten. Somit darf Elisabeth von Toggen-
burg-Matsch, die ja bezeichnenderweise nach
dem Tode ihres Gatten im Schloß Maienfeld
ihre Wohnung aufschlug, als die Patin des

Zehngerichtenbundes gelten.1

2. Kriegerische Frauen der Neuzeit

Der rätischen Frau im Mittelalter war das

Waffenwerk fern, sie lebte der Familie und

40



der Frömmigkeit. Es war ja die Zeit des

Minnesanges, in der frauliche Würde und
Schönheit hoch gepriesen waren. Die
Nachrichten von den kämpfenden Frauen am Mun-
daun sind, wie noch einläßlicher zu besprechen

ist, erst eine schöne Fiktion des 18.
Jahrhunderts. Solche Lugnezer Amazonen hat es

nie gegeben. Daß die Frauen der Walser im
Sarganserland 1467 zum Waffendienst
verpflichtet waren, also grundsätzlich für den

Kriegsdienst herangezogen wurden, ist so

außerordentlich, daß man darin wohl eher eine
theoretische Vorsicht erblicken möchte.

Allerdings erzählt uns Campell im 44.
Kapitel seiner Historia Raetica von einer Frau

Lupa — übrigens wohl ein späterer Deutungsname

—, die im Schwabenkrieg von 1499 im
unterengadinischen Schieins österreichische
Kundschafter durch falsche Nachrichten
irreleitete und dann die in der Kirche selbst bei

einem Trauergottesdienst versammelten
Mitbürger zu deren Verfolgung aufrief, ja wie
eine zweite Jeanne d'Arc eine Prozessionsfahne

vorantragend, die Schieinser zur Tat begeisterte.

Der Kern der Erzählung scheint durchaus

richtig zu sein, doch ergriff ja Frau Lupa
keine Waffe, ähnlich wie ja auch ihr Vorbild
Jeanne d'Arc keinen Feind tötete.

Möglich ist, daß die Frauen von Langwies
1621 die spanisch-österreichischen Truppen
zurückgeschlagen haben. Aber alte Quellen
stehen dafür nicht ein. Auch der Name
Frauentobel ist kein Beweis, da solche

Bezeichnungen auch sonst vorkommen (z. B. in
Davos, Peist usw.). In manchen ähnlichen
Namen steckt auch im Sinne eines Geisterglaubens

die Bedeutung Frau Fee. Wenn endlich
in Langwies die Frauen vor den Männern zum
Abendmahl gehen, so ist dies auch an manchen

andern Orten der Fall. Man frägt sich

mit Recht, ob nicht die Schlacht-Erzählung
diese Gewohnheit erklären wollte.

Anders steht die Sache für die Frauen in
Scbiers, die sich 1622 gegen die österreichischen

Besatzungstruppen auszeichneten. Salome
Lienhard tötete sieben Soldaten mit einem

Prügel, Katharina Haberstroh riß einem
anderen das Schwert aus der Hand und tötete
ihn damit. Anna Marugg erledigte einen
Österreicher auf einem Stall. Wir haben hier echte
Töchter der alttestamentlichen Judith vor uns.

Einzelne Heldentaten des Frauengeschlechtes
sind aus sicheren Quellen für die

Franzosenzeit überliefert. Wie die tapfere Marie
Zbinden in Neuenegg 1798 den ersten ins
Haus eindringenden Franzosen mit dem Karst
niederschlug, so verhinderte Anna Maria Bühler

in Ems 1799 die Bespannung eines französischen

Geschützes, was dessen Eroberung
durch die Oberländer ermöglichte.

Das Kriegerhandwerk ist an sich Männersache.

Je mehr aber die Kriege seit den letzten
beiden Weltkriegen Volkskriege werdende
größere Verluste der Zivilbevölkerung als der
Armee zufügen, desto mehr wird auch die Frau
als «starke Frau» das Unglück, das jeder
Krieg für alle bringt, mitzutragen berufen
sein, sei es im Hilfsdienst der Armee oder im
Lazarett oder auch in der eigenen bedrohten
Wohnung.2

3. Die fromme Frau des Barocks

Für beide Landeskirchen bedeutet die
Barockzeit (ca. 1580—1750) eine tiefreligiöse
und karitativ tätige Epoche. Das möge uns
zunächst einmal der Ehevertrag des Hauptmanns

Baptist von Rosenroll mit Barbara
Dorothea von Salis-Marschlins aus dem Jahre
1718 belegen. Schon der erste Punkt ist
typisch: «Der Bräutigam verspricht der Braut...
alle eheliche Treue und Liebe wie es einem
ehelichen Cavalier und Ehrenmann gebührt.»
Während der Vater Commissari Rosenroll
nach eigenem Ermessen eine Summe für die

Hochzeit, Kleider und Kleinodien bestimmt,
verspricht der Vater Landvogt Ulysses von Sa-

Iis seiner Tochter über das von ihrer Mutter
Ererbte hinaus 3000 Gulden. Für den Fall, daß

41



Barbara Dorothea ihren Mann verlieren muß,
was dann auch wirklich geschah, ist folgendes
vorgesehen: Solange die Witwe nicht zu einer
andern Ehe schreitet, behält sie das Haus des

Gatten als Witwensitz und erhält noch 2000
Gulden an Gütern. Allenfalls vorhandene Kinder

soll sie zu «adeligen Tugenden» erziehen

(Nr. 8). In realer Erfahrung, wie es im Leben

gehen kann, bestimmte der Vertrag fast am
Schlüsse: «Allfällige Mißhelligkeiten sollen
Verwandte beilegen.» (Nr. 13.)3

Bei der großen Glaubensfreudigkeit der
Barockwelt erfreute sich das Familienleben aufs
Ganze gesehen großer Würde. Der
Kinderreichtum spricht für die innere Gesundheit der

Zeit, freilich war die Kindersterblichkeit auch

groß, wie man heute noch anhand der
Kirchenbücher der Dörfer nachweisen kann.
Ehescheidungen blieben nicht nur in katholischen,
sondern auch evangelischen Gegenden eine
Seltenheit. Bekannt ist hier der Fall von
Brigadier Johann Victor von Travers und der
Französin Marie Marguerite l'Allemand de

Chäteaufort, die sich Ende 1719 in Frankreich

verheirateten, aber nach der Geburt ihres

Sohnes, des späteren Generals Johann Victor
von Travers (1721—1776), sich nicht mehr
verstanden. Die Frau beschuldigte ihren
militärischen Gatten der Mißhandlung. Das Chu-
rer Gericht sprach wohl die Scheidung aus,
nicht aber das kirchliche vor dem Nuntius in
Luzern. Die Mutter interessierte sich aber stets

eindringlich um das Wohlergehen ihres
Sohnes.4

Wie sehr damals nicht Welteroberung und
Weltgestaltung, sondern Weltverachtung aus
den seelischen Tiefen deutlich an die
Oberfläche gelangte, zeigen die Lieder der 1690

gedruckten Consolaziun dell' olma devoziusa,
also die Lieder der andächtigen Seele, vor
allem das «Lied von der menschlichen
Eitelkeit», dessen vierte Strophe lautet:

Tgei ei bellezia, tgei ei grondezia,
Tgei ei rihezia, tgei beins e praus!
Tgi se segira dil mund e mira

Sin via ventira vegn enganaus.

Der Schönheit Prangen, des Ruhms Verlangen,
Die bliih'nden Wangen, ach, Eitelkeit!
Sie werden entfärben, sie werden verderben,
Du sollst erwerben die Ewigkeit.

Die siebente Strophe wendet sich unmittelbar

an das schöne Geschlecht:

«Du schönes Gesicht, o du Mädchen, du
wirst wie das Eis bald schmelzen. Was meinst
du eigentlich, warum bekränzest du dich, warum

spannst du dich wie die Saiten der Geige,
indem du dich schmückst.»

Das «Lied vom Fegfeuer» schildert die
farbige Tracht der schönen Oberländerinnen, die
das Hinderfür mit der weißen Haube und die
runde Schlappe mit Spitzen tragen. Besonders
das vom deutschschweizerischen Unterland
eingeführte Hinderfür, das in Bünden nie

allgemeine Mode wurde, bezeichnet der Dichter
als fremdes und hoffärtiges Kleidungsstück,
für das einst im Fegfeuer gebüßt werden sollte,
weshalb er auch weiterfährt: «Das lag mir
sehr am Herzen, für alle meine Schuld, ich
große Pein erduld', Mein Hirn macht tausend
Schmerzen.» Im Gegensatz zur barocken
Freude an Reichtum und Pracht singt eine
eigene Canzun das Hohe Lied der Armut (O
cara pupira, ti gronda ventira). Dieses Lob
war gerade in dieser festfreudigen Zeit sehr

angebracht.5

Harte Armut herrschte zwar im barocken
Bündnerlande nicht, aber noch weniger Luxus

bei den unteren und mittleren Schichten.

Man beachte nur die kleinen Häuschen des

17. und 18. Jahrhunderts mit den offenen
Küchen bis zum Dach und den kleinen Fensterchen,

die nur wenig die Wärme zusammenhielten.

Es gab Wohnungen, wo nicht einmal
eine Stiege ins Obergemach führte, sondern
eine Leiter, oder wo das Ofenloch die ganze
Verbindung herstellte. Wie wenig hier von
Luxus die Rede ist, erhellt das Verzeichnis einer
verstorbenen Ehefrau aus Laax vom Jahre
1728, wo von Pfannen und Kessel, von der
Herdkette und der Schöpfkelle, von Mistgabel
und Spaten, von Tischtüchern und Lederseilen,
von Butterfaß und Schwein die Rede ist, und

42



doch waren es ehrenwerte und habliche
Bauersleute.6

Die Zeitgenossen des Barocks waren nicht
nur fromm, sondern sogar überfromm, indem
sie zu sehr die Macht der bösen Geister
überschätzten. In den Zeiten des Dreißigjährigen
Krieges und der Bündner Wirren war die Angst
vor dem Teufel und seinen weiblichen
Werkzeugen, den Hexen, zu einem eigentlichen
Wahne entwickelt. Im ganzen Bündnerlande
gab es angeblich Hexen, in Klosters, Castels

und Langwies ebensogut wie in Avers, Vals
und Waltensburg. Am letzteren Orte warf
man einer sogenannten Hexe 1672 vor, sie

habe einem Waltensburger in den Mund
geblasen, so daß er einige Wochen krank im
Bette liegen mußte. Einer Kindbetterin habe
sie ein blaues Ei gegeben und sie anderntags
gefragt, ob sie noch gesund sei. Schließlich
wurde die Hexe gefoltert und zum Tode durch
Enthauptung verurteilt. Man sagte den Hexen
nach, daß sie nachts auf den Plätzen oder auf
den Bergen tanzten und die Söhne der Leute
berühren oder küssen, die dann am anderen

Tage krank seien oder sterben. Sie streuen, so

wurde ihnen auch vorgeworfen, Asche auf die

Wiesen, so daß das weidende Vieh an
vergiftetem Grase zugrunde gehe. Viele dieser

Malefiz-Personen waren einfach geistig nicht
normale Leute. Das Tragische war, daß dieser

Hexenglaube auch bei den theologisch gebildeten

Vertretern der Oberschicht Glauben
fand. Erst im Verlaufe des 18. Jahrhunderts
nahm er mehr und mehr ab.7

CharakteristischeFrauen der Barockzeit sind
selten näher zu umschreiben. Es fehlen dafür
die chronographischen Quellen. Doch möchten

wir zum Abschluß noch eine solche
bedeutende Frau namhaft machen, es ist die
bekannte Hortensia Gugelberg von Moos (1659
bis 1715). Sie gehört wesentlich zur barocken
Welt, da die religiösen Fragen sie am meisten
interessierten. Aber sie deutet doch schon auf
die folgende naturwissenschaftlich interessierte

Periode hin, wie ihre Beobachtungen der
menschlichen Natur und ihr Studium der
Pflanzenwelt offenbaren. Bezeichnend ist auch
ihr Briefwechsel mit dem Zürcher Naturfor¬

scher Johann Jakob Scheuchzer. Man hat sie

schon die erste Ärztin des Bündnerlandes
genannt, da sie selbst den Leichnam eines
Knechtes sezierte, um die eigentliche Ursache

von dessen Tod zu erkunden. Doch handelt
es sich hier mehr um eine medizinische Tätigkeit

autodidaktischer Natur. Bünden wird
noch bis Ende des 19. Jahrhunderts auf die
erste eigentliche Ärztin warten müssen. (Siehe

unten.)8

4. Die elegante Dame des 18. Jahrhunderts

«Das Jahrhundert der Frau», so hat man
das 18. Säkulum überschrieben. In der Tat,
so war es auch. In Rußland bestand eine fast
ununterbrochene Frauenherrschaft, bestiegen
doch damals vier Frauen den Zarenthron,
zuletzt noch Katharina II. In Frankreich erreichten

zwar keine Frauen den Königsthron, aber
die Maitressen Ludwigs XV., eine Marquise
von Pompadour und die Gräfin Du Barry,
wußten sich Einfluß zu verschaffen, auch Marie

Antoinette, die Gemahlin des sechzehnten

Ludwig. In England regierte Königin Anna
und in Österreich Maria Theresia.

Zu den regierenden Frauen kommt noch
die frauenhafte Atmosphäre des 18. Jahrhunderts

hinzu, die Vorliebe des Rokoko für
elegante Figuren, ganz im Gegensatz zum
Barock, dem körperliche Fülle ein Ideal war, die

Bevorzugung der Flöte (Friedrich II.), die
Beliebtheit der Schäferspiele und Opern, das
Aufkommen des Sonnen- und Regenschirmes,
die Herrschaft der Perücke und des Zopfes,
der Schönheitspflästerchen und des Puders.

Die Stimmung der Zeit war wie gemacht,
um Poeten zu ermuntern, zu Ehren der
Frauenwelt ihre Lyra erklingen zu lassen. In
einem Churer Liederbuch von 1785 werden
denn auch die Lugnezerinnen in höchsten Tönen

gefeiert:

Körper, wo Gesundheit thront,
Jung an Frost und Hitz gewohnt,
Immer von der Hochzeit an
Ihren Männern zugetan.

43



Mäßigkeit stärkt ihren Leib,
Arbeit war ihr Zeitvertreib,
Müßigung und Kleiderpracht
War verhöhnet, ward verlacht.

Ausgerechnet in diesem Liederbuch
erscheint die Nachricht von den weiblichen
Heldentaten in der Schlacht am Mundaun, also

an die 430 Jahre nach dem angeblichen
Ereignis:

Doch die Weiber aus dem Thal
Achten nicht der Feinde Zahl;
Holten bald zur Gegenwehr
Steine, Felsenstücke her,
Welzten die vom Berg herab,
Stürzten manchen Feind ins Grab,
Daß die andern alle flohn
Vor des Steinehagels Drohn.

Als einzigen Hinweis geschichtlicher Natur
fügt das Lied hinzu, daß seit dieser Zeit die

Lugnezerinnen den Platz auf der rechten Seite
einnehmen:

Das Gedächtniß dieser That
Dankbarkeit verewigt hat:
Weiber sitzen dort im Land
Männeren zur rechten Hand.

Das tapfer gereimte Lied war die Quelle
für Heinrich Ludwig Lehmann, einen Magdeburger

Emigranten, der Hauslehrer der
Familie von Jecklin in Rodels war, diese Anekdote

in seinem Buch über Graubünden (1797)
als angeblich geschichtliche Nachricht
weiterzugeben. So sehr sie auch des historischen
Wertes entbehrt, so ist sie doch
kulturgeschichtlich ein vollgültiger Zeuge für die
Geistigkeit des 18. Jahrhunderts.9

Dieses Säkulum war auch die Zeit der
geistreichen Salongespräche. So wußte Madame de

Stael (1766—1817) ihr Schloß in Coppet VD
zum Treffpunkt der Intellektuellen der Schweiz
und Europas zu machen. In kleinem Kreise
konnte dies Franziska von Salis-Zizers (1732
bis 1806) nachmachen. Sie war eine geborene
Beßler aus Uri, die mit Johann Heinrich von

Salis-Zizers, dem Baron und Marec'nal de

Camp, verheiratet war. Die «Marschällin» in
Zizers pflegte Beziehungen nach allen

Richtungen, mit geistlichen und weltlichen
Herrschaften hohen Standes. Vor den Jakobinern
floh sie 1799 nach Feldkirch, kehrte dann aber
wieder in ihre Residenz zurück.10

Gut bekannt mit der geistreichen Frau in
Zizers war der Disentiser Abt Kolumban Sozzi

(1764—1785),der sich damals überhaupt mancher

unglücklichen Frau in Bünden und im
Veltlin annahm. Sein großes politisches
Talent und seine vielen Beziehungen machten ihn
zum gerne angerufenen Nothelfer der Zeit.
Viele Sorgen bereitete ihm Frau Clandia Mo-
scati, eine geborene Lamberdengi, die Gemahlin

eines angesehenen und verdienten Professors

an der Universität Mailand. In der
Fastnachtszeit im März 1775 zeigte sie sich «in
Mannskleidern masquiert» mit dem älteren
Sohne des Vincenz von Paravicini in der Stadt
Chur. Die Stadtobrigkeit ließ beide abfassen

und zunächst im Hause des österreichischen
Gesandten Buol in Reichenau internieren. Abt
Kolumban, der mit der Familie Moscati
bekannt war, legte sich ins Mittel, da ja sowohl
die Entführte wie auch der Entführer ihre
Tat bereuten. Um Frau Moscati irgendwie
unterzubringen, sandte Abt Sozzi überallhin
seine Expreßboten. Schließlich konnte er ihr
ein Asyl im Frauenkloster Seedorf (Uri)
verschaffen, wo jedoch die Mehrheit der Nonnen
sie nicht dauernd behalten wollte. Als sie sich

anschickte, Seedorf zu verlassen, waren es

wieder die gleichen Nonnen, welche sich

gegen die Abreise der Signora Moscati aussprachen.

Jedenfalls bezahlte ihr Gemahl die

nötigen Pensionskosten im urnerischen Asyl.11

Von den Damen des 18. Jahrhunderts sind
noch viele Porträte in Privatbesitz erhalten,
die alle auf den Stil der Zeit hinweisen. So

kleidete sich Maria Barbara geb. von Toggenburg

(t 1807), die Gemahlin des Hauptmannes

Andreas Philipp von Castelberg, in
eleganter Weise: hohe Haube, großer Ausschnitt,
blumengeschmückter Rock, Ringe und
Armschmuck, dazu Windfächer, alles im Ge-
schmacke des Rokoko. Schon eine Stilstufe

44



weiter präsentiert sich Maria Margaretha Paula

geb. von Castelberg (f 1793), die Gemahlin
des Landrichters Conradin Andreas von
Castelberg. Die aristokratische Frau trägt keine
oder doch nur eine ganz bescheidene Haube,
eine einfache Frisur, gerade geschnittenen
Ausschnitt, typisch für die Zeit des ausgehenden
18. Jahrhunderts mit ihrer Betonung der
klassischen Einfachheit und ihrer bekannten
Devise: Retour ä la nature.12

Schon ganz im klassischen Kleid des Empire

erscheint Angelica Kauffmann, mit Car-
riera und Vigee-Lebrun die berühmteste
Malerin des 18. Jahrhunderts. Ihr Vater stammte
aus dem Bregenzerwald und arbeitete als Maler

im Dienste des Churer Bischofs. Hier in
Chur vermählte er sich in zweiter Ehe mit der
einheimischen Cleopha Luz. So kam Angelica
in der rätischen Hauptstadt 1741 zur Welt.
Wie weit die Mutter ihrer Tochter das Talent
vermehrte, steht dahin. Die Familie zog schon
im nächsten Jahre ins Veltlin, später nach
Mailand und Florenz, Rom und London. Herder

nennt die Malerin «vielleicht die kultivierteste

Frau in Europa», die sich der Freundschaft

Winckelmanns und Goethes erfreuen

durfte, immer aber bescheiden und zurückhaltend

blieb. Ihre Kunst stand ganz im Banne
der klassischen Werke. Bezeichnenderweise
fand sie auch ihr Grab im Jahre 1817 in der

Roma Aeterna.13

Das Leben Angelikas ruft eine andere
ähnliche Erinnerung wach. Katharina Deflorin
von Tavetsch heiratete Johann Columban
Diogg von Ursern, deren Sohn der berühmte
Maler Felix Maria Diogg ist (1762—1834), der

großartige Porträtist. Gewiß hat hier Bündnerblut

und Bündner Nachbarschaft auf den

Künstler glücklich eingewirkt. Nicht auf dem

Gebiete der Malerei, wohl aber der Musik ist
ein analoger Fall zu melden. Johann Peter

Rheinberger in Vaduz heiratete die Elisabeth

Carigiet aus Disentis, deren Famile durch
musikalische Begabung hervortrat. Den Eltern
Rheinberger-Carigiet entstammt Josef Rheinberger

(1839—1901), der sich als weltlicher
und kirchlicher Komponist eines großen Rufes

erfreute und als Kapellmeister am bayri¬

schen Hofe und auch als Organist in München
wirkte. Seine oft weichen klassizistisch
abgerundeten Werke gewannen viele Freunde.14

5. Die Frauen im 19. Jahrhundert

Im Säkulum nach der französischen Revolution

spielten die Frauen eine größere Rolle.
Schon daß sich ein Historiker von Namen,
wie das Johann Andreas von Sprecher (1819
bis 1882) war, einem seiner kulturhistorischen
Werke den Titel «Donna Ottavia» gab, zeigt
die veränderte Lage.

Noch mehr, die Frauen selbst griffen zur
Feder, um die Ideen und Persönlichkeiten ihres
Geschlechtes zu schildern. Da ist Johanna
Gredig (1840—1935) aus Zuoz, wohnhaft in
Castasegna, zu nennen, die unter dem Pseudonym

Silvia Andrea Erzählungen aus der
biindnerischen und schweizerischen Geschichte
darbot. «Die Rhätierin» spielte zur Zeit der
augusteischen Eroberung des Landes. «Wilhelm

Teil» enthielt das ergreifende Kapitel:
«Vielwerthe Frauen aus den Waldstätten», in
dem die Fürstäbtissin des Fraumünsters
hervorsticht. Aus dem Borne bündnerischen
Vergangenheit schöpfte auch Tina Truog-Sahtz
(1882—1957), die Tochter eines Bündner
Ingenieurs in Bern und Chur. Fast immer
begegnen wir in ihren Werken verinnerlichten
Frauen- und Mädchengestalten, die in Liebe
und Leiden den Kampf ums Leben bestehen

(«Soglio», «Mengiarda», «Die letzten Tara-
sper» usw.). Ähnliches ist von der Heinzenberger

Bauerndichterin Nina Camenisch (1825
bis 1912) zu sagen, wie schon die Titel ihrer
Veröffentlichungen verraten: «Die Gedichte
eines bündnerischen Landmädchens», «Die
Garnstrangen», «SiebenSchwestern» und «Des
Mädchens Traum vom Totenvolk».

Zu diesem illustren Trio bündnerischer
Frauen dürfen wir noch zwei etwas anders

geartete, aber keineswegs weniger bedeutende

hinzufügen, wir meinen Emilie Lendi und
Meta von Salis-Marschlins. Emilie Lendi (1870
bis 1925) stammte aus Tamins. Als Tochter
eines im Engadin praktizierenden Arztes er-

45



wählte auch sie den Beruf ihres Vaters und
konnte sich daher nach ihren medizinischen
Studien in Zürich in Samaden als erste bünd-
nerische Ärztin betätigen. Daneben betrieb sie

eifrig Musik und vernachlässigte ihre Kenntnisse

im Französischen und Englischen nicht.
Sie gehörte auch zu den ersten Frauen, die

mit zwei Bergführern den Piz Bernina bestieg.

Später siedelte sie sich nach Glarus über, da

dort ihr Gemahl Philipp Mercier als Jurist und
Politiker wirkte. Auch hier entfaltete sie eine

große medizinische Tätigkeit. Besonders

unvergessen blieb ihr uneigennütziges Wirken
für die Taubstummen. Der mehr im biindne-
rischen und außerbündnerischen Heimatlande

wirkenden praktischen Ärztin gesellen
wir die weltgereiste und international
bekannte Meta von Salis-Marschlins (1855 bis

1929) zu, die als «der einsamste, stolzeste und

zarteste Mann» ihrer Epoche bezeichnet wurde.

In Zürich bei Gerold Meyer von Knonau
zur Historikerin gemacht, veröffentlichte sie

ihre Studien über Kaiserin Agnes von Poitou
und über Katharina Sforza. Vor allem aber

trat sie unerschrocken in vielen Vorträgen und
Artikeln für die Gleichberechtigung der Frau
ein.15

Schade, daß diese Vorkämpferin nicht mehr
den 7. Februar 1971 erleben durfte, in vieler
Hinsicht das Schlußereignis auch der
Geschichte der btindnerischen Frau. Auf dieses

Datum könnte man im Sinne der beglückten
Frauen jenes Wort schreiben, das einst der
Dichter Ferdinand Freiligrath auf den
Revolutions-Monat des Jahres 1848 verkündete:

Glückauf, das ist ein glorreich Jahr,
Das ist ein stolzer Februar.

Anmerkungen

1 Näheres über die Rechtsstellung der Frau, ihre Rolle
in Politik, Mystik und Kunst im Mittelalter siehe

I. Müller, Glanz des rätischen Mittelalters, Calven-

Verlag 1971.
2 Vgl. zum ganzen Kapitel: Frauen rechts, Männer

links. Historische Platzverteilung in der Kirche.
Schweizerisches Archiv für Volkskunde 57 (1961)

65—81.
3 Bündner Monatsblatt 1914, S. 109—110.
4 P. Flisch, General J. V. von Travers, 1912, S. 10. Zum

Ganzen Sprecher/Jenny, Kulturgeschichte der Drei
Bünde im 18. Jahrhundert, 1951, S. 7—8, 286—292.

5 A. Maissen-A. Schorta, Die Lieder der Consolaziun.
1945, S. 31, 182—184, 196—198, dazu A. Maissen-
W. Wehrli, Geistliche Volkslieder aus romanisch
Bünden, 1942, S. 26—27. (Deutsche Übertragungen
von P. Odilo Zurkinden.)

' Bündner Monatsblatt 1918, S. 307—309.
7 Schmid-Sprecher, Zur Geschichte der Hexenverfolgungen

in Graubünden. Jahresbericht der hist.-

antiquar. Ges. v. Graubünden 48 (1918) 73—252
und Bündner Monatsblatt 1955, S. 33—41.

8 Siehe Äskulap in Graubünden 1970, S. 15—16, mit
Literatur.

8 G. Riedi im Bündner Monatsblatt 1936, S. 294—295
und M. Schmid, Marschlins. Eine Schule der Nationen,

1951, S. 28—29.
10 Guido von Salis-Seewis, Johann Ulrich von Salis-

Seewis. Ein bündnerischer Geschichtsforscher, 1926,
S. 35, 38, 201. I. Müller, Die Fürstabtei Disentis im
ausgehenden 18. Jahrhundert, 1963, S. 197—199.

11 Jahresbericht der historisch-antiquarischen Gesellschaft

von Graubünden 92 (1962) 34—38.
12 E. Poeschel, Die Familie von Castelberg, 1959, S. 357,

376, 522, dazu Taf. 19 und 21.
13 U. Christoffel in Kindlers Malerei-Lexikon 3 (1966)

546—548 und Bündner Monatsblatt 1941, S. 303—310.
14 W. Hugelshofer, Felix Maria Diogg, 1940, S. 11, und

Ischi 45 (1959) 10 über Rheinberger.
15 Kurz-Biographien und Literaturangaben über die

bündnerischen Schriftstellerinnen des 19./20. Jahrhunderts

in: Bedeutende Bündner, 2 (1970) 264—266,
415—429. Über E. Lendi siehe Äskulap in Graubünden,

1970, S. 16—18.

46


	Die Bündner Frau im Wandel der Zeiten

