
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 13 (1971)

Artikel: Friedrich Schiller als Dichter der Freiheit

Autor: Thürer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-550273

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-550273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Friedrich Schiller als Dichter der Freiheit

Ansprache von Professor Dr. Georg Thürer in der Aida der Bündner Kantonsschide in
Chur, gehalten zu Martini 1959

Im zurückliegenden Herbst durfte die Bündner
Kantonsschule als Frucht einer ersten Batietappe an der

«sonnigen Halde des Mittenberges» den neu erstellten

Trakt beziehen, einen modernen, siebenstöckigen
Bau, in dem unsere Gymnasiasten zukünftig ihren
Unterricht empfangen werden. Das altehrwürdige
Gebäude aber, 1850 als Bau der damaligen katholischen
Kantonsschule erstanden, ist gleichzeitig in Schutt
und Trümmer gesunken, um einem weiteren Neubau

zu weichen. Dieser radikale bauliche Umsturz, dessen

Zeugen wir sind, zeigt uns, wie sehr alles sich im
Wandel und Umbruch befindet und man zu sorgen
hat, daß darob die Bildungsaufgabe unserer kant.
Mittelschule keinen Eintrag erleide. Denn nicht nur
Schulung und Abgangszeugnisse dürfen unsere
Lehrstatten vermitteln, sondern vor allem Bildung im
weitesten Sinn, -jene Verinnerlichung nämlich, die
allein uns befähigt, uns stets auf die großen Aufgaben
unserer Kultur zu besinnen.

Zu den schönsten Weihestunden unserer eigenen
Kantonsschul/ahre zählten jene, in denen wir an
besonderen Gedenktagen mit den ewigen Werten unserer
geistigen Heimat konfrontiert wuiden. Es gehörte in
diesem Sinne stets zur noblen Aufgabe der Kantonsschule,

sich der großen Denker und Dichter zu
erinnern. Bei einem solchen Anlaß durfte im Jahre 1959

Herr Prof. Dr. Gg. Thürer über Friedrich Schiller
sprechen. Was er damals als Festredner seinen jungen und
inzwischen bereits schon im Berufsleben stehenden
Zuhörern darlegte, ist heute noch lebendig wie
damals. Denn die Freiheit, von der er sprach, sie
gehört unverlierbar zum Lebenselement unseres eigenen
Daseins. Auf sie sich stets zu besinnen, sich ihrer
Bedeutung und ihrer Grenzen bewußt zu sein, bildet

Voraussetzung für den Fortbestand unserer Kultur.

So möchten wir denn den baulichen Umbruch,
den wir jetzt am Mittenberg erleben, zum Anlaß
nehmen, um die damalige Festrede Prof. Thurers un-
sern Lesern darzubringen, denn, was der Redner
seinen jungen Zuhörern ausbreitete, wird auch noch

in abermals zehn, wird auch in zwanzig und fünfzig

Jahren noch unverrückbar Geltung besitzen, wenn
anders unsere geistigen Guter erhalten bleiben sollen.

*

Gestern hat es sich zum 200. Male gejährt,
daß im schwäbischen Neckarstädtchen Marbach

ein Knabe zur Welt kam, dessen Name
Friedrich Schiller heute, so weit unsere Sprache

klingt und singt, mit Ehrfurcht und
Dankbarkeit genannt wird, und in weiter Welt gilt
er vielen Millionen von Menschen als der
Inbegriff eines deutschen Dichters. Auch wir
versammeln und sammeln uns nun vor ihm.
Wohl wissen wir, daß es die sinnvollste

Ehrung der Dichter ist, sie still zu lesen oder
sich gar einige ihrer Gedichte auswendig —
inwendig anzueignen, um die Kraft und die
Schönheit ihrer Werke in unser Leben
einströmen zu lassen. Schiller aber, der wie kein
zweiter für die Bühne geboren war, soll auch

vor großer Hörerschaft gefeiert werden, und
wie er selbst durch unsere Erinnerung an
Lesestunden wie ein feuriger Jüngling, ein Bote
der Freiheit, schreitet, so freuen wir uns,
den Dichter zur Jugend sprechen zu lassen.

Schiller war wohl ein Drittel seines Lebens

ein körperlich sehr leidender, seine besten

Werke der Krankheit abringender Mensch,
aber ein Greis war er nie. Als er im Mai 1805

in seinem 46. Jahr starb, schloß sich ein
strahlendes Auge.

Nun mag es sein, daß unter Euch Leute

sind, welche Schillers Werke bis zum Uber-

1



druß lesen und ausziehen mußten. Es sind
auch gewiß Hörer da, welche seinen Stil als

dröhnend oder gestelzt, jedenfalls unserm
Zeitalter, in dem der Techniker sein knappes
Wort spricht und in dem die meisten
Menschen auf sachliche Berichte erpicht sind, als

unangemessen empfinden. Keiner hat sich
solcher Empfindung zu schämen, wenn sie echt
und nicht nur Nachgerede ist. Selbst ein
Mann wie der Dichter Ernst Wiechert hat
kurz vor seinem Abitur in einem Aufsatz
Schiller einen bengalisch leuchtenden
Komödianten genannt. Sein Deutschlehrer schalt
ihn deswegen nicht, noch stellte er ihn vor
der Klasse bloß, sondern er schilderte nur
den Dichter, wie er, von einer unheimlichen
Atemnot befallen, den Schweiß auf der Stirn,
ein so leichtfertiges Urteil wohl aufgenommen
hätte. Später, zur Zeit des unheimlich zu

Krieg und Weltmacht drängenden Hitlertums,
nahm sich der gleiche Ernst Wiechert in
seiner Rede an die deutsche Jugend gerade
Schillers «Mannesmut vor Königsthronen»
zum Vorbild.

Wie Schiller nicht auf alle unter uns gleich
wirkt, so lauteten auch schon die Urteile der

Zeitgenossen über ihn sehr verschieden. Den
einen (wie z. B. Wilhelm von Humboldt)
schien er für das Gespräch recht eigentlich
geboren. Andern kam er in der Gesellschaft

geistlos vor; sie beobachteten den Dichter
wohl, wenn er Dingen nachsann, die ihn tiefer

angingen als das seichte Geplauder bei
Tisch. Aber auch die Bildwerke, welche uns
seine Gestalt festhalten, zerfallen in zwei

Gruppen. Die einen zeigen (wie Johann Heinrich

Danneckers Büste) einen von Siegeszuversicht

strahlenden Kopf, der an Apoll
gemahnt, die andern (wie z. B. Anton Graffs
Porträt) einen besinnlichen Menschen. Welches

Schillerbild ist nun das echtere? Der
Held oder der Zuschauer, der Täter oder der
Denker? Beide sind echt, Schiller war
offensichtlich ein Mensch, der in großer Spannung
lebte. Er hatte einen eisernen Willen und ein
weiches Gemüt. Ansätze zu solchen

Spannungen sind ja in jedem Menschen vorhanden.

Sie sind uns aufgegeben. Entscheidend

ist, wie der Mensch mit ihnen fertig wird.
Schiller focht seinen Kampf redlich, ließ ihn

schöpferisch werden und formte auch sein

Leben dergestalt zum Kunstwerk, daß kein
Geringerer als Goethe erklärte: «Schiller
scheint mir alle acht Tage ein anderer — ein

vollendeter, gewachsen an Belesenheit und
Einsicht.»

Blicken wir in dieses Leben, in diese Seele

hinein, so soll es in unserer Ansprache an
Hand eines Leitwortes sein, das jeder junge
Mensch auf sein Banner schreibt, wenn
anders er überhaupt jung ist, denn es gibt ja
Leute, welche greisenhafte Züge aufweisen,
ehe sie die Zwanzigerjahre erreichen. Dieses

Leitwort heißt: FREIHEIT. Nicht wahr, frei
möchten wir allesamt sein. Frei vom Befehl
der andern, frei vom Druck der Verhältnisse,
frei vom Übelwollen der anderen, frei von
Gewissensqualen der eigenen Seele. Ertönt in
einer Klasse der Ruf: «Die nächste Stunde
ist frei!», so löst er einen Jubelsturm aus.

Fragt man nach einer Stunde, was nun mit
der Freistunde geschehen sei, so erkennen die

guten Köpfe, daß man eben meist besser

weiß, wovon man frei sein wollte, als wozu.
Nun, oft ist auch schon das Aufatmen an sich
eine Wohltat. Wer aber glaubt, die Schule,
an der er weilt, sei so sehr mit Vorschriften
und Stundenplänen vergittert, daß man sich

beinahe wie in einem Zwinger vorkommt,
wird sein Selbstmitleid gewiß fahren
lassen, wenn er vernimmt, wie es in der Mittelschule

zuging, die Schiller besuchte.

Schillers Mutter hätte wie viele seelisch
reich begabte Schwäbinnen ihren Sohn am
liebsten auf einer Kanzel gesehen. Der Landesherr

Karl Eugen von Württemberg aber griff
unerbittlich in die Familien ein. Er hatte schon
den Vater gehindert, sich über die Wiege des

Knaben zu beugen. Als dieser nämlich am
10. November 1759, also mitten im
Siebenjährigen Krieg (1756—63) zur Welt kam,
weilte Vater Kaspar Schiller als Feldarzt eben

in jenem Kriege, in welchem die Schwaben
Seite an Seite mit den Franzosen gegen Friedrich

den Großen marschierten. Großherzog
Karl Eugen wollte die begabten Söhne des

2



Landes auf seiner «Karlsschule» zu Offizieren

und Verwaltungsleuten heranbilden. Er
rief tüchtige Lehrer an diese Schule, aber das

Schulklima war denkbar unjugendlich. Alles
wurde peinlich überwacht; auf Kommando
wurden die Rokokozöpfchen geflochten, und
auf Befehl wurde auch gebetet. Der Eleve
Schiller genoß in acht Jahren keinen einzigen
Eerientag. Bitter nannte er später den Herzog
Karl Eugen den «alten Herodes», den «Mörder

seiner Kindheit». Wenn der Jüngling
auch manche Gunst wie den unentgeltlichen
Unterricht und den sonst einem Bürgersohne
verschlossenen, für den Dramatiker aber
höchst wichtigen Einblick in die Hofverhältnisse

nicht gebührend erkannte, so verstehen

wir doch den empörten Schrei des Menschen,
der bei Rousseau las, daß jedes Kind frei
aufwachsen sollte. Wohl durfte Schiller von der
Rechts- zur Heilkunde umsatteln, aber er

hatte doch den ganzen Tag seine Uniform zu

tragen, die derart auf bloße Parade
zugeschnitten war, daß er, wenn er zu Fall kam,
nicht allein aufstehen konnte.

Unter solchen Verhältnissen flüchtete sich

der heranwachsende Schiller dorthin, wo der

hierzog keine Tore verriegeln konnte: in die

Freiheit des Geistes. Er ersann sich eine Welt,
in der es umso toller zuging, je gefesselter
der Alltag war. Im Alter, da unsere
Mittelschüler ihren Matura-Aufsatz schreiben,
stürmte Schiller sein Erstlingsdrama «Die Räuber»

zu Papier. Er griff die uralte Fabel von
den beiden ungleichen Brüdern wieder auf.

Der hinterhältige, in jeder Hinsicht unschöne

Materialist Franz will als Erzbösewicht seinen

kühnen, herzoffenen Bruder Karl, einen
strahlenden Idealisten, aus der Gunst des Vaters
und der Braut drängen, um dann sowohl bei
der Habe wie in der Liebe des Bruders Erbe

antreten zu können. Ein von Franzens Hand
gefälschter Brief meldet Karl den Fluch des

Vaters, und damit bricht in diesem Studenten
nicht nur der Glaube an den Vater, sondern

an die gesamte Weltordnung zusammen. Er
wird nun zum Räuberhauptmann, und es

fehlt ihm nicht an Zulauf. Diese Räuber sind
sich aber nur im «Nein» einig, das sie der

bisherigen Gesellschaftsordnung
entgegenschleudern, in der es manchen Mordbrennern
und Dieben natürlich nicht behagte. Begeistert

hören sie dem Hauptmann Karl Moor
zu, wenn er ausruft: «Mein Geist dürstet nach

Taten, mein Atem nach Freiheit!», und freudig

fallen sie auch ein, wenn Moors Widersacher

unter den Räubern das Lied anstimmt:
«Ein freies Leben führen wir, ein Leben voller
Wonne.» Es ist ein Lob der Galgenvögel auf
das ungebundene Leben. Wozu sagen die
Räuber aber Ja? Gewiß, es gibt herrliche Kerle

unter ihnen, deren Treue unverbrüchlich ist.
Eine Pflanzstätte einer neuen guten Ordnung
mit einer höheren Gerechtigkeit aber ist die
Räuberbande doch nicht. Karl Moor erkennt,
daß sich viel Gesindel um ihn geschart hat,
lichtscheue Leute, welche lügen und betrügen,

Frauen schänden und Lust am Quälen
unschuldiger Kinder empfinden. Ja, er muß
einsehen, daß er bei all seinen Führereigenschaften

doch nicht der Mann ist, um eine
Welt zu stiften, die edler wäre als die von
ihm bekämpfte. So stellt er sich schließlich

freiwillig dem Gericht. Er hat erkannt, daß

es mit dem bloßen Abreißen nicht getan ist
und daß das Aufrichten der neuen Ordnung
nicht wohl mit schmutzigen, blutbefleckten
Händen besorgt werden könne. Der ungestüme

Ruf nach Freiheit durfte nicht der Willkür

das Wort reden. Er mußte eines Tages
dem ernsten Gespräch, der Suche nach einer

neuen Ordnung weichen.

Die Wirkung der «Räuber» in der
Zuhörerschaft war von einer Dramatik, welche

derjenigen des erstaunlich btihnensichern Werkes

auf der Bühne oben wenig nachstand.

Ein Augenzeuge beschreibt den Aufruhr bei

der Uraufführung in Mannheim: «Das Theater

glich einem Irrenhause, rollende Augen,
geballte Fäuste und heisere Aufschreie im
Zuschauerraum. Fremde Menschen fallen
einander schluchzend in die Arme, Frauen wankten,

einer Ohnmacht nahe, zur Türe. Es war
eine allgemeine Auflösung wie im Chaos,

unter dessen Nebeln eine neue Schöpfung
hervorbricht.»

3



Der Dichter, der ohne Urlaub von Stuttgart
herbeigereist war, sah unerkannt von der
Parterre-Loge aus, was sein Dichterwort
auszurichten vermochte. Er ahnte, welche Waffe,
welches Werkzeug ihm in die Hand gegeben

war, und sah, daß er fürwahr das Zeug hatte,
seine Mitmenschen im Innersten aufzuwühlen.
Sollte er, wie sein Sprecher und Held Karl
Moor, es beim Aufruhr bewenden lassen, oder

war es ihm gegeben, eine neue Ordnung in
Kunst und Politik aufzurichten?

Wie hart das Joch den Dichter drückte,
zeigten die Vorfälle bei seiner Heimkehr. Da
seine Anwesenheit in Mannheim doch ruchbar

geworden war, bekam er 14 Tage Arrest.
Obendrein fürchtete der Herzog Verwicklungen

mit dem Auslande, denn in den «Räubern»

sagte einer, Graubünden sei das Athen,
d. h. soviel wie das gelobte Land der heutigen

Gauner. Bündner und ihre Freunde
verwahrten sich dagegen, und es half Schiller
wenig, daß er dem aufgebrachten Herzog
klarzumachen versuchte, wie ja jener Spiegelberg,

der widerlichste der Räuber, das lose

Wort sprach und daß er es selber gar nicht
decke. Genug, der Herzog, dem wohl bei der

Buchausgabe der «Räuber» der Untertitel «in

tyrannos», d. h. «Gegen die Tyrannen!» nicht

entgangen war, überschüttete ihn mit
Vorwürfen und drohte ihm mit Festungshaft. Er
verbot ihm das Komödienschreiben.

Sollte Schiller, der sich zum Dichter berufen

fühlen durfte, dieses geistige Todesurteil
hinnehmen? Daß jene Drohung nicht bloße

Angstmacherei war, wußte Schiller vom
Schicksal des Dichters Schubart, welcher auf
dem Hohen Asperg seine Freimütigkeit mit
jahrelangem Kerker bitter genug büßte. So

reifte in Schiller der Plan zur Flucht, die ihm
an der Seite des Musikers Andreas Streicher

glückte. Nach einem entbehrungsreichen Jahre
wurde der 24jährige als Theaterdichter des

Nationaltheaters in Mannheim angestellt,
allerdings mit der Verpflichtung, Jahr für Jahr
drei Stücke zu liefern. Das erste hieß «Die

Verschwörung des Fiesco zu Genua». Allein
die Aufnahme blieb kühl, und der Freiheitsdichter

erkannte: «Republikanische Freiheit

ist hier zu Lande ein Schall ohne Bedeutung —-

ein leerer Name. In den Adern der Pfälzer
fließt kein römisches Blut.» Fand der Kampf
um den Staat bei den eingefleischten Untertanen

kein Gehör, so sollte das Ringen
zwischen Herrschertum und Menschenherz die

Zeitgenossen als stets bedrohte Opfer des

Absolutismus ergreifen. Schillers drittes Drama

«Kabale und Liebe» war denn auch ein
Zeitstück. Es verschwieg die Tatsache nicht,
daß deutsche Fürsten damals junge Burschen

zu Tausenden ins Ausland verkauften, um
damit ihren oft sittenlosen Hofhalt finanzieren
zu können. Der Untertan galt jener Zeit, da

Adlige und Bürgerliche nicht mit dem
gleichen Wasser getauft werden durften, wenig
genug. Das Stück zeigt, daß sich die echte

Liebe aber nicht an die Schranken der Stände
hält. Ferdinand, der Sohn eines schurkischen
Präsidenten eines solchen absolutistischen
Fürsten, liebt die Tochter eines bürgerlichen
Geigers, die Luise Alillerin. Nach dem Willen

des Hofes aber soll Ferdinand die
Maitresse des Herzogs heiraten, und der kriecherische

Sekretär Wurm will Luise an sich
binden. So setzt die Hofintrige, eben die
«Kabale» ein, und die jungen Liebenden werden
hämisch überspielt. Sie sterben in schauervollen

Mißverständnissen. Das Stück ist mit
seinem der Wirklichkeit abgelauschten Stil
eine erschütternde Anklage gegen die Verächter

der Menschenwürde, eine glühende
Fürsprache für die Freiheit von Standesunterschieden

und Standesvorurteilen.

Schiller erkannte bald, daß er jene
Verpflichtung zu drei Stücken im Jahre nicht
einhalten konnte. Wohl arbeitete er sich müde,

ja krank und nahm bleibenden Schaden

an seiner Gesundheit. Bettelarm verließ er

Mannheim, um seine schöpferische Freiheit
zu retten. Freunde halfen ihm über die größte
Not hinweg, und in ihrem Schutze konnte er
in Dresden sein nächstes großes Drama
vollenden, das an den spanischen Hof der
Gegenreformation führte. «Don Carlos» ist der Sohn
des mächtigsten Herrn der Welt, Philipps II.
Der Kronprinz hadert mit dem Vater, weil
dieser seine Braut, eine französische Prinzes-

4



sin, heiratet, und er kann in seiner Stiefmutter

die einstige Braut nicht vergessen. Dieses

private Schicksal tritt aber in den Hintergrund

gegenüber einem Anliegen der ganzen
Menschheitsfamilie. Deren Anwalt ist der
Freund des Prinzen, Marquis Posa. Der König

beruft ausgerechnet diesen als seinen
Ratgeber, und in einer berühmten Szene faßt der

hochgemute Ritter all seine Ratschläge zusammen

in die große Bitte: «Sire, geben Sie

Gedankenfreiheit!» Es ist eine Sternstunde der
Menschheit. Wird der Monarch, in dessen

Reich die Sonne nicht untergeht, den Stern
der Freiheit aufgehen lassen? Nein, das

Jahrhundert, so sieht der Held ein, war seinem
Ideal noch nicht reif. Marquis Posa hatte eben
als Aufklärer gesprochen, als ein Mensch des

18. und nicht des 16. Jahrhunderts. Zugleich
redet er auch unserm 20. Jahrhundert ins
Gewissen. Der totalitäre Staat der Diktaturen
würgt die freien Menschen ja aufs neue.
Liebe junge Freunde, Ihr hättet dabei sein

sollen, als wir im Deutsch-Seminar unserer
Hochschule St. Gallen mit über 20 ungarischen

Flüchtlingsstudenten den «Don Carlos»

besprachen, beschworen. Da ging jeder Satz

aufs Lebendige, und der Eiserne Vorhang war
in jener Stunde zum Greifen nahe.

Man hat schon beobachtet, daß die Schil-
lerschen Helden, welche als Sprecher seiner
Ideen auftreten, etwa das Alter des Dichters

zur Zeit der Niederschrift seiner Dramen
haben. Der Räuberhauptmann Karl Moor ist
etwa zwanzig, Marquis Posa rund dreißig
Jahre alt. Der Freiheitsdichter ist inzwischen

gereift. Er will nicht Freiheit aus
Überschwang, sondern Freiheit zur Einsicht. Die
Gedankenfreiheit soll die politische Freiheit
vorbereiten. Die Menschen sollen nicht auf
die Freiheit losgelassen, sondern zu ihr
erzogen werden. Nun könnt Ihr, junge Freunde,
wohl einwenden, die Gedanken seien, wie es

im Liede heißt, ja ohnehin frei. Schiller aber
verstand das Wort im Sinne Kants, des Mannes,

der bald sein Denkmeister werden sollte,
nämlich als Recht, seine Gedanken öffentlich
ohne Gefahr der Verhaftung aussprechen zu
dürfen. Solche Gedanken lagen damals in der

Luft. Man stand am Vorabend der Französischen

Revolution, welche übrigens Schiller

gleich George Washington und Pestalozzi —
zum Ehrenbürger der jungen Französischen

Republik ernannte.
Wer nun aber annähme, der Stürmer und

Dränger der Literatur sei alsbald auf
Barrikaden geklettert, der irrte sich sehr. Als im
Mai 1789 in Versailles die drei Nationalstände

zusammentraten, schien Schiller in sehr

ruhige Lebensbahnen einzuschwenken. Er hatte
seine Gattin, die einfühlende und tapfere
Lotte von Lengenfeld, kennen gelernt und

war Geschichtsprofessor in Jena geworden,
wo seine Antrittsvorlesung «Was ist und zu
welchem Ende studiert man Universalgeschichte?»

zu einem akademischen Ereignis
wurde. Der junge Professor unterschied
schonungslos zwischen zweierlei Studenten und
Akademikern, nämlich dem sog. «Brotgelehrten»

und dem «philosophischen Kopf». Die
Brotgelehrten studieren nur des Examens und
einer möglichst gutbezahlten Stelle wegen. Der
philosophische Kopf aber nimmt sein
Studium ernster. Es hört für ihn nie auf, und er
möchte die Wahrheit im Zusammenhang
erkennen, also kein Fachsimpel werden.
Wiederum ist es eine Freiheit, für die Schiller

eintritt, die Freiheit von der Geistesenge. Er
will den freien Blick für das Ganze schulen.

Der Weg zur innern Freiheit des Überblicks
führte Schiller nun für drei Jahre in die

strenge Schule der Kantischen Philosophie.
Beim Königsberger Denker las Schiller das

Wort, das ihm wie ein Anruf an den
Menschen überhaupt und an sich selber vorkam.
Es lautete: «Bestimme dich aus dir selbst!»

Das könnte im Munde eines leichtfertigen
Menschen wie ein Freibrief zur Willkür sein.

Bei Kant aber entsprang es größter
Verantwortung, hatte er doch erklärt, daß ihn zwei

Dinge stets mit größter Ehrfurcht erfüllten:
der gestirnte Himmel über sich und das

moralische Gesetz in sich. Der Mensch wurde

zum Gesetzgeber berufen, und zwar kraft seines

Gewissens, nach der Wegleite des kategorischen

Imperativs, der uns anhält, einem

Grundsatz zu folgen, der auch einer allgemei-

5



nen Gesetzgebung zu Grunde gelegt werden
könnte. Er sollte sich frei entscheiden können
zwischen Natur und Kultur, zwischen bloßer
Neigung und sittlicher Pflicht, zwischen Gut
und Böse. Nur wer an den freien Willen
glaubte, konnte diese goldene Lebensregel
aufstellen.

Auch die Tatsache, daß die Französische

Revolution, welche ja die «Freiheit» neben
«Gleichheit» und «Brüderlichkeit» zur großen

Losung erhoben hatte, sich ihr innerlich
nicht gewachsen zeigte, war für Schiller kein
zureichender Grund, um die Freiheit
abzuschwören. Der Mißbrauch einer guten
Sache rechtfertigt ja niemals deren Ablehnung
überhaupt. Als Schiller damals die «Worte
des Glaubens» (1797) niederschrieb, räumte
er zuversichtlich der Freiheit den ersten Platz
ein:

Der Mensch ist frei geschaffen, ist frei,
Und würd' er in Ketten geboren.
Laßt euch nicht irren des Pöbels Geschrei,
Nicht den Mißbrauch rasender Toren.
Vor dem Sklaven, der die Kette bricht,
Vor dem freien Menschen erzittert nicht.

Als die Jahrhundertwende nahte, war es

jedermann offensichtlich, daß die Umwälzung
in Frankreich jedenfalls zunächst Krieg und
nicht das goldene Zeitalter brachte. Schillers
Gedicht «Der Antritt des neuen Jahrhunderts»

beginnt mit den Worten:

Edler Freund! Wo öffnet sich dem Frieden,
Wo der Freiheit sich ein Zufluchtsort?

Und der Neujahrsspruch verklingt in einer

gewissen Entsagung:

Freiheit ist nur in dem Reich der Träume,
Und das Schöne blüht nur im Gesang.

Das ist aber doch kein Verzicht auf das
Vorhaben, sich für die Freiheit im Sinne der
Menschenwürde einzusetzen, sondern der

Vorsatz, von innenher zu wirken, damit eines

Tages innerlich freie Menschen eine freiere,
gerechtere Ordnung aufrichten.

Schiller sah in dieser Sicht auch seine
Sendung als Dichter. Im Gedichte «Die Künstler»

spricht er vom Amt der schöpferischen
Menschen in hohen Tönen:

Der Menschen Würde ist in eure Hand gegeben —
Bewahret sie!

Sie sinkt mit Euch! Mit euch wird sie sich heben!

Der Künstler soll mit seiner Kunst den

Menschen zur Harmonie mit Gottes großer
Weltordnung führen. Das ist seine Aufgabe
und sein Heil, wie es im Gedicht «Die
Teilung der Erde» zum Ausdruck kommt. Der
Einklang mit Gottes Harmonie ist wichtiger
als die Anpassung an die Zeit, denn auch

vom Zeitlichen und Zeitbedingten müsse sich
der Mensch freihalten. «Lebe mit deinem

Jahrhundert, aber sei nicht sein Geschöpf.
Leiste deinen Zeitgenossen, aber was sie

bedürfen, nicht was sie loben», heißt es in
Schillers «Briefen zur ästhetischen Erziehung
der Menschen». Die Kunst soll den
Menschen innerlich befreien. Er soll sich z. B. im
Theater nicht vom Stofflichen überwältigen
lassen, sondern sich auch dem freien Spiel
der dichterischen Form hingeben, gleichsam
einer Ahnung ewiger Harmonie. Schönheit ist
Freiheit in der Erscheinung.

In dieser neuen Kunstgesinnung fand Schiller

in Goethe einen unvergleichlichen
Weggefährten für das letzte Jahrzehnt seines
Lebens. Die beiden Dichter schrieben sich in
diesen zehn Jahren, wiewohl sie nach Schillers

krankheitsbedingtem Verzicht auf seine

Jenenser Professur in der gleichen kleinen
Stadt Weimar wohnten, insgesamt rund 1000

Briefe. Es war eine Freundschaft der besten

Art, d. h. mit dem Willen, aneinander zu
wachsen. Die beiden Freunde waren zwar
grundverschieden. Goethe kam von der Natur,

Schiller von der Geschichte her zur Dichtung.

Schiller ging von hohen und lichten
Ideen, Goethe eher von tiefen Gefühlen und
dunklen Ahnungen, ja sogar von Mythen aus,
wie es sich sehr eindrücklich beim Vergleich
von Balladen zeigen läßt, die nun beide mit
neuerwachtem Schaffenseifer zu schreiben

begannen. Goethe war in seinem Innersten
Lyriker, Schiller jedoch Dramatiker — beide aber

waren durchdrungen vom Auftrag des Dichters

und begründeten mit der Klassik die hohe

Zeit der deutschen Literatur. Wie die
griechische Antike kehrten die einstigen Stürmer

6



und Dränger in ihren Dramen zum festgefügten

Vers zurück. Ja Schiller übernahm in
seiner «Braut von Messina» sogar den

altgriechischen Chor, um die Handlung aufzuhalten

und zu deuten, damit der Zuschauer
dem grausamen Geschehen gegenüber seine

innere Freiheit wahre. Das Städtchen Weimar
mit seinen rund sechstausend Einwohnern
sah nun Werk um Werk der großen Freunde
entstehen und nicht selten die Uraufführungen

der klassischen Dramen. In der Wallen-
stein-Trilogie enthüllte Schiller die Zeit, in
welcher die Kultur in deutscher Sprache am
tiefsten in die Barbarei zurückgeworfen
wurde, die Zeit des Dreißigjährigen Krieges.
Er zeigte an der Gestalt und am Schicksal
Wallensteins, eines Zeitgenossen von Jörg
Jenatsch, der damals auch ein gewaltsames
Ende fand, wie einer seine Freiheit mißverstand,

indem der Feldherr Wallenstein stets
mit dem Gedanken spielte, vom Kaiser
abzufallen, um im Bündnis mit dem bisherigen
Feinde, den Schweden, selber Herrscher zu
werden — bis die Ereignisse über ihn
hinwegstürmten. Für ihn war der gestirnte Himmel
nicht das Wunder, zu dem er in Ehrfurcht
emporschaute, sondern als ein der Astrologie
höriger und damit unfreier Mensch wollte er

von ihm den Wink für das richtige Handeln
erschliisseln, während ihn ein einsichtiger,
erprobter Kampfgefährte doch ermahnte: «In
Deiner Brust sind Deines Schicksals Sterne!»
Wer seine freie Seele einem läppischen
Horoskop preisgibt, weiß nichts von der Würde
der Willensfreiheit. Nicht daß er unterging,
spricht gegen Wallensteins Größe, sondern
daß er sich überrumpeln ließ und auf Träume
und Sterndeuterei mehr achtete als auf das

klare «Du sollst!» Tragisch indessen ist die

Ausweglosigkeit des Idealisten Max Piccolo-
mini, dieses unvergleichlichen Jünglings, sich
zwischen seinen leiblichen Vater Octavio, der
als Oberst in Wallensteins Heer geheim die
Sache des Kaisers betreibt, und seinen geistigen

Vater Wallenstein, obendrein Vater seiner

Braut, gestellt sieht.

Daß große Menschen sich in ungebrochener

Größe dem Tode stellen und sich sogar

zur Freiheit von diesem irdischen Leben

läutern, zeigen die beiden führenden Frauengestalten

der Trauerspiele «Maria Stuart» und
«Die Jungfrau von Orleans». Beide unterliegen

äußerlich und siegen doch innerlich. Ihre
Hmgabe an Gott befreit die Seelen der
Eingekerkerten, als sie vom Tode gezeichnet
erscheinen.

Auch auf Schillers Schaffen lastete die

Ahnung des nahen Todes. Es stand im Wettlauf
mit dieser grauen Macht, der er Werk um
Werk abrang. Das letzte vollendete Werk sollte

ihn im Geiste, nachdem er die Stoffe den

großen abendländischen Nationalgeschichten
entnommen hatte, noch in unser Land führen,

ins «Land der Freiheit». Seine Frau hatte
das Feuer, mit dem sie seit ihren Institutsjahren

am Genfersee von den Urschweizer
Freiheitssagen erzählte, auf ihren Gatten
übertragen. Und wie der liebste Mensch ihm die

Stimmung schenkte, so brachte ihm der größte

Freund, Goethe, selbst den großartigen
Stoff des «Wilhelm Teil».

Wir alle kennen das Werk und nennen es

dankbar «unsern» Teil; denn Schiller, der unser

Land nie sah, hat unserm Volk so aus
dem Herzen gesprochen, daß es dieses Werk
und kein anderes als sein Nationaldrama
anspricht, mag der Verfasser auch nicht in
unsere Bürgerrodel eingetragen, ja in den
rätischen Tälern von der Zeit der «Räuber» her

sogar eher verfemt gewesen sein. Freilich,
welch ein Wandel im Hinblick auf das Wesen

der Freiheit zwischen jenem ersten und
diesem letzten Werk! Da ist der Einzelne nicht
unbedingt frei, sondern er untersteht dem

Sittengesetz. Man bedenke nur, mit welcher

Sorgfalt Teil in der Hohlen Gasse vor dem
Pfeilschuß in Geßlers Brust sein Gewissen
erforscht und wie der Dichter ihn von
bedenkenlosen Mördern vom Schlage eines Parri-
cida abhebt. Und wie der Einzelne, so auch
die Gemeinschaft der Riitlileute. Der Geistliche

begrüßt sie auf der nächtlichen Waldwiese

nicht als Burgenbrecher, sondern als

Gesetzgeber:

7



Hört, was mir Gott ins Herz gibt, Eidgenossen!
Wir stehen hier statt einer Landsgemeinde
Und können gelten für ein ganzes Volk.

Und Stauffacher erklärt, daß auch der Freieste

nicht herrenlos sei. Ja, als das erste Gesetz
zustande kommt, bekennt wiederum der
Geistliche: Jetzt seid ihr frei, ihr seid's durch
dies Gesetz.

Freiheit und Bindung — ist das nicht ein

Widerspruch? Nein, wenn das Gesetz aus
freiem Gespräch und Beschluß hervorgeht
und man sich der höchsten Gebundenheit
bewußt bleibt, denn auch Religion heißt
Bindung, und das Johannes-Evangelium verheißt
die Freiheit im Namen des Herrn. Auch über
dem Rüth erstrahlen die Sterne Gottes, die
hier Stauffacher im Sinne des Naturrechtes,
der Menschenwürde, des Rechtes, ja der
Pflicht zum Widerstand deutet:

Nein, eine Grenze hat Tyrannenmacht:
Wenn der Gedrückte nirgends Recht kann finden,
Wenn unerträglich wird die Last — greift er
Hinauf getrosten Mutes in den Himmel
Und holt herunter seine ew'gen Rechte,
Die droben hangen unveräußerlich
Und unzerbrechlich wie die Sterne selbst.

Ich habe diese Verse zuerst in der Bücherei
meines Vaters gelesen, der durch die Bündner

Kantonsschule gegangen ist, freilich noch
im letzten Jahrhundert, und nun in reifen
Jahren als der letzte seiner Maturaklasse noch
lebt. Er gehörte zu den einfachsten Bauernkindern

unserer Bündner Heimat und war
mit zwölf Jahren noch Handbub auf der
Churer Alp Carmenna ob Arosa gewesen.
Der Weg zur Kantonsschule bedeutete für ihn
den Einstieg ins Reich des Geistes, und der
Knecht auf seinem väterlichen Hofe lernte
die griechischen Buchstaben, um die Wörter
des Gymnasiasten abfragen zu können; abends
mußte dieser auf dem Hofe oft mithelfen,
und der Weg zur Schule beanspruchte
beinahe eine Stunde, weil der Milchwagen
mitgezogen werden mußte. An Eurer Schule aber

hat sich mein Vater die Freude an Geist und
Freiheit geholt und Schiller lieben gelernt,
und so bin ich glücklich, mich an Ihrer Schule
auch zu Schiller bekennen zu dürfen. War er
nicht unser Mitbürger, so ist und bleibt er doch

unser Mitmensch, und im Herzen des Landes

hat ihm das Volk der Urschweiz auf dem

Mythenstein den Dank ausgerichtet. Ist das

nicht mehr als ein Bürgerbrief? Ach, wenn
unsere Burschen in den Rekrutenprüfungen
nach dem Inhalt des Ewigen Bundes gefragt
werden, wissen sie gemeinhin beschämend

wenig vom Pergament im Bundesbrief-Archiv
zu Schwyz. Der größte Teil der Befragten sagt
als Antwort jene sechs Verse, die den Kern
und Keim der Freiheit bilden, wie sie in Schillers

«Teil» auf dem Rüth erwogen und gelobt
wurde. Gewiß ist der Bescheid auf die
gestellte Geschichtsfrage falsch, aber es ist
menschlich rührend, staatsbürgerlich ergreifend

und für die anhaltende Macht des

Dichterwortes tröstlich, wenn die jungen Leute
diese Worte frei hersagen:

Wir wollen sein ein einzig Volk von Brüdern,
In keiner Not uns trennen und Gefahr.
Wir wollen frei sein wie die Väter waren,
Eher den Tod als in der Knechtschaft leben.
Wir wollen trauen auf den höchsten Gott
und uns nicht fürchten vor der Macht der Menschen.

Bedenken wir, daß in Notzeiten des freien
Geistes, wenn die Zahl der Vögte Legion
wurde, in manchen Theatern bei
Teil-Aufführungen sich die Zuhörerschaft wie ein

Mann erhob, um diese Worte mitzusprechen,
so erkennen wir ohne weiteres, daß Schiller
damit nicht nur die «Schweizer Freiheit»
meinte. Diese Freiheit stand da als eine für
alle Arten der Feiheit, für die Freiheit aller.
Der Mutige von Weimar sah die Nationen
unter dem Gewölbe des Weltbürgertums. Für
ihn war die Nation kein Höchstwert wie für
den Nationalsozialismus unseligen Angedenkens,

der die Nation über alles erheben, als

all-einige Triebkraft festigen wollte und dabei

die deutsche Nation innerlich und äußerlich

tiefer stürzte als je in den letzten 10
Geschlechtern. Ist das eine Ironie der Geschichte?

Sollen wir nicht eher mit Schiller sagen,
daß die Weltgeschichte das Weltgericht sei?

Jedenfalls spalteten die Auswirkungen des von
Hitler entfesselten Weltkrieges schließlich
Deutschland in zwei Teile. In zwei Welten,
wenn wir auf die Leitworte der Maßgeben-

8



den hören. Man schlage "Wörterbücher der
beiden Deutschland auf, und man wird dort
unser Leitwort «Freiheit» grundverschieden
umschrieben finden. Das westliche Deutschland

sieht in der «Freiheit» heute mit uns
besonders die «Abwesenheit von Zwang»,
das östliche aber «die Einsicht in die
Notwendigkeit». Was aber notwendig ist, das

sagt hinter dem Eisernen Vorhang der Staat,
der kein freies Gespräch darüber aufkommen

läßt. Auch das Gespräch in den
Schulklassen darf nicht seinen freien Gang
nehmen. Was mögen wohl z. B. die Abiturienten
im heutigen Weimar denken, wenn sie
Wallenstedts Reiterlied zu lesen beginnen:

"Wohlauf Kameraden, aufs Pferd, aufs Pferd!
Ins Feld, in die Freiheit gezogen!
Im Feld, da ist der Mann noch was wert,
Da wird das Herz noch gewogen.
Da tritt kein andrer für ihn ein,
Auf sich selber steht er da ganz allein.

Aus der Welt die Freiheit verschwunden ist,
Man sieht nur noch Herren und Knechte;
Die Falschheit herrschet, die Hinterlist
Bei dem feigen Menschengeschlechte

Sehen aber auch wir im Westen beizeiten

zu, daß wir im freien Abendland stets eine
Stätte der Freiheit zu verteidigen haben, eine

Gesellschaft, für welche sich der Einsatz lohnt
und welche das Schillerwort beherzigt, welches

Thomas Mann — ein Vierteljahr vor
seinem Tode — bei den Schiller-Feiern zum
150. Todestag des Dichters vor vier Jahren
sowohl in Stuttgart wie auch in Weimar, also
den Deutschen, beidseits des Eisernen
Vorhangs, in Erinnerung rief. Es ist das soziale
Distichon von der Würde des Menschen:

«Nichts mehr davon, ich bitt' euch. Zu essen gebt
ihm, zu wohnen,
Habt ihr die Blöße bedeckt, gibt sich die Würde
von selbst.»

Fürwahr, der Idealist Schiller hat die «Freiheit
von Not» nicht unrealistisch übersehen, hat
er, der so oft und vielfach Darbende, sie doch
immer wieder ersehnt, ohne aber den freien
Geist je an den satten Leib zu verraten. Jeg¬

liche Freiheit muß am Richtmaß der

Verantwortung für den Mitmenschen geeicht werden,

wie auch die Freiheit der Nationen an
der Gerechtigkeit, welche sich aus den Bedürfnissen

der Menschheit ergibt, die auf einen

lebendigen Frieden hofft. Daher muß jeder
von uns sein Freiheitsstreben in Einklang
bringen mit dem Anspruch der Mitmenschen
auf die ihnen ja mit nicht minderm Rechte
zustehende Freiheit. So wird die Frage nach
der «Freiheit wovon?», welche uns in jungen
Jahren vordergründig erscheint, sinnvoll
ergänzt durch die in reifern Jahren aus dem
Uberblick sich ergebende Frage nach der
«Freiheit wozu?». Diesen Weg ist Schiller aus
der Zeit der Ichbefangenheit der nach Freiheit

lechzenden «Räuber» bis zur staatsbürgerlichen

Einsicht seines Vermächtnisses «Wilhelm

Teil» auch gegangen. Daher kann er
uns auf dem Wege nach sinnvoller Freiheit
ein guter Ratgeber und Begleiter sein. Fest

war sein Wille, für das Zusammenleben der
Menschen die beste Form zu finden und zu
verkünden, aber nie war er starr einem

Dogma oder Schema verfallen. Auch als
Gestalter war er ein steter Sucher, und daher
bleibt er dem jungen Menschen besonders

zugetan. Und wenn wir abschließend nochmals

fragen, welches sein innerstes Anliegen
als Dichter und Denker war, so dürfen wir
seinen größten Freund die gültige Antwort
erteilen lassen. Goethe bezeugte: «Durch alle
Werke Schillers geht die Idee der Freiheit.
Diese Idee nahm eine andere Gestalt an, so
wie Schiller in seiner Kunst weiterging und
selbst ein anderer wurde.»

Für diese Idee der verpflichtenden Freiheit
lebte Schiller und setzte sich mit Leib und
Leben dafür ein auf jenem Kampffelde
geistiger Auseinandersetzung, als das ihm Buch
und Bühne erschienen, und mit dem Mut,
den sein erwähntes Reiterlied ausstrahlt, das

im Zuruf gipfelt:

Und setzet ihr nicht das Leben ein,
Nie wird euch das Leben gewonnen sein!

9


	Friedrich Schiller als Dichter der Freiheit

