
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 13 (1971)

Artikel: Die Klöster Graubündens

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-550576

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-550576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Klöster Graubündens

von Vater Iso Müller

Graubünden kann kein so altehrwürdiges
Kloster wie Saint-Maurice im Wallis aufweisen,

aber es besitzt, wessen sich kein anderer
Kanton rühmen kann, gleich drei Klöster, die
noch aus dem frühen Mittelalter stammen und
heute noch ihren wesentlichen Gründungszielen

treu geblieben sind, nämlich Cazis, Di-
sentis und Miistair.

1. Die mittelalterlichen Gründungen

Wer hat denn eigentlich die Klöster ins
Leben gerufen? Von Chur aus, dem Mittelpunkt
der römischen Verwaltung, wurden die
rätischen Täler auch christianisiert, indem die
Bischöfe allüberall Pfarreien errichteten. Es

waren aber auch die Bischöfe selbst, die zur
Unterstützung der christlichen Organisation
Klöster gründeten oder deren Gründung ver-
anlaßten. So errichtete Bischof Victor von
Chur um 720 das Kanonissenstift Cazis, das

als ältestes Kloster Graubündens gelten darf.
Es blühte großartig auf und zählte Anfang
des 9. Jahrhunderts gegen 40 Mitglieder.
Damals war es auch, daß sich diese Schwestern,
die im Sinne des hl. Augustinus von Hippo ein

gemeinsames religiöses Leben führten, mit
den Mönchen von St. Gallen in einer Confra-
ternität des Gebetes zusammenschlössen. Im
10. Jahrhundert unterstützten die deutschen

Könige wie Heinrich I. und Otto I. das durch
Schicksale gefährdete Kloster. Es wurde also

gleichsam als Stütze der Reichskirche
angesehen. Als es aber in der 1. Hälfte des 12.

Jahrhunderts das gemeinschaftliche Leben

vernachlässigte, mithin von den regulierten zu

den weltlichen Kanonissen überging, da war
es Bischof Adalgott von Chur (1151—1160),
ein Zisterzienser, der die Schwestern wieder

zum strengeren Leben zurückführte. Er
schenkte ihnen auch die Kapelle St. Martin
beim Dorfe. Später erhielt Cazis 1359 von
Bischof Peter von Chur das Patronatsrecht auf
die Johanneskirche von Hochrialt, zu der Cazis

früher selbst gehörte. Beim spätgotischen
Neubau von Kirche und Kloster gingen 1491

die Pfarrei-Rechte von St. Martin auf die

Klosterkirche selbst über, wie es heute noch
ist. So wurde das Schwesternstift eine Stütze
der Seelsorge.

Die Gründung von Cazis veranlaßte wohl
auch die Errichtung von Mistail. Der Name
leitet sich vom lateinischen Monasterium ab

und bedeutet schon an sich ein Kloster. Cazis

und Mistail verehrten St. Peter als ihren

Schutzherrn, beide befolgten die Gewohnheiten

der Kanonissen. Das Kloster wurde in der

alten Pfarrei St. Ambrosius zu Tiefenkastel

gegründet, und zwar auf dem Hofe Prada.

Wie die Ausgrabungen von PD Dr. H. R.

Sennhauser, Zurzach, und cand. phil. Werner
Stöckli, Zürich, von 1968/69 dartun, gab es

schon vor der großen Dreiapsidenkirche
verschiedene sakrale Bauten, die aber noch nicht
sicher charakterisiert werden können. Die ka-

rolingische Saalkirche mit den drei Conchen
ist deshalb so berühmt, weil die ursprüngliche
Architektur noch ganz erhalten ist, wie sie

einst geplant und gebaut wurde. Darin ist
Mistail mit der Kirche von Müstair zu vergleichen.

Unser Bau hat drei Eingänge, die nörd-

89



Kirche St. Peter zu Mistail

liehen zum Presbyterium und zum mittleren,
der westliche zum hinteren Schiff. Der Bau

entschädigt uns dafür, daß wir sonst von dem

karolingischen Kloster keine Nachrichten
haben, auch keine Schwestern-Liste, wie bei Ca-

zis, obwohl sich auch dieses Stift mit den
Benediktinern der Steinachabtei zu einer
Gebetsverbrüderung zusammengeschlossen hatte.
Auch konnte Mistail keine Rechte auf
Pfarreien erringen, wie das beim benachbarten
Cazis der Fall war. So besaßen unsere Ka-
nonissen wohl Höfe in Savognin und in Latsch

(Bergiin), nicht aber entsprechende Patronats-
rechte. Nachdem die Schwestern im Zuge der
Zeit ihr gemeinsames Leben aufgegeben hatten,

kamen sie in der ersten Hälfte des 12.

Jahrhunderts mit drei Bischöfen in Streit- Die
gregorianische Reform des 11. Jahrhunderts
hatte nichts für Säkularkanonissen übrig.
Vollends in den Augen des Bischofs Adalgott,
der nicht vergebens ein Schüler des hl. Bernhard

war, hatten freiweltliche Kanonissen

schon gar keine Berechtigung, weshalb er dem
unsicheren Zustande ein Ende bereitete und
1154 das Kloster aufhob. Daß auch solche
Institutionen einen Sinn haben können, zeigten
dann ähnliche Gründungen, angefangen von
den Beginen in der zweiten Hälfte des 12.

Jahrhunderts bis zu den Säkularorden des 20.

Jahrhunderts.
Den zwei Frauenkonventen des 8. Jahrhunderts

entsprachen zwei Männerklöster, die
beide ihren Namen auch von Monasterium
ableiteten, nämlich Muster und Müstair. Diesmal

kam der Anstoß von außen. 724 hatte
der hl. Pirmin, ein benediktinisch orientierter
Emigrant aus Septimanien, auf einer Insel des

Bodensees die Abtei Reichenau gegründet. Von
dort her kam der monastische Funken, der

zur Gründung von Pfäfers führte, das damals
in Churrätien lag und die Unterstützung der

Victoriden genoß (ca. 730/740). Mittelbar
oder unmittelbar in diese Missionswelle hinein
gehört die Errichtung eines Klosters in der
noch einsamen Gegend oberhalb von Som-

vix, die man Desertinas Disentis nannte.
Gründer war um die Mitte des 8- Jahrhunderts

Abtsbischof Ursicinus. Wenige
Jahrzehnte vorher hatte dort der Franke Sigisbert
ein Kloster zu zimmern versucht, war aber

von den frankenfeindlichen Präses Victor (ca.

720) davon abgehalten worden. Letzterer ließ
einfach den rätischen Freund des Asketen,
Placidus, mit Gewalt auf die Seite schaffen. Die
Wache am Grabe beider Männer übernahmen

nun die Rätoromanen und Germanen, die
sich unter Abtsbischof Ursicinus zusammenfanden.

Die neue Gründung unterstützte der

Churer Bischof Tello, der Sohn des Präses

Victor, durch sein Testament von 765, das

viele Güter von Somvix bis Sargans der Abtei
übermachte.

Schon in karolingischer Zeit besaß das Kloster

drei Kirchen, von denen jene des hl. Martin

großartig mit Stucco ausgestattet war. Es

handelt sich um eine ländliche Nachahmung
der klassischen Kirchen von S. Maria in Valle
m Cividale und von S. Salvatore in Brescia,
die um die Mitte des 8. Jahrhunderts durch
die Gunst der langobardischen Könige errich-

90



tet worden waren. Nicht die Kirche als Ganzes,

wohl aber die Fundamente und die
Stukkaturen sind noch heute erhalten. Das Kloster

war gegründet worden, um die Liturgie
zu feiern. Aber die Äbte interessierten sich von
Anfang an um die Seelsorge und gründeten im
Hochmittelalter die Pfarreien von Urseren,
Tavetsch, Disentis-Dorf und Medels. In
späterer Zeit konnte sich die Abtei noch Kirchen

von Somvix bis Ems sichern, die nicht von ihr
gegründet worden waren, so daß das Kloster
gleichsam eine fast bischöfliche Rolle spielen
konnte. Auch in weltlicher Hinsicht waren
die Äbte sehr tätig. Schon seit der Zeit der
Sachsenherrscher des 10- Jahrhunderts wurde
das Kloster als Fürstabtei betrachtet. So konnten

die Fiirstäbte ihr Gebiet, das ursprünglich
nur vom Russeinerfelsen bis zur Schöllenen-

schlucht ging, nach Osten bis an die Grenzen

von Obersaxen ausdehnen. Dieses äbtliche

Fürstentum nannte sich Cadi, d. h. Casa Dei

Haus Gottes.

Die Lebensader dieser Herrschaft bildete
die Lukmanierstraße, die schon Otto I. 965

benützte. Wie dieser große Kaiser, so

beschenkte auch später Friedrich I. Rotbart in
der 2. Hälfte des 12. Jahrhunderts die Abtei
reichlich, um damit die Benützung des Passes

zu sichern. Der Streubesitz des Klosters ging
fast bis zu den Toren der lombardischen
Metropole. Um den Weg nach Süden zu
erleichtern, errichteten die Äbte schon im 11.

Jahrhundert das Hospiz St. Gall und
gründeten später 1374 auf der Paßhöhe das

Hospiz St. Maria. Wiederum um den Lukmanier

als ungefährdeten Weg zu erhalten,
schloß Abt Johannes von Ilanz 1395 mit den

Herren von Sax-Misox und Rhäzüns den

Grauen Bund, den dann Abt Peter von Po-

taningen 1424 erweiterte und befestigte. Die
Äbte waren aber nicht nur die Paten des

Grauen Bundes, sie gehören auch zu den
Vätern der Drei Bünde, da sie deren Zusammenschluß

wesentlich förderten. Noch mehr! Als
rätischer Randstaat bildete das Klostergebiet
von jeher die Verbindung mit den Waldstätten-

Das benediktinische Gemeinwesen hatte
schon 1319 als erstes unter den politischen

Gebilden des Bündnerlandes mit Uri verhandelt.

Abt Peter unterstützte 1425 den
Eschentalerzug mit eigenen Truppen. So war das

Zusammengehen mit der Eidgenossenschaft
besiegelt. Eine entfernte Wirkung dieses Geistes

war es, daß der Graue Bund als erster
der Bünde sich 1497 als Zugewandter Ort
der Eidgenossenschaft anschloß.

Kehren wir zu Pfäfers zurück, dem ersten
Männerkloster im damaligen Churrätien, das

schon in karolingischer Zeit vielfache
Beziehungen hatte, so Besitzungen bis Ruschein
und Ladir im Westen, bis Spliigen und Ca-
saccia (Bergeil) im Süden und bis Morter
(Vintschgau) und Nals (Etschtal) im Osten.

In letzterer Richtung lag auch seine Gründung

von Müstair jenseits des Ofenpasses. Die
Anfänge des neuen Klosters gehen auf die Zeit
um 780 zurück. Dem raschen Aufblühen war
es zu verdanken, daß um 800 eine großartige
Kirche errichtet werden konnte, ein Dreiapsidensaal,

in dem Chorschranken aus Marmor
bestanden. Hier haben wir auch das erste
erhaltene Beispiel einer vollkommen systematisch

ausgemalten Klosterkirche vor uns, ein

Zyklus von über 100 Bildern, der größtenteils
noch besteht. An der Westwand (über dem

Chor) überrascht uns das berühmte Bild des

Weltgerichtes, das auch byzantinische
Elemente, wie die halbkreisförmige Engelsglorie
und das Einrollen des Himmels aufweist. Das
Thema wird hier erstmals ausführlich und
monumental behandelt, das vorher z. B. nur
auf einem Sarkophagdeckel (ca. 300) und
einem christologischen Mosaikzyklus in S.

Apollinare Nuovo (um 600) zur Darstellung
gelangte. Aber nicht nur karolingische Malereien

sind erhalten, sondern auch manches von
der damaligen Anlage, so der Kreuzgang, den

man westlich des Kircheneinganges noch in
der Klostermauer sehen kann. Es wäre sehr

zu wünschen, wenn die Öffentlichkeit diesem

einzigartigen Kunstdenkmal des Abendlandes
die Mittel zur vollständigen Wiederherstellung
zur Verfügung stellen könnte-

Müstair wurde von den Mönchen von Pfäfers

bevölkert, aber es war wohl von Anfang
an Eigenkloster der Churer Bischöfe, die

91



Klosterkirche Müstair

damals große politische Bedeutung hatten.
Man denke nur daran, daß Karl d. Gr. den

Churer Oberhirten Constantius 772^74 zum
Rektor von Rätien machte. Erst 806 wurde
die Abtei vom Staate beansprucht, aber 888

wiederum durch Karl III. zurückgegeben. Das
hatte zur Folge, daß man langsam vom dritten

Karl zum ersten überging und vom
späteren Wohltäter auf den ersten Gründer
schloß. Ergebnis oder auch Anlaß dazu war
die Kanonisation Karls d. Gr. im Auftrage
Kaiser Barbarossas im Jahre 1166, denn
daher ließ der damalige Churer Bischof in treu-
staufischer Gesinnung in der Klosterkirche die
noch bestehende Karlsstatue errichten.

Das Kloster der Benediktiner wurde infolge
seiner Lage als Hospiz wichtig. Es gebührt
ihm aber auch das Verdienst, das obere
Münstertal mit neuen Besiedlern erfüllt und so
den eigentlichen Paßweg über den Ofen im
11./12. Jahrhundert frei gemacht zu haben.

Zugleich sorgte die Abtei für die entsprechende

kirchliche Organisation. Eigenkirchen
des Klosters waren St. Maria in dem
gleichnamigen Dorfe und später St. Maria in Val-
chava-

Das Männerkloster Müstair beschloß seine

Tage um die Wende vom 11. zum 12.
Jahrhundert. Was die Ursache war, wissen wir
nicht. Jedenfalls bewohnten das Kloster bald
Nonnen benediktinischer Observanz. Als
Gründer dieses Frauenkonventes wird Ulrich
III. von Tarasp (f 1177) angesehen. Bischof

Adalgott von Chur (1151—1160) half der

jungen Stiftung, die Anfangsschwierigkeiten
zu überwinden. Der Gründer und seine
Gemahlin Uta schenkten wiederum 1163 dem

Kloster Güter im Unterengadin und im
Vintschgau. So ging die Abtei bald einer Blütezeit

entgegen, die besonders die neuen Malereien

aus der 2. Hälfte des 12. Jahrhunderts
belegen. Sie sollten die karolingischen Bilder
ersetzen und behandelten teilweise die gleichen
Themata. Oft sind sie noch an ihrer
ursprünglichen Stelle erhalten, manchmal aber

auch abgelöst worden, um die karolingische
Schicht aufzudecken. Besonders beachtenswert

ist das große Mittelbild in unteren Streifen

der Hauptapsis, das König Herodes beim
Gastmahl darstellt. Vor ihm erscheint Salome

zweimal, zuerst auf dem Kopfe stehend als

tanzende Gauklerin, dann als gehorsame
Tochter, die das Haupt des Täufers auf einer
Schüssel anbietet. Die Südapsis zeigt Bilder
aus dem Leben des hl. Stephanus, die Nord-
apsis aus dem der Apostelfürsten. Inspiriert
wurde der Künstler von italienisch-byzantinischen

Vorbildern. «Seine Leistung gehört zum
Besten romanischer Wandmalerei überhaupt.»
(A. Reinle.)

In späteren Jahrhunderten wurde das
Nonnenkloster eine Stätte eucharistischer Mystik,
wie die Verehrung des heiligen Blutes
bezeugt. Auch am Ende des Mittelalters war
das Leben im Kloster keineswegs erloschen.
Die Äbtissin Angelina von Planta ließ 1487
bis 92 die karolingische Saalkirche durch zwei
Pfeilerreihen in eine dreischiffige spätgotische
Hallenkirche unterteilen und im Westen für

92



die Chorfrauen eine Empore einbauen. Das

war gerade noch vor dem Kriegsjahr 1499,
da die Tiroler das Kloster gewaltsam in
Beschlag nahmen, was zum Schwabenkriege
führte.

Bislang haben wir nur Klöster der
Benediktiner und der Kanonissen betrachtet. Ein
Novum war es, als 1120 der hl. Norbert von
Xanten einen neuen Männerorden gründete,
der mehr die Gewohnheiten der Kanoniker
weiterführte und sich nach dem französischen
Mutterkloster Premontre nannte. Der neuen
Richtung schloß sich das 1126 gegründete
Kloster Roth bei Memmingen an (Diözese
Konstanz), das Emma von Wildenberg und
ihr Sohn ermöglicht haben. Das dürften die

ersten Beziehungen zwischen den Prämonstra-
tensern und Rätien gewesen sein. Bald wurde
auch 1130 die Propstei Roggenburg (Diözese

Augsburg) errichtet, wobei die schwäbische

Familie derer von Biberegg mitbeteiligt
war. Zu dieser gehörte auch Bischof Konrad
I. von Chur (1123—1145), dem wohl die
Initiative zur Gründung eines Prämonstratenser-
konventes in Chur zuzuschreiben ist. Die

neuen Ordensleute sollten die aus der karo-

lingischen Zeit herstammende Luciuskirche
betreuen, die dem Bischof gehörte- Urkundlich

begegnet uns das Kloster erst 1149, da

damals der Zisterzienser-Papst Eugen III. St.

Luzi in päpstlichen Schutz nahm und dessen

Besitzungen in Chur und Churwalden, im

Schanfigg und Vorarlberg bestätigte.

Der neuen Stiftung nahm sich Bischof Adal-

gott besonders an, übergab er ihr doch 1154

das Martinsspital in Chur, ferner Hof und

Kirche des aufgehobenen Klosters Mistail. Die
Chorherren wiesen eine gute Disziplin auf,
weshalb der gleiche Bischof aus ihnen einen
Prior wünschte, der die Reform in Cazis
leiten sollte. Dabei hatte St. Luzi auch die

Obsorge für St. Martin in Cazis und St. Alban
in Sils (Domleschg) zu übernehmen. Rechtlich

scheint das neue Kloster erst 1160 vom
Generalkapitel der Prämonstratenser als

selbständiges Mitglied aufgenommen worden zu
sein. Die nur summarisch auf 1200 zu
datierende neue Kirche offenbart süddeutschen

Einfluß, besonders erinnern Grundriß und
Einfachheit an Hirsau. St. Luzi war das erste

eigentliche Kloster, das die Stadt Chur besaß.

Seine Aufgabe war, den Gottesdienst feierlich
zu begehen und die Seelsorge zu fördern.

Bis 1453 war St. Luzi nur eine Propstei,
erst dann wurde es zur Abtei erhoben, deren
Äbte von Papst Pius II. 1459 die Erlaubnis
erhielten, bei Pontifikalhandlungen Mitra,
Stab und Ring zu tragen-

St. Luzi besaß schon 1149 die Marienkirche

in Churwalden. Dem hier bald darauf
entstandenen Prämonstratenserkloster standen
die Freiherren von Vaz zu Pate, die dort auch

ihre Grablege hatten. 1167 nahm der Orden
die Kirche an sich. Ein besonderer Förderer
der neuen Gründung war Herzog Konrad
von Schwaben, der 1191/96 seinen Ministerialen

und Eigenleuten erlaubte, sich diesem

Kloster zu übergeben. Mit dem Kloster war
auch ein Hospiz verbunden, das durch das

ganze Mittelalter hindurch erhalten blieb.
Offenbar war die Pflege der Pilger, die von Chur
nach Süden zogen, ein wesentliches Ziel der

Institution. Wie es die Prämonstratenser in
ihrer Frühzeit liebten, übernahm Churwalden
die dortige Seelsorge und damit die Pfarrei.
Wie St. Luzi, wurde Churwalden erst Mitte
des 15. Jahrhunderts nicht mehr durch Pröpste,

sondern durch Äbte regiert.
Der Orden des hl. Norbert liebte es, neben

Männerklöstern auch einen Frauenkonvent
ins Leben zu rufen. So erfahren wir 1208, daß
sich in Churwalden regulierte Augustinerinnen

mit strengem gemeinschaftlichen Leben
befanden (moniales inclusae). Von dieser
Einrichtung ist nur noch 1311 die Rede, so daß
sie wahrscheinlich in den folgenden Jahrzehnten

schon eingegangen ist.

Das Kloster Churwalden stellte auch den

ersten Konvent des neuen Prämonstratenser-
klosters in Rüti (Kt. Zürich), als dort Freiherr

Liitold IV. von Regensberg die notwendigen

Güter zur Verfügung gestellt hatte. Der
Bau des Klosters begann 1206, die dreischif-
fige Klosterkirche folgte später. Mit den
rätischen Tälern behielt Rüti noch gewisse
Zusammenhänge.

93



Mehr als der Orden des hl. Norbert (gest.

1134) wirkten auf das kirchliche Leben die

Gründungen des Umbriers Franz von Assisi

(f 1226) und des Kastillianers Dominikus von
Caleruega (f 1221). Die Franziskaner eroberten

in den rätischen Tälern keine Positionen,
wohl aber die Dominikaner. Im Jahre 1277
ersuchte Bischof Konrad III. von Belmont das

Provinzialkapitel, das in Regensburg tagte, in
der Stadt Chur ein Dominikanerkloster zu
errichten. Der bischöflichen Initiative entsprachen

die materiellen Grundlagen, die der Ritter

Ulrich von Flums, ein Ministeriale des

Bischofs, zur Verfügung stellte. Das neue

Haus, das unter dem Schutz des hl. Nikolaus

von Myra stand, wurde 1280 in die Provinz
Teutonia aufgenommen.

Hauptziel des Klosters war der Gottesdienst,

die Spendung der Sakramente und
besonders die Predigt. Die Dominikaner waren
ja anfänglich ein Predigerverein und erhielten
daher auch ihren Namen: Ordo Praedicato-

rum. Auf die breiten Massen wirkten die

Söhne des hl- Dominikus durch ihre verschiedenen

Bruderschaften. Die führenden Familien

und Stadtbewohner stifteten auch gerne in
ihrer Kirche die sog. Jahrzeiten. Das Kloster
hatte auch einen eigenen Friedhof, auf dem
sie auch Laien bestatteten. Bevorzugt waren
die Gräber im Kreuzgang. So sind dort neun
hervorragende Ritter begraben worden, die

1352 in der Schlacht am Mundaun (bei Ilanz)
gefallen waren. Die Churer Prediger mußten
auch die verschiedenen Schwesterngemeinschaften

in der näheren oder auch weiteren
Umgebung (Sargans, Weesen, Bludenz,
seelsorglich betreuen. So erwies sich das Kloster
der Stadt als ein geistliches Zentrum, das
neben und in den Pfarreien wirkte.

2. Krise und Wiederaufleben der Klöster
im 16. bis 20. Jahrhundert

Die spätmittelalterliche Problematik machte
auch vor den Klostermauern nicht Halt. Neue
Ideen religiöser und sozialer Natur erschütterten

die früher ruhigen Verhältnisse.
Schon im 15. Jahrhundert legten die meisten

Obrigkeiten im Sinne des damaligen Staats-

kirchentums ihre Hand auf das Vermögen
und die Verwaltung der Klöster. Die religiöse
Krise kam besonders im Januar 1526 in der

Disputation von Ilanz zur Sprache. Es ist
bemerkenswert, daß sich dabei Abt Theodul
Schlegel von St. Luzi als hervorragender
Wortführer der Katholiken auszeichnete und in
seinen Ausführungen das apologetische Werk
zitierte, das der berühmte englische Bischof

John Fisher 1523 gegen Luther herausgegeben
hatte- Noch im gleichen Jahre 1526 folgten
die llanzer Artikel, welche die Administration
der Klöster beanspruchten und die Aufnahme
von Novizen untersagten. Damit war den

Klöstern das Todesurteil gesprochen.
Das hatte aber schon bei der um das

Bündnerland hochverdienten Abtei Disentis
Schwierigkeiten, so daß zunächst hier eine Ausnahme
gemacht werden mußte. Übrigens hatte der

Abt noch 1526 auf das Anraten Schlegels hin
einen großen Teil der Lehensabgaben
nachgelassen, um so sowohl einer Erhebung der

Untertanen wie auch einem konfessionellen
Abfall zu begegnen. Disentis war von Chur
einigermaßen entfernt und in einem katholisch

gebliebenen Landesteil verwurzelt.
Anders die beiden Klöster St. Luzi und St.
Nicolai in Chur selbst. Schon 1529 wurde Abt
Theodul Schlegel, der sich über das Messe-
Verbot des Churer Rates hinweggesetzt hatte,
gefoltert und enthauptet. Dann bemächtigte
sich der Gotteshausbund 1538 der Güter des

Prämonstratenser- und des Dominikanerklosters

und beschlagnahmte dann die Konventsgebäude.

Die Patres von St. Luzi zogen nach
Bendern, die Mönche von St. Nicolai verließen

ebenfalls ihr Haus, doch ist unsicher, wohin

sie gingen.

Als während des Dreißigjährigen Krieges
die Österreicher im Jahre 1622 Bünden besetzen

konnten, verlangten die Sieger im sog.
Lindauer Vertrag die Rückgabe der Klöster.
So konnte der Prämonstratenser-Konvent
wiederum nach St. Luzi zurückkehren und
verblieb dort bis zur Säkularisation von 1806

(seit 1807 Seminar). Nur kurz kamen die
Dominikaner wieder nach St- Nicolai (1624
bis 1653), deren Kloster schon 1658 an die

94



Stadt verkauft wurde, um dann bis heute
Schulzwecken zu dienen (Collegium Philoso-
phicum, Kantonsschule, Lehrerseminar usw.).
Beide Konvente, der von St. Luzi wie der von
St. Nicolai, hatten in der unterdessen
evangelisch orientierten Stadt nicht mehr die
Wirksamkeit entfalten können wie im Mittelalter,
waren dazu auch nicht mehr so zahlreich wie
früher.

Die Ilanzer Beschlüsse von 1526 brachten
es mit sich, daß auch das Kloster Churwal-
den, einst eine Gründung von St. Luzi, dem
Verfalle entgegenging, so daß von 1599 an
kein Abt mehr eingesetzt wurde. Administratoren

von Roggenburg verwalteten die

Klostergüter. Das Gericht Churwalden setzte sich

dann 1616 in den Besitz eines Teiles der
Klostergebäude und besonders der Kirche, die
dann hinfort beiden Bekenntnissen diente.
Erst in unserer Zeit ist eine eigene evangelische

Kirche gebaut worden. Durch die
Säkularisation des Klosters Roggenburg (1803)
kamen die Güter an den Kurfürsten von Bayern,
der sie dem Churer Bischof abtrat. Auf
diesem Umweg gelangte der Klosterbesitz schließlich

an das Seminar St. Luzi in Chur.

Wiederum waren es die Ilanzer Artikel,
die auch dem Frauenkloster Cazis die Türe

zum Noviziate verschlossen. Als nach einigen
Jahrzehnten die letzte Äbtissin starb, wurden
die Klostergüter an die Gemeinden des Grauen
Bundes gegeben. Der Lindauer Vertrag von
1622 führte dann aber zur Wiederherstellung

des Klosters, das 1641 auch einen Teil
seiner Güter zurückerhielt. Nach einigen
Schwankungen trat der Konvent 1647 zum
Dominikanerorden über. Die erste Priorin
stammte aus dem Kloster St. Peter bei Blu-
denz. Auch die Gemeinden des Grauen Bundes

entschieden sich 1665 für die Restauration,

und die Nachbargemeinden traten die

Klostergüter wieder dem Bischof ab. Trotz
vieler, vor allem wirtschaftlicher Schwierigkeiten

hielt das Kloster durch. Es zählte Ende des

18. Jahrhunderts noch 25 Nonnen. Im 19.

und 20. Jahrhundert hörten zwar Bedrängnisse

nicht auf, allein der Konvent erreichte
in unseren Jahrzehnten eine sehr erfreuliche

und auch imponierende Blüte. Ende 1969

zählte die Gemeinschaft 48 Schwestern, wovon

9 außerhalb ihres Klosters, aber doch auf
Posten innerhalb des Kantons tätig sind. Die
weißen Schwestern von Cazis erweisen dem

Land durch Unterricht junger Töchter und in
der Krankenpflege einen großen Dienst.

Die öfter erwähnte katholische Restauration

der Österreicher im Bündnerland, die

vom Lindauer Vertrag 1622 ausging, ermöglichte

auch dem Pfarrer Paolo Beccaria, in
seiner Pfarrei Poschiavo 1629 ein Ursulinen-
kloster zu gründen, das jedoch auf Initiative
des Bischofs von Como, dem das Land kirchlich

unterstand, gegen Ende des 17.
Jahrhunderts die Augustinerregel übernahm. Die
Schwestern betreuen das Krankenhaus in
Poschiavo und widmen sich dem Unterricht der

Mädchen, besorgen aber auch in der Me-
solcina und im Tessin soziale Werke. In Chur
selbst ist ihnen die Alterssiedlung im Bodmer

anvertraut. Ende des Jahres 1969 zählte die

Augustinerinnen-Gemeinschaft 60 Profeß-

schwestern, die mit wenigen Ausnahmen alle

im Kanton Graubünden ihre Wirksamkeit
entfalten.

Ein drittes Frauenkloster ist noch zu nennen,

Müstair im Münstertal. Es überstand die

Stürme des 16. Jahrhunderts in glücklicher
Weise. Die Äbtissin Katharina Rink von Bal-
denstein (1535—48) und ihr Konvent sicherten

sich trotz Ilanzer Artikel die Wahl des

Pfarrers, für dessen Wohnung und Verpflegung

sie sozusagen allein aufzukommen
versprachen (1541). Um die Position zu stärken,
übernahmen zuerst italienische Kapuziner und
seit 1733 Patres der Tiroler Provinz die
Pastoration von Müstair. Die Söhne des hl.
Franz errichteten daher auch 1709/10 im Dorf
ein Hospiz mit Kapelle, allein die Klosterkirche

blieb bis heute die Pfarrkirche, ähnlich

wie in Cazis.

Es war den Äbtissinnen nicht immer leicht,
da sowohl die Bündner wie die Österreicher
Anspruch auf das Tal erhoben. Die Schäden,
welche die politisch und militärisch so unruhigen

Jahre 1797 bis 1802 verursachten,
schwächten das Kloster so sehr, daß seit 1810

95



keine Äbtissinnen, sondern nur noch Priorinnen

gewählt werden durften. Der Großratsbeschluß

von 1828 führte einen Kastenvogt
ein und schloß faktisch die Noviziatstüre für
nichtschweizerische Kandidatinnen. Trotzdem
fehlte es nicht an Novizinnen, da ja auch
schon nach der Revolutionszeit Töchter des

Bündnerlandes eingetreten waren, die nun
vermehrt zuzogen. So konnte sich das Kloster

trotz mancher Bedrängnisse in der 2. Hälfte
des 19. Jahrhunderts gut entwickeln. Da das

Gesetz von 1828 die Schwestern zum Unterricht

der weiblichen Jugend verpflichtet hatte,
führte der Konvent bis heute eine Mädchenschule

und trug auch so, mithin nicht nur in
indirekt-pastoreller Hinsicht, zum Wohle der

Gemeinde Müstair bei. Der benediktinische
Konvent umfaßt heute 20 Schwestern.

Ähnlich wie Müstair konnte auch Disen-
tis seine Existenz in der Krise des 16.

Jahrhunderts behaupten. Wie schon erzählt, konnten

die Ilanzer Artikel schon deshalb nicht auf
das Kloster angewendet werden, weil es

wesentlich zur Gründung des Grauen Bundes und

zum Zusammenschluß der Bünde mitgewirkt
hatte. Die Cadi wollte sich auch um keinen
Preis seine Suveränitätsrechte schmälern
lassen. Für die Erhaltung des katholischen Glaubens

im Lande trat besonders Abt Christian

von Castelberg (1566—1584) ein, der Freund
des hl. Karl Borromäus. Zur Barockblüte
legte ein früherer Mönch von Muri, Abt
Augustin Stöcklin (1634—41) den Grund, der im
Gegensatz zu den vorherigen Äbten nicht mehr

vom Magistrat, sondern vom Konvent und
Kirche gewählt worden war. Das heutige Kloster

und die barocke Kirche erbauten die beiden

einheimischen Äbte Adalbert II. de Me-
dell (1655—96) und Adalbert II. de Funs

(1696—1716). Der Konvent machte sich sehr

um die Seelsorge des Landes verdient und
förderte das romanische Kirchenlied in besonderer

Weise. Die Mönche unterhielten auch eine

Klosterschule, welche selbst die bündnerischen
Aristokraten besuchten. Daneben erfreuten
sich Musik und Malerei, Geschichtsschreibung

und Naturwissenschaft großer Vorliebe.
So erklomm P. Placidus Spescha (1752 bis

1833) als erster die alpinen Majestäten,
erfaßte aber auch Land und Leute in seinen

kulturgeographischen und folkloristischen
Schriften.

Ausraubung und Brand des Klosters im
Franzosenjahr 1799 verursachten zwar vielen
Schaden, konnten aber eine erneute Blüte in
der 1. Hälfte des 19. Jahrhunderts nicht
verhindern- Erst die Aufnahme unberufener
Mitglieder und die klosterfeindlichen Maßnah-

96



men des Kantons hatten eine Krise zur Folge.
Angeführt von Redaktor Placi Condrau und
Mistral Caspar Decurtins brachte das treue
romanische Volk diese Gesetze im Großen
Rate zu Fall. Dabei unterstützten seine Postulate

auch Politiker evangelischer Konfession,
wie etwa der Rechtshistoriker Peter Conradin
von Planta und der spätere Generalstabschef
Theodor von Sprecher. So konnte die
Schweizerische Benediktiner-Kongregation 1880 die

Restauration der Abtei beginnen, die Abt
Benedikt Prevost (1888—1916) zum glücklichen
Ende führte. Unter Abt Beda Hophan (1925
bis 1963) erreichte die Schule ihren Ausbau
und die kantonale wie eidgenössische
Anerkennung des Gymnasiums. Die heutige
Wirksamkeit der Abtei umfaßt in erster Linie die
Feier der Liturgie, die Betreuung des

Gymnasiums, die Aushilfe in der Pastoration, aber

auch, soweit möglich, die Pflege von Kunst
und Wissenschaft. Die benediktinische
Gemeinschaft zählt heute 64 Mönche (39
Patres, 2 Fraters, 23 Laienbrüder).

Aber nicht nur blieben alte Klöster des

Frühmittelalters wie Disentis und Müstair
sowie Cazis bis in unsere Tage erhalten, das

19. Jahrhundert brachte sogar noch eine
bedeutsame Neugründung, die Schwesternkongregation

von Ilanz. Sie geht auf Johann
Fidel Depuoz (1817—1875) zurück, der aus
Seth stammte, zuerst als Seelsorger und Lehrer

in Amerika und Deutschland wirkte, dann
aber 1865 in Ilanz ein Schul- und
Erziehungsinstitut ins Leben rief, das praktische
Fortbildung und modernen Sprachunterricht
bot. Schon drei Jahre nachher eröffnete der

unermüdliche Stifter ein Spital am gleichen
Ort, das sich später für das ganze Oberland

von großartigem Nutzen erweisen sollte. Um
Schule und Spital zu erhalten, organisierte
Depuoz 1867 eine Schwesterngemeinschaft,
um deren Weiterbestand sich die erste
Generaloberin Maria Theresia Gasteyr (f 1892)
besonders verdient machte. Dazu half auch
Bischof Konstantin Rampe (1879—1888). Als
die Schwestern 1882 in Chur eine

Fortbildungsschule errichteten, zu der sich später

ein Lehrerinnenseminar gesellte, erhielt die
Institution in dankbarem Andenken den
Namen «Constantineum». Seit 1888 wirkten die
Ilanzer Schwestern in der Davoser Krankenpflege,

wo sie heute noch ihre Aufgabe
erfüllen. In ähnlicher Weise übernahmen sie in
Zürich die Privatklinik «Sanitas», heute das

neue Krankenhaus in Kilchberg. Die Schwestern

versagten auch den Armen und
Gebrechlichen nicht ihre Hilfe, so schon 1889,
da sie das Armenhaus in Truns zu leiten

begannen. Es würde zu weit führen, alle ihre
Posten und Aufgaben ausführlich zu schildern-

Diese großartige Entwicklung verdankt die
Ilanzer Institution nicht zuletzt auch dem

Umstände, daß sie seit dem Jahre 1893 dem
weltweiten Verbände des Dominikanerordens
angehörte. Diese Bindung gab der Gründung
festeren religiösen Zusammenhalt und stärkere

Aktionskraft. So erklärte es sich auch,
daß die Schwestern sogar Missionen in Taiwan

(Formosa) betreuen. Ende des Jahres
1969 umfaßte die Ilanzer Kongregation 520
Schwestern, wovon 312 in Graubünden tätig
sind. Das Gewicht der ganzen Institution
bleibt im zentralen Ilanz und im Kanton der
150 Täler verankert.

Hatte einst Johann Fidel Depuoz den
Grund zur Ilanzer Kongregation gelegt, so ein
anderer berühmterer Bündner die Fundamente

für die «Schwestern vom hl. Kreuz».
P. Theodosius Florentini (f 1865) aus
Müstair begann sein erstes eigentliches
Schwesternhaus in Menzingen (1844). Diese Erst-
lingsgriindung widmete sich besonders dem

Unterricht, sah sich aber genötigt, seit 1856

eigene Wege zu gehn. Daher entwickelte sich
das Menzinger Institut auch mehr in außer-
bündnerischen Landen. So ist es begreiflich,
daß heute nur 6 Menzinger Schwestern an
bündnerischen Schulen wirkten (Churwalden,
Lenzerheide, Obervaz). Diejenigen Schwestern

aber, die enger mit P. Theodosius verbunden

blieben, weilten meist in Graubünden, da

Florentini seit 1845 Hofpfarrer in Chur war
und auch dort das Spital gründete, dem seit
1852 die Schwester Maria Theresia Scherer

7 97



vorstand. Da aber damals in Graubünden
kulturkämpferische Ideen herrschten,
verlegte der Sozialapostel das Mutterhaus von
Chur nach dem schwyzerischen Ingenbohl.
Aber die Bindung an die bündnerische Heimat

blieb, so daß heute noch 137 Ingenboh-
ler Schwestern innerhalb des Kantons wirken.
Hervorgehoben sei das Spital in Chur und
das Florentinum in Arosa-

Vierzehn Jahre vor P. Theodosius gründete
Kaplan Josef Leonz Blum im luzernischen
Baldegg 1830 eine Klostergemeinschaft, die
ähnliche Ziele hatte wie die Kreuzschwestern

von Menzingen und Ingenbohl. Das Institut
breitete sich begreiflicherweise mehr in der
Innerschweiz aus. Aber trotz der Entfernung
vom Mutterhause sind heute 22 Schwestern
im Kanton Graubünden (Davos und Disentis)
tätig.

Am Ende unserer Übersicht über die
weiblichen Orden angelangt, stellen wir fest, daß

an die 600 Schwestern im Kanton wirken. Sie

besorgen große Spitäler wie in Chur und
Ilanz, aber auch kleine wie in S. Maria im
Münstertal. Sie nehmen sich der Kranken in
den weltberühmten Heilstätten von Davos
und Arosa an, unterhalten aber auch Asyle
und Schulen in den abgelegensten
Berggemeinden. Bei dem heutigen Mangel an
Pflegepersonal und Lehrkräften kann man sich
ihre soziale Hilfe in unserem so großen und
differenzierten Kanton gar nicht mehr
wegdenken. Es ist aber letztlich nicht die Liebe

zu den Bündner Bergen, die so viele Töchter
zu so opfervoller Tätigkeit bestimmt, sondern
das Mitleid mit den leidenden und bedürftigen

Mitmenschen, das in der Caritas Christi
ihre eigentlichen Wurzeln hat.

98


	Die Klöster Graubündens

