Zeitschrift: Bindner Jahrbuch : Zeitschrift fir Kunst, Kultur und Geschichte

Graubiindens
Herausgeber: [s.n]
Band: 13 (1971)
Artikel: Die Kléster Graubundens
Autor: Muller, Iso
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-550576

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-550576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Kloster Graubiindens

von Pater Iso Miiller

Graubiinden kann kein so altehrwiirdiges
Kloster wie Saint-Maurice im Wallis aufwei-
sen, aber es besitzt, wessen sich kein anderer
Kanton rithmen kann, gleich drei Kloster, die
noch aus dem frithen Mittelalter stammen und
heute noch ihren wesentlichen Griindungs-
zielen treu geblieben sind, nimlich Cazis, Di-
sentis und Miistair.

1. Die mittelalterlichen Griindungen

Wer hat denn eigentlich die Kloster ins Le-
ben gerufen? Von Chur aus, dem Mittelpunkt
der romischen Verwaltung, wurden die rati-
schen Tiler auch christianisiert, indem die
Bischofe alliiberall Pfarreien errichteten. Es
waren aber auch die Bischofe selbst, die zur
Unterstiitzung der christlichen Organisation
Kloster griindeten oder deren Griindung ver-
anlafiten. So errichtete Bischof Victor von
Chur um 720 das Kanonissenstift Cazis, das
als idltestes Kloster Graubiindens gelten darf.
Es bliihte groflartig auf und zihlte Anfang
des 9. Jahrhunderts gegen 40 Mitglieder. Da-
mals war es auch, dafS sich diese Schwestern,
die im Sinne des hl. Augustinus von Hippo ein
gemeinsames religioses Leben fiithrten, mit
den Monchen von St. Gallen in einer Confra-
ternitit des Gebetes zusammenschlossen. Im
10. Jahrhundert unterstiitzten die deutschen
Konige wie Heinrich 1. und Otto 1. das durch
Schicksale gefihrdete Kloster. Es wurde also
gleichsam als Stiitze der Reichskirche ange-
sehen. Als es aber in der 1. Hilfte des 12.
Jahrhunderts das gemeinschaftliche Leben
vernachldssigte, mithin von den regulierten zu

den weltlichen Kanonissen iiberging, da war
es Bischof Adalgott von Chur (1151—1160),
ein Zisterzienser, der die Schwestern wieder
zum strengeren Leben zuriickfiihrte. Er
schenkte ihnen auch die Kapelle St. Martin
beim Dorfe. Spiter erhielt Cazis 1359 von Bi-
schof Peter von Chur das Patronatsrecht auf
die Johanneskirche von Hochrialt, zu der Ca-
zis frither selbst gehorte. Beim spétgotischen
Neubau von Kirche und Kloster gingen 1491
die Pfarrei-Rechte von St. Martin auf die
Klosterkirche selbst iiber, wie es heute noch
ist. So wurde das Schwesternstift eine Stiitze
der Seelsorge.

Die Griindung von Cazis veranlafSte wohl
auch die Errichtung von Mistail. Der Name
leitet sich vom lateinischen Monasterium ab
und bedeutet schon an sich ein Kloster. Ca-
zis und Mistail verehrten St. Peter als ihren
Schutzherrn, beide befolgten die Gewohnhei-
ten der Kanonissen. Das Kloster wurde in der
alten Pfarrei St. Ambrosius zu Tiefenkastel
gegriindet, und zwar auf dem Hofe Prada.
Wie die Ausgrabungen von PD Dr. H. R.
Sennhauser, Zurzach, und cand. phil. Werner
Stockli, Ziirich, von 1968/69 dartun, gab es
schon vor der groflen Dreiapsidenkirche ver-
schiedene sakrale Bauten, die aber noch nicht
sicher charakterisiert werden kénnen. Die ka-
rolingische Saalkirche mit den drei Conchen
ist deshalb so beriihmt, weil die urspriingliche
Architektur noch ganz erhalten ist, wie sie
einst geplant und gebaut wurde. Darin ist
Mistail mit der Kirche von Miistair zu verglei-
chen. Unser Bau hat drei Einginge, die nord-

89



Kirche St. Peter zu Mistail

lichen zum Presbyterium und zum mittleren,
der westliche zum hinteren Schiff. Der Bau
entschadigt uns dafiir, dafy wir sonst von dem
karolingischen Kloster keine Nachrichten ha-
ben, auch keine Schwestern-Liste, wie bei Ca-
zis, obwohl sich auch dieses Stift mit den Be-
nediktinern der Steinachabtei zu einer Ge-
betsverbriiderung zusammengeschlossen hatte.
Auch konnte Mistail keine Rechte auf Pfar-
reien erringen, wie das beim benachbarten
Cazis der Fall war. So besaffen unsere Ka-
nonissen wohl Hofe in Savognin und in Latsch
(Bergiin), nicht aber entsprechende Patronats-
rechte. Nachdem die Schwestern im Zuge der
Zeit ihr gemeinsames Leben aufgegeben hat-
ten, kamen sie in der ersten Hailfte des 12.
Jahrhunderts mit drei Bischofen in Streit. Die
gregorianische Reform des 11. Jahrhunderts
hatte nichts fiir Sakularkanonissen {ibrig.
Vollends in den Augen des Bischofs Adalgott,
der nicht vergebens ein Schiiler des hl. Bern-
hard war, hatten freiweltliche Kanonissen

90

schon gar keine Berechtigung, weshalb er dem
unsicheren Zustande ein Ende bereitete und
1154 das Kloster aufhob. Daf$ auch solche In-
stitutionen einen Sinn haben konnen, zeigten
dann #dhnliche Griindungen, angefangen von
den Beginen in der zweiten Hilfte des 12.
Jahrhunderts bis zu den Sikularorden des 20.
Jahrhunderts.

Den zwei Frauenkonventen des 8. Jahrhun-
derts entsprachen zwei Mainnerkloster, die
beide ihren Namen auch von Monasterium
ableiteten, nimlich Mustér und Mistair. Dies-
mal kam der Anstofd von auflen. 724 hatte
der hl. Pirmin, ein benediktinisch orientierter
Emigrant aus Septimanien, auf einer Insel des
Bodensees die Abtei Reichenau gegriindet. Von
dort her kam der monastische Funken, der
zur Griindung von Pfifers fiihrte, das damals
in Churritien lag und die Unterstiitzung der
Victoriden genof8 (ca. 730/740). Mittelbar
oder unmittelbar in diese Missionswelle hinein
gehort die Errichtung eines Klosters in der
noch einsamen Gegend oberhalb von Som-
vix, die man Desertinas = Disentis nannte.
Griinder war um die Mitte des 8. Jahrhun-
derts Abtsbischof Ursicinus. Wenige Jahr-
zehnte vorher hatte dort der Franke Sigisbert
ein Kloster zu zimmern versucht, war aber
von den frankenfeindlichen Prases Victor (ca.
720) davon abgehalten worden. Letzterer liefs
einfach den ritischen Freund des Asketen, Pla-
cidus, mit Gewalt auf die Seite schaffen. Die
Wache am Grabe beider Minner iibernahmen
nun die Ritoromanen und Germanen, die
sich unter Abtsbischof Ursicinus zusammen-
fanden. Die neue Griindung unterstiitzte der
Churer Bischof Tello, der Sohn des Prises
Victor, durch sein Testament von 7635, das
viele Giiter von Somvix bis Sargans der Abtei
tibermachte.

Schon in karolingischer Zeit besafs das Klo-
ster drei Kirchen, von denen jene des hl. Mar-
tin groffartig mit Stucco ausgestattet war. Es
handelt sich um eine lindliche Nachahmung
der klassischen Kirchen von S. Maria in Valle
in Cividale und von S. Salvatore in Brescia,
die um die Mitte des 8. Jahrhunderts durch
die Gunst der langobardischen Konige errich-



tet worden waren. Nicht die Kirche als Gan-
zes, wohl aber die Fundamente und die Stuk-
katuren sind noch heute erhalten. Das Klo-
ster war gegriindet worden, um die Liturgie
zu feiern. Aber die Abte interessierten sich von
Anfang an um die Seelsorge und griindeten im
Hochmittelalter die Pfarreien von Urseren,
Tavetsch, Disentis-Dorf und Medels. In spi-
terer Zeit konnte sich die Abtei noch Kirchen
von Somvix bis Ems sichern, die nicht von ihr
gegriindet worden waren, so daf§ das Kloster
gleichsam eine fast bischofliche Rolle spielen
konnte. Auch in weltlicher Hinsicht waren
die Abte sehr titig. Schon seit der Zeit der
Sachsenherrscher des 10. Jahrhunderts wurde
das Kloster als Fiirstabtei betrachtet. So konn-
ten die Fiirstibte ihr Gebiet, das urspriinglich
nur vom Russeinerfelsen bis zur Schollenen-
schlucht ging, nach Osten bis an die Grenzen
von Obersaxen ausdehnen. Dieses #btliche
Fiirstentum nannte sich Cadi, d. h. Casa Dei
= Haus Gottes.

Die Lebensader dieser Herrschaft bildete
die Lukmanierstrafe, die schon Otto I. 965
beniitzte. Wie dieser grofle Kaiser, so be-
schenkte auch spiter Friedrich I. Rotbart in
der 2. Hilfte des 12. Jahrhunderts die Abtei
reichlich, um damit die Beniitzung des Passes
zu sichern. Der Streubesitz des Klosters ging
fast bis zu den Toren der lombardischen Me-
tropole. Um den Weg nach Stiden zu er-
leichtern, errichteten die Abte schon im 11.
Jahrhundert das Hospiz St. Gall und griin-
deten spiter 1374 auf der Pafshohe das Ho-
spiz St. Maria. Wiederum um den Lukma-
nier als ungefihrdeten Weg zu erhalten,
schlofs Abt Johannes von Ilanz 1395 mit den
Herren von Sax-Misox und Rhiziins den
Grauen Bund, den dann Abt Peter von Po-
taningen 1424 erweiterte und befestigte. Die
Abte waren aber nicht nur die Paten des
Grauen Bundes, sie gehoren auch zu den Vi-
tern der Drei Biinde, da sie deren Zusammen-
schlufs wesentlich forderten. Noch mehr! Als
ratischer Randstaat bildete das Klostergebiet
von jeher die Verbindung mit den Waldstit-
ten. Das benediktinische Gemeinwesen hatte
schon 1319 als erstes unter den politischen

Gebilden des Biindnerlandes mit Uri verhan-
delt. Abt Peter unterstiitzte 1425 den Eschen-
talerzug mit eigenen Truppen. So war das
Zusammengehen mit der Eidgenossenschaft
besiegelt. Eine entfernte Wirkung dieses Gei-
stes war es, dafl der Graue Bund als erster
der Biinde sich 1497 als Zugewandter Ort
der Eidgenossenschaft anschlofs.

Kehren wir zu Pfiafers zurlick, dem ersten
Mainnerkloster im damaligen Churrétien, das
schon in karolingischer Zeit vielfache Bezie-
hungen hatte, so Besitzungen bis Ruschein
und Ladir im Westen, bis Spliigen und Ca-
saccia (Bergell) im Siiden und bis Morter
(Vintschgau) und Nals (Etschtal) im Osten.
In letzterer Richtung lag auch seine Griin-
dung von Miistair jenseits des Ofenpasses. Die
Anfinge des neuen Klosters gehen auf die Zeit
um 780 zuriick. Dem raschen Aufblithen war
es zu verdanken, daff um 800 eine grof3artige
Kirche errichtet werden konnte, ein Dreiapsi-
densaal, in dem Chorschranken aus Marmor
bestanden. Hier haben wir auch das erste er-
haltene Beispiel einer vollkommen systema-
tisch ausgemalten Klosterkirche vor uns, ein
Zyklus von iiber 100 Bildern, der gréfStenteils
noch besteht. An der Westwand (iiber dem
Chor) iiberrascht uns das beriihmte Bild des
Weltgerichtes, das auch byzantinische Ele-
mente, wie die halbkreisformige Engelsglorie
und das Einrollen des Himmels aufweist. Das
Thema wird hier erstmals ausfiihrlich und
monumental behandelt, das vorher z. B. nur
auf einem Sarkophagdeckel (ca. 300) und
einem christologischen Mosaikzyklus in S.
Apollinare Nuovo (um 600) zur Darstellung
gelangte. Aber nicht nur karolingische Male-
reien sind erhalten, sondern auch manches von
der damaligen Anlage, so der Kreuzgang, den
man westlich des Kircheneinganges noch in
der Klostermauer sehen kann. Es wire sehr
zu wiinschen, wenn die Offentlichkeit diesem
einzigartigen Kunstdenkmal des Abendlandes
die Mittel zur vollstindigen Wiederherstellung
zur Verfligung stellen konnte.

Miistair wurde von den Monchen von Pfi-
fers bevolkert, aber es war wohl von Anfang
an Eigenkloster der Churer Bischofe, die

21



Klosterkirche Miistair

damals grofle politische Bedeutung hatten.
Man denke nur daran, daff Karl d. Gr. den
Churer Oberhirten Constantius 772/74 zum
Rektor von Ritien machte. Erst 806 wurde
die Abtei vom Staate beansprucht, aber 888
wiederum durch Karl III. zuriickgegeben. Das
hatte zur Folge, daff man langsam vom drit-
ten Karl zum ersten {iberging und vom spa-
teren Wohltiter auf den ersten Griinder
schlofs. Ergebnis oder auch Anlafl dazu war
die Kanonisation Karls d. Gr. im Auftrage
Kaiser Barbarossas im Jahre 1166, denn da-
her lief der damalige Churer Bischof in treu-
staufischer Gesinnung in der Klosterkirche die
noch bestehende Karlsstatue errichten.

Das Kloster der Benediktiner wurde infolge
seiner Lage als Hospiz wichtig. Es gebiihrt
ihm aber auch das Verdienst, das obere Miin-
stertal mit neuen Besiedlern erfiillt und so
den eigentlichen Paflweg iiber den Ofen im
11./12. Jahrhundert frei gemacht zu haben.

92

Zugleich sorgte die Abtei fiir die entspre-
chende kirchliche Organisation. Eigenkirchen
des Klosters waren St. Maria in dem gleich-
namigen Dorfe und spiter St. Maria in Val-
chava.

Das Minnerkloster Miistair beschlof§ seine
Tage um die Wende vom 11. zum 12. Jaht-
hundert. Was die Ursache war, wissen wir
nicht. Jedenfalls bewohnten das Kloster bald
Nonnen benediktinischer Observanz. Als
Griinder dieses Frauenkonventes wird Ulrich
III. von Tarasp (t 1177) angesehen. Bischof
Adalgott von Chur (1151—1160) half der
jungen Stiftung, die Anfangsschwierigkeiten
zu iiberwinden. Der Griinder und seine Ge-
mahlin Uta schenkten wiederum 1163 dem
Kloster Giiter im Unterengadin und im
Vintschgau. So ging die Abtei bald einer Bliite-
zeit entgegen, die besonders die neuen Male-
reien aus der 2. Hilfte des 12. Jahrhunderts
belegen. Sie sollten die karolingischen Bilder
ersetzen und behandelten teilweise die gleichen
Themata. Oft sind sie noch an ihrer ur-
spriinglichen Stelle erhalten, manchmal aber
auch abgelést worden, um die karolingische
Schicht aufzudecken. Besonders beachtens-
wert ist das grofle Mittelbild in unteren Strei-
fen der Hauptapsis, das Kénig Herodes beim
Gastmahl darstellt. Vor ihm erscheint Salome
zweimal, zuerst auf dem Kopfe stehend als
tanzende Gauklerin, dann als gehorsame
Tochter, die das Haupt des Taufers auf einer
Schiissel anbietet. Die Siidapsis zeigt Bilder
aus dem Leben des hl. Stephanus, die Nord-
apsis aus dem der Apostelfiirsten. Inspiriert
wurde der Kiinstler von italienisch-byzantini-
schen Vorbildern. «Seine Leistung gehdrt zum
Besten romanischer Wandmalerei tiberhaupt.»
(A. Reinle.)

In spiteren Jahrhunderten wurde das Non-
nenkloster eine Stitte eucharistischer Mystik,
wic die Verchrung des heiligen Blutes be-
zeugt. Auch am Ende des Mittelalters war
das Leben im Kloster keineswegs erloschen.
Die Abtissin Angelina von Planta liefl 1487
bis 92 die karolingische Saalkirche durch zwei
Pfeilerreihen in eine dreischiffige spitgotische
Hallenkirche unterteilen und im Westen fiir



die Chorfrauen eine Empore einbauen. Das
war gerade noch vor dem Kriegsjahr 1499,
da die Tiroler das Kloster gewaltsam in Be-
schlag nahmen, was zum Schwabenkriege
flihrte.

Bislang haben wir nur Kloster der Bene-
diktiner und der Kanonissen betrachtet. Ein
Novum war es, als 1120 der hl. Norbert von
Xanten einen neuen Mainnerorden griindete,
der mehr die Gewohnheiten der Kanoniker
weiterfithrte und sich nach dem franzésischen
Mutterkloster Prémontré nannte. Der neuen
Richtung schloff sich das 1126 gegriindete
Kloster Roth bei Memmingen an (Dibzese
Konstanz), das Emma von Wildenberg und
ihr Sohn ermoglicht haben. Das diirften die
ersten Beziehungen zwischen den Primonstra-
tensern und Ritien gewesen sein. Bald wurde
auch 1130 die Propstei Roggenburg (Di6-
zese Augsburg) errichtet, wobei die schwibi-
sche Familie derer von Biberegg mitbeteiligt
war. Zu dieser gehorte auch Bischof Konrad
I. von Chur (1123—1145), dem wohl die In-
itiative zur Griindung eines Pramonstratenser-
konventes in Chur zuzuschreiben ist. Die
neuen Ordensleute sollten die aus der karo-
lingischen Zeit herstammende Luciuskirche
betreuen, die dem Bischof gehorte. Urkund-
lich begegnet uns das Kloster erst 1149, da
damals der Zisterzienser-Papst Eugen III. Sz.
Luzi in papstlichen Schutz nahm und dessen
Besitzungen in Chur und Churwalden, im
Schanfigg und Vorarlberg bestdtigte.

Der neuen Stiftung nahm sich Bischof Adal-
gott besonders an, iibergab er ihr doch 1154
das Martinsspital in Chur, ferner Hof und
Kirche des aufgehobenen Klosters Mistail. Die
Chorherren wiesen eine gute Disziplin auf,
weshalb der gleiche Bischof aus ihnen einen
Prior wiinschte, der die Reform in Cazis lei-
ten sollte. Dabei hatte St. Luzi auch die Ob-
sorge fiir St. Martin in Cazis und St. Alban
in Sils (Domleschg) zu iibernehmen. Recht-
lich scheint das neue Kloster erst 1160 vom
Generalkapitel der Primonstratenser als selb-
stindiges Mitglied aufgenommen worden zu
sein. Die nur summarisch auf 1200 zu datie-
rende neue Kirche offenbart siiddeutschen

Einfluf}, besonders erinnern Grundrif§ und
Einfachheit an Hirsau. St. Luzi war das erste
eigentliche Kloster, das die Stadt Chur besafs.
Seine Aufgabe war, den Gottesdienst feierlich
zu begehen und die Seelsorge zu fordern.

Bis 1453 war St. Luzi nur eine Propstel,
erst dann wurde es zur Abtei erhoben, deren
Abte von Papst Pius II. 1459 die Erlaubnis
erhielten, bei Pontifikalhandlungen Mitra,
Stab und Ring zu tragen.

St. Luzi besafs schon 1149 die Marienkir-
che in Churwalden. Dem hier bald darauf
entstandenen Primonstratenserkloster standen
die Freiherren von Vaz zu Pate, die dort auch
ihre Grablege hatten. 1167 nahm der Orden
die Kirche an sich. Ein besonderer Forderer
der neuen Griindung war Herzog Konrad
von Schwaben, der 1191/96 seinen Ministeria-
len und Eigenleuten erlaubte, sich diesem
Kloster zu iibergeben. Mit dem Kloster war
auch ein Hospiz verbunden, das durch das
ganze Mittelalter hindurch erhalten blieb. Of-
fenbar war die Pflege der Pilger, die von Chur
nach Siiden zogen, ein wesentliches Ziel der
Institution. Wie es die Pramonstratenser in
ihrer Friihzeit liebten, tibernahm Churwalden
die dortige Seelsorge und damit die Pfarrei.
Wie St. Luzi, wurde Churwalden erst Mitte
des 15. Jahrhunderts nicht mehr durch Prép-
ste, sondern durch Abte regiert.

Der Orden des hl. Norbert liebte es, neben
Minnerkléstern auch einen Frauenkonvent
ins Leben zu rufen. So erfahren wir 1208, dafd
sich in Churwalden regulierte Augustinerin-
nen mit strengem gemeinschaftlichen Leben
befanden (moniales inclusae). Von dieser Ein-
richtung ist nur noch 1311 die Rede, so dafS
sie wahrscheinlich in den folgenden Jahrzehn-
ten schon eingegangen ist.

Das Kloster Churwalden stellte auch den
ersten Konvent des neuen Primonstratenser-
klosters in Riiti (Kt. Ziirich), als dort Frei-
herr Liitold IV. von Regensberg die notwen-
digen Giiter zur Verfiigung gestellt hatte. Der
Bau des Klosters begann 1206, die dreischif-
fige Klosterkirche folgte spiter. Mit den ri-
tischen Tilern behielt Riiti noch gewisse Zu-
sammenhinge.

93



Mehr als der Orden des hl. Norbert (gest.
1134) wirkten auf das kirchliche Leben die
Griindungen des Umbriers Franz von Assisi
(t 1226) und des Kastillianers Dominikus von
Caleruega (+ 1221). Die Franziskaner erober-
ten in den ritischen Talern keine Positionen,
wohl aber die Dominikaner. Im Jahre 1277 er-
suchte Bischof Konrad III. von Belmont das
Provinzialkapitel, das in Regensburg tagte, in
der Stadt Chur ein Dominikanerkloster zu et-
richten. Der bischéflichen Initiative entspra-
chen die materiellen Grundlagen, die der Rit-
ter Ulrich von Flums, ein Ministeriale des
Bischofs, zur Verfiigung stellte. Das neue
Haus, das unter dem Schutz des hl. Nikolaus
von Myra stand, wurde 1280 in die Provinz
Teutonia aufgenommen.

Hauptziel des Klosters war der Gottes-
dienst, die Spendung der Sakramente und be-
sonders die Predigt. Die Dominikaner waren
ja anfinglich ein Predigerverein und erhielten
daher auch ihren Namen: Ordo Praedicato-
rum. Auf die breiten Massen wirkten die
Sohne des hl. Dominikus durch ihre verschie-
denen Bruderschaften. Die fithrenden Fami-
lien und Stadtbewohner stifteten auch gerne in
ihrer Kirche die sog. Jahrzeiten. Das Kloster
hatte auch einen eigenen Friedhof, auf dem
sie auch Laien bestatteten. Bevorzugt waren
die Griber im Kreuzgang. So sind dort neun
hervorragende Ritter begraben worden, die
1352 in der Schlacht am Mundaun (bei Ilanz)
gefallen waren. Die Churer Prediger mufSten
auch die verschiedenen Schwesterngemein-
schaften in der nidheren oder auch weiteren
Umgebung (Sargans, Weesen, Bludenz, seel-
sorglich betreuen. So erwies sich das Kloster
der Stadt als ein geistliches Zentrum, das ne-
ben und in den Pfarreien wirkte.

2. Krise und Wiederaufleben der Klister
im 16. bis 20. Jabhrbundert

Die spatmittelalterliche Problematik machte
auch vor den Klostermauern nicht Halt. Neue
Ideen religioser und sozialer Natur erschiit-
terten die frither ruhigen Verhiltnisse.
Schon im 15. Jahrhundert legten die meisten
Obrigkeiten im Sinne des damaligen Staats-

94

kirchentums ihre Hand auf das Vermogen
und die Verwaltung der Kloster. Die religiose
Krise kam besonders im Januar 1526 in der
Disputation von Ilanz zur Sprache. Es ist be-
merkenswert, dafd sich dabei Abt Theodul
Schlegel von St. Luzi als hervorragender Wort-
fihrer der Katholiken auszeichnete und in
seinen Ausfithrungen das apologetische Werk
zitierte, das der beriihmte englische Bischof
John Fisher 1523 gegen Luther herausgegeben
hatte. Noch im gleichen Jahre 1526 folgten
die Ilanzer Artikel, welche die Administration
der Kloster beanspruchten und die Aufnahme
von Novizen untersagten. Damit war den
Klostern das Todesurteil gesprochen.

Das hatte aber schon bei der um das Biind-
nerland hochverdienten Abtei Disentis Schwie-
rigkeiten, so dafs zunichst hier eine Ausnahme
gemacht werden mufSte. Ubrigens hatte der
Abt noch 1526 auf das Anraten Schlegels hin
einen groflen Teil der Lehensabgaben nach-
gelassen, um so sowohl einer Erhebung der
Untertanen wie auch einem konfessionellen
Abfall zu begegnen. Disentis war von Chur
einigermaflen entfernt und in einem katho-
lisch gebliebenen Landesteil verwurzelt. An-
ders die beiden Kloster St. Luzi und St. Ni-
colai in Chur selbst. Schon 1529 wurde Abt
Theodul Schlegel, der sich iiber das Messe-
Verbot des Churer Rates hinweggesetzt hatte,
gefoltert und enthauptet. Dann bemichtigte
sich der Gotteshausbund 1538 der Giiter des
Pramonstratenser- und des Dominikanerklo-
sters und beschlagnahmte dann die Konvents-
gebdude. Die Patres von St. Luzi zogen nach
Bendern, die Monche von St. Nicolai verlie-
fsen ebenfalls ihr Haus, doch ist unsicher, wo-
hin sie gingen.

Als wihrend des DreifSigjahrigen Krieges
die Osterreicher im Jahre 1622 Biinden beset-
zen konnten, verlangten die Sieger im sog.
Lindauer Vertrag die Riickgabe der Kloster.
So konnte der Pramonstratenser-Konvent wie-
derum nach St. Luzi zuriickkehren und ver-
blieb dort bis zur Sikularisation von 1806
(seit 1807 Seminar). Nur kurz kamen die
Dominikaner wieder nach St. Nicolai (1624
bis 1653), deren Kloster schon 1658 an die



Stadt verkauft wurde, um dann bis heute
Schulzwecken zu dienen (Collegium Philoso-
phicum, Kantonsschule, Lehrerseminar usw.).
Beide Konvente, der von St. Luzi wie der von
St. Nicolai, hatten in der unterdessen evan-
gelisch orientierten Stadt nicht mehr die Wirk-
samkeit entfalten kénnen wie im Mittelalter,
waren dazu auch nicht mehr so zahlreich wie
frither.

Die Ilanzer Beschliisse von 1526 brachten
es mit sich, daf§ auch das Kloster Churwal-
den, einst eine Griindung von St. Luzi, dem
Verfalle entgegenging, so dafs von 1599 an
kein Abt mehr eingesetzt wurde. Administra-
toren von Roggenburg verwalteten die Klo-
stergtiter. Das Gericht Churwalden setzte sich
dann 1616 in den Besitz eines Teiles der Klo-
stergebiude und besonders der Kirche, die
dann hinfort beiden Bekenntnissen diente.
Erst in unserer Zeit ist eine eigene evangeli-
sche Kirche gebaut worden. Durch die Siku-
larisation des Klosters Roggenburg (1803) ka-
men die Giiter an den Kurfiirsten von Bayern,
der sie dem Churer Bischof abtrat. Auf die-
sem Umweg gelangte der Klosterbesitz schlief3-
lich an das Seminar St. Luzi in Chur.

Wiederum waren es die Ilanzer Artikel,
die auch dem Frauenkloster Cazis die Tiire
zum Noviziate verschlossen. Als nach einigen
Jahrzehnten die letzte Abtissin starb, wurden
die Klostergiiter an die Gemeinden des Grauen
Bundes gegeben. Der Lindauer Vertrag von
1622 fiihrte dann aber zur Wiederherstel-
lung des Klosters, das 1641 auch einen Teil
seiner Giiter zuriickerhielt. Nach einigen
Schwankungen trat der Konvent 1647 zum
Dominikanerorden iiber. Die erste Priorin
stammte aus dem Kloster St. Peter bei Blu-
denz. Auch die Gemeinden des Grauen Bun-
des entschieden sich 1665 fiir die Restaura-
tion, und die Nachbargemeinden traten die
Klostergiiter wieder dem Bischof ab. Trotz
vieler, vor allem wirtschaftlicher Schwierigkei-
ten hielt das Kloster durch. Es zihlte Ende des
18. Jahrhunderts noch 25 Nonnen. Im 19.
und 20. Jahrhundert horten zwar Bedring-
nisse nicht auf, allein der Konvent erreichte
in unseren Jahrzehnten eine sehr erfreuliche

und auch imponierende Bliite. Ende 1969
zahlte die Gemeinschaft 48 Schwestern, wo-
von 9 auflerhalb ihres Klosters, aber doch auf
Posten innerhalb des Kantons tatig sind. Die
weiflen Schwestern von Cazis erweisen dem
Land durch Unterricht junger Tochter und in
der Krankenpflege einen groflen Dienst.

Die ofter erwahnte katholische Restaura-
tion der Osterreicher im Biindnerland, die
vom Lindauer Vertrag 1622 ausging, ermog-
lichte auch dem Pfarrer Paolo Beccaria, in
seiner Pfarrei Poschiavo 1629 ein Ursulinen-
kloster zu griinden, das jedoch auf Initiative
des Bischofs von Como, dem das Land kirch-
lich unterstand, gegen Ende des 17. Jahr-
hunderts die Augustinerregel {ibernahm. Die
Schwestern betreuen das Krankenhaus in Po-
schiavo und widmen sich dem Unterricht der
Maidchen, besorgen aber auch in der Me-
solcina und im Tessin soziale Werke. In Chur
selbst ist ihnen die Alterssiedlung im Bodmer
anvertraut. Ende des Jahres 1969 zihlte die
Augustinerinnen-Gemeinschaft 60  Profefs-
schwestern, die mit wenigen Ausnahmen alle
im Kanton Graubiinden ihre Wirksamkeit
entfalten.

Ein drittes Frauenkloster ist noch zu nen-
nen, Miistair im Miinstertal. Es iiberstand die
Stiirme des 16. Jahrhunderts in gliicklicher
Weise. Die Abtissin Katharina Rink von Bal-
denstein (1535—48) und ihr Konvent sicher-
ten sich trotz Ilanzer Artikel die Wahl des
Pfarrers, fiir dessen Wohnung und Verpfle-
gung sie sozusagen allein aufzukommen ver-
sprachen (1541). Um die Position zu stirken,
iibernahmen zuerst italienische Kapuziner und
seit 1733 Patres der Tiroler Provinz die Pa-
storation von Miistair. Die Schne des hl.
Franz errichteten daher auch 1709/10 im Dotf
ein Hospiz mit Kapelle, allein die Kloster-
kirche blieb bis heute die Pfarrkirche, #hn-
lich wie in Cazis.

Es war den Abtissinnen nicht immer leicht,
da sowohl die Biindner wie die Osterreicher
Anspruch auf das Tal erhoben. Die Schiden,
welche die politisch und militdrisch so unru-
higen Jahre 1797 bis 1802 verursachten,
schwichten das Kloster so sehr, dal§ seit 1810

95



keine Abtissinnen, sondern nur noch Priorin-
nen gewihlt werden durften. Der GrofSrats-
beschlufl von 1828 fiihrte einen Kastenvogt
ein und schlof$ faktisch die Noviziatstiire fiir
nichtschweizerische Kandidatinnen. Trotzdem
fehlte es nicht an Novizinnen, da ja auch
schon nach der Revolutionszeit Tochter des
Biindnerlandes eingetreten waren, die nun ver-
mehrt zuzogen. So konnte sich das Kloster
trotz mancher Bedringnisse in der 2. Halfte
des 19. Jahrhunderts gut entwickeln. Da das
Gesetz von 1828 die Schwestern zum Unter-
richt der weiblichen Jugend verpflichtet hatte,
fithrte der Konvent bis heute eine Midchen-
schule und trug auch so, mithin nicht nur in
indirekt-pastoreller Hinsicht, zum Wohle der
Gemeinde Miistair bei. Der benediktinische
Konvent umfaflt heute 20 Schwestern.

Ahnlich wie Miistair konnte auch Disen-
tis seine Existenz in der Krise des 16. Jahr-
hunderts behaupten. Wie schon erzihlt, konn-
ten die Ilanzer Artikel schon deshalb nicht auf
das Kloster angewendet werden, weil es we-
sentlich zur Griindung des Grauen Bundes und
zum Zusammenschlufl der Biinde mitgewirkt
hatte. Die Cadi wollte sich auch um keinen
Preis seine Suverdnitdtsrechte schmilern las-
sen. Fiir die Erhaltung des katholischen Glau-
bens im Lande trat besonders Abt Christian

96

Klosterkirche Disentis

von Castelberg (1566—1584) ein, der Freund
des hl. Karl Borromius. Zur Barockbliite
legte ein fritherer Ménch von Muri, Abt Au-
gustin Stocklin (1634—41) den Grund, der im
Gegensatz zu den vorherigen Abten nicht mehr
vom Magistrat, sondern vom Konvent und
Kirche gewihlt worden war. Das heutige Klo-
ster und die barocke Kirche erbauten die bei-
den einheimischen Abte Adalbert II. de Me-
dell (1655—96) und Adalbert II. de Funs
(1696—1716). Der Konvent machte sich sehr
um die Seelsorge des Landes verdient und for-
derte das romanische Kirchenlied in besonde-
rer Weise. Die Modnche unterhielten auch eine
Klosterschule, welche selbst die biindnerischen
Aristokraten besuchten. Daneben erfreuten
sich Musik und Malerei, Geschichtsschrei-
bung und Naturwissenschaft grofler Vorliebe.
So erklomm P. Placidus Spescha (1752 bis
1833) als erster die alpinen Majestiten, er-
fafite aber auch Land und Leute in seinen

kulturgeographischen und folkloristischen
Schriften.

Ausraubung und Brand des Klosters im
Franzosenjahr 1799 verursachten zwar vielen
Schaden, konnten aber eine erneute Bliite in
der 1. Halfte des 19. Jahrhunderts nicht ver-
hindern. Erst die Aufnahme unberufener Mit-
glieder und die klosterfeindlichen MafSnah-



men des Kantons hatten eine Krise zur Folge.
Angefiihrt von Redaktor Placi Condrau und
Mistral Caspar Decurtins brachte das treue
romanische Volk diese Gesetze im Groflen
Rate zu Fall. Dabei unterstiitzten seine Postu-
late auch Politiker evangelischer Konfession,
wie etwa der Rechtshistoriker Peter Conradin
von Planta und der spitere Generalstabschef
Theodor von Sprecher. So konnte die Schwei-
zerische Benediktiner-Kongregation 1880 die
Restauration der Abtei beginnen, die Abt Be-
nedikt Prevost (1888—1916) zum gliicklichen
Ende fiihrte. Unter Abt Beda Hophan (1925
bis 1963) erreichte die Schule ihren Ausbau
und die kantonale wie eidgendssische Aner-
kennung des Gymnasiums. Die heutige Wirk-
samkeit der Abtei umfaflt in erster Linie die
Feier der Liturgie, die Betreuung des Gym-
nasiums, die Aushilfe in der Pastoration, aber
auch, soweit moglich, die Pflege von Kunst
und Wissenschaft. Die benediktinische Ge-
meinschaft zihlt heute 64 Monche (39 Pa-
tres, 2 Fraters, 23 Laienbriider).

Aber nicht nur blieben alte Kloster des
Frihmittelalters wie Disentis und Miistair so-
wie Cazis bis in unsere Tage erhalten, das
19. Jahrhundert brachte sogar noch eine be-
deutsame Neugriindung, die Schwesternkon-
gregation von llanz. Sie geht auf Johann Fi-
del Depuoz (1817—1875) zuriick, der aus
Seth stammte, zuerst als Seelsorger und Leh-
rer in Amerika und Deutschland wirkte, dann
aber 1865 in Ilanz ein Schul- und Erzie-
hungsinstitut ins Leben rief, das praktische
Fortbildung und modernen Sprachunterricht
bot. Schon drei Jahre nachher ertffnete der
unermiidliche Stifter ein Spital am gleichen
Ort, das sich spiter fiir das ganze Oberland
von groflartigem Nutzen erweisen sollte. Um
Schule und Spital zu erhalten, organisierte
Depuoz 1867 eine Schwesterngemeinschaft,
um deren Weiterbestand sich die erste Gene-
raloberin Maria Theresia Gasteyr (f 1892)
besonders verdient machte. Dazu half auch
Bischof Konstantin Rampe (1879—1888). Als
die Schwestern 1882 in Chur eine Fortbil-
dungsschule errichteten, zu der sich spéter

ein Lehrerinnenseminar gesellte, erhielt die
Institution in dankbarem Andenken den Na-
men «Constantineum». Seit 1888 wirkten die
Ilanzer Schwestern in der Davoser Kranken-
pflege, wo sie heute noch ihre Aufgabe er-
fillen. In dhnlicher Weise iibernahmen sie in
Ziurich die Privatklinik «Sanitas», heute das
neue Krankenhaus in Kilchberg. Die Schwe-
stern versagten auch den Armen und Ge-
brechlichen nicht ihre Hilfe, so schon 1889,
da sie das Armenhaus in Truns zu leiten be-
gannen. Es wiirde zu weit fiithren, alle ihre
Posten und Aufgaben ausfiihrlich zu schildern.

Diese grofsartige Entwicklung verdankt die
Ilanzer Institution nicht zuletzt auch dem
Umstande, dafl sie seit dem Jahre 1893 dem
weltweiten Verbande des Dominikanerordens
angehorte. Diese Bindung gab der Griindung
festeren religiosen Zusammenhalt und stir-
kere Aktionskraft. So erklirte es sich auch,
dafd die Schwestern sogar Missionen in Tai-
wan (Formosa) betreuen. Ende des Jahres
1969 umfafite die Ilanzer Kongregation 520
Schwestern, wovon 312 in Graubiinden titig
sind. Das Gewicht der ganzen Institution
bleibt im zentralen Ilanz und im Kanton der
150 Tiler verankert.

Hatte einst Johann Fidel Depuoz den
Grund zur Ilanzer Kongregation gelegt, so ein
anderer beriihmterer Biindner die Funda-
mente flir die «Schwestern vom hl. Kreuz».
P. Theodosius Florentini (+ 1865) aus Mi-
stair begann sein erstes eigentliches Schwe-
sternhaus in Menzingen (1844). Diese Erst-
lingsgriindung widmete sich besonders dem
Unterricht, sah sich aber genétigt, seit 1856
eigene Wege zu gehn. Daher entwickelte sich
das Menzinger Institut auch mehr in aufler-
biindnerischen Landen. So ist es begreiflich,
dafl heute nur 6 Menzinger Schwestern an
biindnerischen Schulen wirkten (Churwalden,
Lenzerheide, Obervaz). Diejenigen Schwestern
aber, die enger mit P. Theodosius verbunden
blieben, weilten meist in Graubiinden, da
Florentini seit 1845 Hofpfarrer in Chur war
und auch dort das Spital griindete, dem seit
1852 die Schwester Maria Theresia Scherer

97



vorstand. Da aber damals in Graubiinden kul-
turkdmpferische Ideen  herrschten, ver-
legte der Sozialapostel das Mutterhaus von
Chur nach dem schwyzerischen Ingenbohl.
Aber die Bindung an die biindnerische Hei-
mat blieb, so daff heute noch 137 Ingenboh-
ler Schwestern innerhalb des Kantons wirken.
Hervorgehoben sei das Spital in Chur und
das Florentinum in Arosa.

Vierzehn Jahre vor P. Theodosius griindete
Kaplan Josef Leonz Blum im luzernischen
Baldegg 1830 eine Klostergemeinschaft, die
ihnliche Ziele hatte wie die Kreuzschwestern
von Menzingen und Ingenbohl. Das Institut
breitete sich begreiflicherweise mehr in der
Innerschweiz aus. Aber trotz der Entfernung
vom Mutterhause sind heute 22 Schwestern
im Kanton Graubiinden (Davos und Disentis)
titig.

98

Am Ende unserer Ubersicht iiber die weib-
lichen Orden angelangt, stellen wir fest, dafs
an die 600 Schwestern im Kanton wirken. Sie
besorgen grofle Spitiler wie in Chur und
Ilanz, aber auch kleine wie in S. Maria im
Miinstertal. Sie nehmen sich der Kranken in
den weltberiihmten Heilstatten von Davos
und Arosa an, unterhalten aber auch Asyle
und Schulen in den abgelegensten Bergge-
meinden. Bei dem heutigen Mangel an Pfle-
gepersonal und Lehrkriften kann man sich
ihre soziale Hilfe in unserem so groflen und
differenzierten Kanton gar nicht mehr weg-
denken. Es ist aber letztlich nicht die Liebe
zu den Biindner Bergen, die so viele Tochter
zu so opfervoller Titigkeit bestimmt, sondern
das Mitleid mit den leidenden und bediirf-
tigen Mitmenschen, das in der Caritas Christi
ihre eigentlichen Wurzeln hat.



	Die Klöster Graubündens

