
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 12 (1970)

Artikel: Christian Fürchtegott Gellert : zum 200. Todestag am 13. Dezember
1969

Autor: Jenny, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-971769

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-971769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christian Fürchtegott Geliert
Znwz 200. Todestag am 13. Dezember 1969

Von Markus Jenny

Er ist hin, euer Lehrer, Kinder Teuts!
Er ist hin, euer Führer, Bardenchöre!
Er ist hin, dein Verkünder, Tugend!

Deine Freude, Jüngling! Mädchen, deine Lust!
In der Pleiße Rauschen

quollen seine Lieder.
Ach! die Pleiße rauschet;
aber nimmer, nimmer

quillt von ihm ein Lied darein!
Seufzt, Ufer!
Blumen an den Ufern!

Nimmer, nimmer quillt von ihm ein Lied
[darein!

So besang einer vor 200 Jahren den Tod
eines Leipziger außerordentlichen Professors
für Rhetorik, Poesie und Ethik namens Christian

Fürchtegott Geliert. Der also Geehrte

war ein treuer Anhänger der lutherischen
Konfession, und der diese Verse schrieb, ein —
Jesuit. "Wie das?

Das ist nur ein Belegstück unter vielen für
das, was ich «das Rätsel Geliert» nennen
möchte. Die 200. Wiederkehr des von jenem
österreichischen Jesuiten Michael Denis mit
schwungvollen Versen gefeierten Todestages

mag uns Anlaß sein zum Versuch einer

Lösung dieses Rätsels.

Christian Fürchtegott Geliert wird in jeder
deutschen Literaturgeschichte genannt. Aber
er ist im Grunde darin nur eine Nebenfigur.
Man kennt ihn als den Schöpfer des

obersächsischen rührenden Lustspiels (dessen
Verteidigung auch seine Antrittsvorlesung von
1751 galt) und als Verfasser des ersten deut¬

schen empfindsamen Romans. Überdies wirkte
er durch seine «Briefe, nebst einer praktischen
Abhandlung über den guten Geschmack in
Briefen» (1751) stil- und geschmackbildend
auf die bürgerliche Gesellschaftskultur seiner
Zeit. Als Vertreter der Empfindsamkeit wurde
Geliert zum Wegbereiter der mit Klopstock
anhebenden neuen Aera der deutschen Dichtkunst,

die alsobald in Schiller und Goethe
einen unübersehbaren Höhepunkt erleben
sollte. Aber was ist das schon? Jedenfalls nicht
Anlaß für ein Gedenkjahr!

Es ist nicht Gellerts literarhistorische Bedeutung,

die ihn seiner Zeit und der Nachwelt
teuer machte. Vielleicht waren es seine Werke?
Zu dieser Annahme könnte uns die folgende
Begebenheit veranlassen. Es muß um 1750

gewesen sein, daß ein Bauer aus der Umgebung
vor der Junggesellen-Wohnung des Privatdozenten

Geliert in Leipzig seinen mit Brennholz
beladenen Wagen anhielt, um dem Herrn
Magister mit dieser Gabe zu danken für das

Vergnügen, das dieser ihm mit seinen Fabeln
bereitete. Geliert war zu Tränen gerührt.

Seit 1742 waren einzelne seiner Gedichte
erschienen, und 1746/47 kamen sie als eigenes
Bändchen heraus. Sie wurden sofort in die

Sprachen aller Länder, die damals mit
Deutschland kulturellen Kontakt pflegten,
übersetzt und brachten ihrem Verfasser
unbeschränkten Dichterruhm. Und dies nun eben

bei Hoch und Niedrig, wie das rührende
Dankesgeschenk jenes sächsischen Bauern
zeigt, das nur eines unter vielen war. In seiner
Bescheidenheit lehnte Geliert solche Geschenke

66



übrigens häufig ab und ließ sie Bedürftigeren
zukommen.

Liest man heute diese Fabeln und
Geschichtchen in Gedichtform, so kann man nur
schwer verstehen, wie sie solchen Dichterruhm

begründen konnten. Die Literaturgeschichte

hat denn auch in der Folge über den

Dichter Geliert ein vernichtendes Urteil
gesprochen. A. C. F. Vilmar hat es am schärfsten

formuliert; und er ist im wesentlichen un-
widerlegt geblieben. Was der Hymnologe
Wilhelm Nelle 1905 schrieb, gilt noch heute:
«Man ist heute, ja man ist seit Goethe darüber
einig, daß Geliert eigentlich kein Dichter
war.» Mag dieses Urteil auch im Hinblick auf
Einzelnes aus dem Werke Geberts Modifikationen

erlauben, so kann das «Rätsel Geliert»
doch durch den Hinweis auf die dichterische
Potenz des Leipziger Professors nicht gelöst
werden. Es wird im Gegenteil verstärkt durch
das krasse Mißverhältnis zwischen dichterischer

Potenz und Wirkung dieser Werke.

Noch haben wir das Werk allerdings nicht
genannt, das den Namen dieses Dichters am
weitesten und nachhaltigsten bekannt gemacht
hat: die «Geistlichen Oden und Lieder», die
der inzwischen zum außerordentlichen Professor

Promovierte nach langem Zögern 1757

herausgab. Das Bändchen enthält 54 Lieder,
die in beispielloser Weise sofort in weiteste
Kreise Eingang fanden und ins Französische,
Dänische, Russische, Holländische, vereinzelt
auch ins Englische und Rätoromanische übersetzt

wurden. Auffallend ist, wie rasch und in
welch großer Zahl die Komponisten sich dieser

Oden und Lieder annahmen: Schon im
Jahr nach ihrem Erscheinen legten zwei der
namhaftesten deutschen Komponisten
Vertonungen je aller 54 Lieder vor: der Bach-
schiiler und zweite Nachfolger seines großen
Lehrers im Thomas-Kantorat, Johann Friedrich

Doles, und Carl Philipp Emanuel Bach,
Johann Sebastians zweiter überlebender Sohn,
Telemanns Patenkind und damals Musiker am
Berliner Hof. Außerdem erschienen im selben

Jahr 1758 in Berlin anonym zwei weitere
Vertonungen des ganzen Liederbuchs. 1760 legte
Johann Joachim Quantz, der Flötenlehrer und

Freund Friedrichs des Großen, «Kirchenmelodien»

zu denjenigen Gellert-Liedern vor, «die

nicht nach den gewöhnlichen Kirchenmelodien
können gesungen werden». Ein kirchliches
Amt veranlaßte diesen Komponisten nicht dazu.

1761 folgte Johann Adam Hiller, der spätere

Nachfolger Doles', Geberts Schüler und
Freund in Leipzig, mit einer neuen Vertonung
aber Gebert-Lieder. Besondere Beachtung fanden

diese Gedichte auch in der Schweiz, wo
der Wetzikoner Pfarrer Johannes Schmidlin
1761 mit einer weit herum verwendeten

Vertonung des ganzen Werks voranging. Sein

Schüler Johann Heinrich Egli hat die
Gedichtsammlung gleich zweimal vertont. In
Bern kam 1767 eine anonyme Vertonung heraus,

der 1804 diejenige des Münster-Kantors
Nikolaus Käsermann folgte. Basel hatte in
Jacob Christoph Kachel (Handschrift auf der

dortigen Universitäts-Bibliothek), Winterthur
in einem gewissen Wernhammer (Leipzig 1777/
1783) und Schaffhausen in Samuel Gottlob
Auberlen (1817) je seinen Gebert-Komponisten.

Unter den vielen, die einzelne Gebertlieder

vertont haben, finden wir neben
handwerklichen Herstellern von meist reichlich
platten Gesangbuch-Melodien auch Namen
wie Haydn und Beethoven. Des letzteren
Vertonung von «Die Himmel rühmen des ewigen
Ehre» dürfte zu den aberbeliebtesten und
meistbearbeiteten Stücken deutscher Musik
gehören.

Aber nicht nur in der Kunstmusik, sondern
auch — zum Teil durch deren Vermittlung —
im Kirchengesang fanden Geberts Texte sofort
Eingang, und dies in einem Ausmaße, welches

im Laufe von 150 Jahren zu eigentlichen
Rekordziffern führte: Von den 54 Liedern, die
Gebert — ohne an den Gemeindegesang zu
denken — der Veröffentlichung würdig erachtete,

standen am Anfang unseres Jahrhunderts
laut einer sorgfältigen Untersuchung Nelles
(1905) 47 in deutschen Kirchengesangbüchern,
mit insgesamt 791 Vorkommen häufiger als

die Lieder von Rist undTersteegen zusammen;
auch Paul Gerhardt, der zwar eine noch
höhere Ziffer der Vorkommen erreicht, ist nicht
mit einem so hohen Prozentsatz seiner Lieder

67



in die Gesangbücher gekommen. In unserem
alten Ostschweizer Gesangbuch, aus dem bis
1952 gesungen wurde, hielt Geliert mit 36
Liedern die Spitze; von Gerhardt waren nur
17 da. Und noch 1936 hielt es der evangelischreformierte

Synodalrat des Kantons Bern für
richtig, daß «gerade in unserer gegenwärtigen
Zeit, da so vieles wankt und weicht, das uns
teuer ist», diese Gedichtsammlung in vollem
Umfang neu erscheint (als richtiges Volksbuch
mit dem kleinen Einmaleins auf der letzten
Seite!).

Mit dem zweiten Weltkrieg ging Gellerts
Ruhm jedoch auch in der Kirche zu Ende.
Standen in der ersten Jahrhunderthälfte 13

Gellert-Lieder in nahezu allen deutschsprachigen

Gesangbüchern, so enthält das nach dem

Kriege geschaffene evangelische Einheitsgesangbuch

Deutschlands nur noch deren vier.
Und die acht Lieder Gellerts, die unser Probeband

1941 noch übriggelassen hatte, konnten
für das endgültige neue Gesangbuch nur mit
Mühe (in einem Fall mit Stichentscheid des

Kommissions-Präsidenten) auf elf erhöht werden.

Paul Gerhardt steht jetzt mit 30 Liedern
an der Spitze.

Man wird sagen müssen, daß diese Korrektur

notwendig war. Gewiß gibt es bei Geliert
einige Strophen von überzeitlich-klassischer
Prägung, was Form und Inhalt angeht. Aber
kaum in einem Lied hält er diese Höhe durch.
«Die andächtige Erhebung geschieht», sagt
Johannes Pfeiffer von Geliert mit Recht, «in
der Weise überzeugender Erwägung und
überredender Auseinandersetzung: gewissenhaft
werden die Gründe vor Augen gestellt, die für
Gottes schöpferische Weisheit und vorsorgende

Güte sprechen. Das führt einerseits zu
hölzerner Umständlichkeit und pedantischer
Auswalzung, andererseits aber auch immer
wieder zu Gebilden, die nüchterne Durchsichtigkeit

und nachdrückliche Genauigkeit mit
zielstrebiger Geschlossenheit verbinden.» Auch
von dieser Seite her enthüllt sich uns das Rätsel

Geliert also nicht restlos.

Ich meine, daß wir der Lösung beträchtlich
näher kommen, wenn wir endlich einen Blick
auf seine Person werfen.

68

Geliert kam im Pfarrhaus von Hainichen
unweit Freiberg im sächsischen Erzgebirge am
4. Juli 1715 zur Welt. Er war das fünfte von
insgesamt 13 Geschwistern. Von seinem Vater,
Magister Christian Geliert, der während mehr
als 50 Jahren als Pfarrer in dieser Gemeinde

wirkte, dürfte Christian Fürchtegott seine
dichterische Begabung geerbt haben. Seine Mutter,
eine geborene Schütz, hat in ihn den Keim zu
einer tiefen und echten Frömmigkeit gelegt;
sie wurde SOjährig und hat noch den Ruhm
ihres Sohnes erlebt (f 1759). Im übrigen muß
Geliert eine strenge Erziehung genossen haben.
«Ich habe frühe gehorchen gelernt», sagt er
einmal. Warum Tugend, Pflicht und Gehorsam

in seinem Denken und Reden eine so

große Rolle spielen, wird von daher besser

verständlich. Eine Ängstlichkeit, die sich bis

zur schweren Hypochondrie steigerte, zeigte
sich schon früh. Daß er als 15jähriger Jüngling

in seiner Leichenrede auf ein im
Säuglingsalter verstorbenesPatenkind stecken blieb,
ist ihm sein Leben lang nachgegangen. Nach
dem Besuch der Fürstenschule St. Afra in Meißen

(seit 1729) studierte er (seit 1734) in Leipzig

Theologie. Aber er wagte es seiner kränklichen

Konstitution und vor allem seiner Scheu

vor dem Reden auf der Kanzel wegen nicht, in
den kirchlichen Dienst zu treten, obwohl er
schon in seiner Kandidatenzeit ein gerne
gehörter Prediger war. «Man ermüdete nicht, ihn

zu hören», schreibt sein späterer Schüler und
Biograph Johann Andreas Cramer. «Dies
konnte nicht anders sein; denn zu seiner Zeit
war es überall etwas Neues, die Wahrheiten
der Religion in einer deutlichen und doch
edlen Sprache und mit Empfindung vortragen
zu hören; der Jüngling versprach so viel; man
mußte von dem Manne notwendig mehr
erwarten.»

Aber Geliert trat 1739 als Erzieher in den

Dienst eines Grafen in Lüttichau bei Dresden
und betreute seit 1741 einen Neffen, der in
Leipzig studierte, wobei er seine eigenen
Studien fortsetzte, die er als 28jähriger 1743 mit
dem Magistergrad abschloß. 1744 habilitierte
er sich an der philosophischen Fakultät als
Privatdozent für Dichtkunst und Beredsamkeit.



Und nun war dem Manne, der aus Scheu vor
dem Reden auf der Kanzel den Pfarrerberuf
nicht ausüben wollte, auf dem Katheder in
einem schier unglaublichen Ausmaße jener
Erfolg beschieden, den man schon dem jungen
Prediger glaubte voraussagen zu dürfen. Goethe,

der um 1763 Gellerts Hörer war, berichtet

in «Dichtung und Wahrheit» (Insel-Ausgabe

S. 224 und 266): «Die Verehrung und
Liebe, welche Geliert von allen jungen Leuten

genoß, war außerordentlich. Ich hatte ihn
schon besucht und war freundlich von ihm
aufgenommen worden. Nicht groß von
Gestalt, zierlich, aber nicht hager, sanfte, eher

traurige Augen, eine sehr schöne Stirn, eine

nicht übertriebene Habichtsnase, ein feiner
Mund, ein gefälliges Oval des Gesichts: alles

machte seine Gegenwart angenehm und
wünschenswert Geliert hatte sich nach seinem
frommen Gemüt eine Moral aufgesetzt, welche

er von Zeit zu Zeit öffentlich ablas

Das philosophische Auditorium war in solchen
Stunden gedrängt voll, und die schöne Seele,

der reine Wille, die Teilnahme des edlen Mannes

an unserem Wohl, seine Ermahnungen,
Warnungen und Bitten, in einem etwas hohlen
und traurigen Tone vorgebracht, machten
wohl einen augenblicklichen Eindruck; allein
er hielt nicht lange nach .» Und Cramer
bezeugt: «Gellerts deutliche, biegsame, aber

etwas hohle Sprache näherte sich in ihrem Ton
einer gewissen Wehmut, wodurch sie so
rührend, eindringend und schmelzend wurde, daß

man ihr nicht widerstehen konnte, und bei
den ermahnenden Stellen seiner Moral haben
alle seine Zuhörer oft reichliche Tränen
vergossen. Ohne ein Greis zu sein, hatte er das

Väterliche und Ehrwürdige eines Greises. Die
Lehre aus seinem Munde hatte die Anmut
eines stillen Sommerabends kurz vor dem

Untergang der Sonne, mit deren Entfernung die

von ihr verschönte Natur nicht ihre Schönheit,
aber die Lebhaftigkeit und den Glanz des Tages

verliert.»

Goethes bekanntes Wort: «An Geliert, die

Tugend und die Religion glauben, ist bei un-
serm Publiko beinahe eins», ist nicht übertrieben.

Geliert hat tatsächlich durch seine Schrif¬

ten und vor allem durch seine Lehrtätigkeit
damals, wie ebenfalls Goethe sagt, «das
Fundament der deutschen sittlichen Kultur»
gelegt. Ein junger preußischer Offizier drückte
Geliert einen Umschlag mit hundert Talern in
die Hand mit den Worten: «Sie haben mein
Herz durch Ihre Schriften gebessert und gegen
dieses Glück vertausche ich die ganze Welt
nicht.» Und als unter den Leipziger Studenten
einmal ein Krawall auszubrechen drohte,
gelang es nur Geliert noch, die hitzigen Gemüter
zu beruhigen. Ja mehr noch: «Daß die Gedanken

der französischen Revolution in Deutschland

nicht so zerstörend wirken konnten, ist

zu einem guten Teil das Verdienst dieses frommen,

volkstümlichen Mannes» (Jörg Erb).

Das alles erklärt sich nur zum Teil daraus,
daß Geliert eben in dem Augenblick zu lehren
begann, als die Aufklärung ihre erste Blütezeit
hinter sich hatte. Es dürfte immerhin einigen
Bekennermut gebraucht haben, auf einem
Universitätskatheder damals zum biblischen
Offenbarungsglauben positiv Stellung zu
beziehen, und die Studenten zum Gottesdienst-
und Abendmahlsbesuch mit Worten und
durch das gute Beispiel anzuhalten. Daß Geliert

das nicht in der Form des reaktionären
Protests, sondern angetrieben von einer
positiv-aktiven Kraft des Glaubens tat, trug wohl
wesentlich dazu bei, daß er gehört wurde.
Außerdem wurde natürlich seine aus pietistischen

Quellen genährte Empfindsamkeit in der
Form der gefühlvoll vorgetragenen
frommmoralisierenden Tugendlehre als wohltuende
Berieselung der dürren Wüsteneien, die der
Rationalismus hinterließ, empfunden. Daß
Geliert solchen Erfolg nicht gesucht hatte,
sondern schlicht seine Pflicht tat, zeigt sich
schon in der Tatsache, daß er 1761 eine
Beförderung zum ordentlichen Professor unter
Hinweis auf seine Kränklichkeit ausschlug.

Ehrfürchtige Bescheidenheit ist es auch, was
das Verhältnis des so erfolgreichen
Kirchenliederdichters Geliert zum Kirchenlied der

vorangehenden Epochen kennzeichnet. Während

Klopstock sich kaum genug tun konnte
im Verändern alter Kirchenlieder, sagt Geliert

im Vorwort zu seinen «Geistlichen Oden

69



und Liedern»: «Ich weiß alte Kirchengesänge,
die ich mit ihren Melodien lieber verfertiget
haben möchte, als alle Oden des Pindar und
Horaz.» Trotzdem hält er es für richtig, daß

man neue Versuche wagt, «ob es gleich
gewiß bleibt, daß wir viel schöne Lieder haben,
die in hundert Jahren noch eben so verständlich

und geistreich sein werden, als sie vor
hundert oder zweihundert Jahren waren. "Wer

diese verdrängt, um nur neuere dafür
unterzuschieben, der ist gegen unsere Väter
undankbar und gegen die Erbauung, welche sie

schaffen, unempfindlich.»
In eben dieser Weise, in der Geliert dem

älteren Kirchenliede gerecht zu werden
versucht, müßte man ihm gerecht werden. Die
evangelische Kirche kennt zwar keine
Heiligenverehrung im römisch-katholischen Sinne.
Aber sie hat dennoch ihre Heiligen. Und zu
diesen gehört unzweifelhaft Christian Fürchtegott

Geliert. Als der lutherische Bischof
Wilhelm Stählin und der Schriftsteller Jörg Erb
die Grundlagen zu einem evangelischen Hei¬

ligenkalender legten, blieb Geliert unbeachtet;
in Erbs großem vierbändigem Lesebuch dazu

(Die Wolke der Zeugen, 1951—1963) fehlt
dieser Name. Als aber die Evangelische Kirche
Deutschlands 1962 diesen Kalender offiziell
einführte, wurde er an einigen Stellen korrigiert,

und dabei wurde unter dem 13. Dezember,

seinem Todestag, Christian Fürchtegott
Geberts Name eingesetzt. Das war eine
berechtigte Rehabilitation, die einer evangelischen

Heiligsprechung gleichkommt. Nicht
wegen seiner literargeschichtlichen Bedeutung,
nicht wegen des Wertes seiner Dichtung, nicht
wegen seiner Kirchenlieder und auch nicht
wegen seiner Leistung als akademischer Lehrer,

sondern wegen seines treuen Glaubensbe-
zeugnisses, das er einem Leben in Schwachheit
und Krankheit abrang und das echt und
gelebt war, gehört Geliert unter die evangelischen

Heiligen. Er ist und bleibt ein lebendiger
Zeuge von der Kraft, die in den Schwachen
mächtig ist.

70


	Christian Fürchtegott Gellert : zum 200. Todestag am 13. Dezember 1969

