
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 7 (1965)

Artikel: Geburt und Kindheit im Volksglauben

Autor: Rehli, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-971742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-971742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geburt und Kindheit im Volksglaubeno
Von Johann Rehli

Drei Ereignisse sind im Menschenleben
besonders bedeutsam: Geburt, Hochzeit und
Tod; denn an diesen Marksteinen überschreitet

der Mensch die Grenzen zweier
Gemeinschaften. Bei der Geburt tritt er in die
Gemeinschaft der «menschlich Lebenden» ein,
beim Sterben in die der Toten, die C. F. Meyer
sprechen läßt:

Wir Toten, wir Toten sind größere Heere
Als ihr auf der Erde, als ihr auf dem Meere!

Zwischen Geburt und Tod, zwischen
Anfang und Ende des Menschenlebens liegt die
Hochzeit, der tibergang vom Stand der Ledigen

zu dem der-Verheirateten.
Um diese drei Marksteine des Lebens kreist

ein reiches Brauchtum, das die Lösung von
der einen Gemeinschaft und die Aufnahme
in die andere erleichtern soll. Nach dem
Volksglauben ist der Mensch an diesen Grenzscheiden

mehr denn je von teuflischen Mächten,
von Dämonen und Flexen bedroht. Nur
eingeschlossen in das brauchmäßige Handeln der
Gemeinschaft kann der Einzelne in diesem

Kampf bestehen. Heute lebt allerdings nur
noch ein kleiner Rest dieser Bräuche; viele
kennt man nur noch vom Hörensagen, manche
haben einen Sinnwandel durchgemacht.

In einer früheren Arbeit, erschienen im
«Bündner Jahrbuch» 1946, haben wir das

Brauchtum um Tod und Sterben dargestellt.
Wie dort, so haben wir uns auch in der
vorliegenden Arbeit auf unsere Jugendheimat
Maienfeld und das Vorclerprättigau beschränkt,
also auf jene Gebiete, in denen wir die
Beispiele selber zusammentragen konnten. Leicht
hätte sich ihre Anzahl vermehren lassen.

*

«Wenn ein kleins Kindlein zur Welt wird
geboren», stehen die Geschwister staunend an

seinem Bettlein, und die Frage nach der
Herkunft des Kleinen bewegt ihr Herz. Wie weit
herum im deutschen Sprachbereich, so lautet
die Antwort auf diese Frage auch in Maienfeld
und Schiers: Die Kindlein bringt der Storch.
Ganz heimlich kommt er durchs Fenster oder
den Kamin ins Haus, bettet das Kindlein in
den Arm der Mutter und beißt sie in ein Bein,
so daß sie für ein paar Tage das Bett hüten
muß.

Mit dieser Antwort gaben wir uns zufrieden,
dies um so mehr, als früher in Maienfeld dann
und wann wirklich Störche auftauchten. So

sahen wir eines Morgens, als wir die Heimkuh
zur Herde trieben, zwei der großen Vögel über
das Sprecherhaus fliegen, mit gestrecktem Flals
und langsamen Flügelschlägen; und ein
andermal stand einer auf der Kapellenruine des

Schlosses, dort, wo vor hundert Jahren das

letzte Paar genistet hat.
Nach einem anderen Bericht holen in Maienfeld

der Vater und die Flebamme das Kindlein
vom Guschaturm, einem Rundturm der
Festung St. Luzisteig. Der Steigmeier übt dort
das Wächteramt über die ungeborenen Kinder
aus unci schüttelt von Zeit zu Zeit die ganze
Gesellschaft mit einer großen «Furka» gründlich

durcheinander, so daß Buben und Mädchen

in einer «guten Mischung» zur Welt kommen.

Unachtsame Väter haben das Kindlein
auf der Rückkehr ins Städtlein auch schon

verloren und hatten ihre liebe Not, bis sie es

im dunklen Steigvvald wieder finden unci in
ihrer «Kräze» bergen konnten.

In Schiers holt die Hebamme die Kindlein
auch aus den Baumstrünken in cler Pleißa,
dem malerischen Buchenwald unterhalb Fa-

jauna, seltener aus den Steinblöcken an der

Miihlegga. Unsere über achtzigjährige Nach-

58



barin hat erzählt, wie sie unci ihre Gefährtinnen

noch als «groß Maitja» mit verhaltenem
Atem an den Stöcken lauschten und manchmal

ein klägliches Wimmern vernahmen.
In Pusserein holt der Storch die Kinder droben

im Rergwald und trägt sie zu den Wohnstätten

am Hang.
*

Heute herrscht bei uns die Kleinfamilie mit
drei, vier Kindern vor, während früher zehn

und mehr Nachkommen keine Seltenheit
waren. So berichtet Hans Ardiiser, Anno 1577/78

Schulmeister zu Maienfeld, das seinen Eltern

gar dreiundzwanzig Kinder geboren wurden
und daß es keine Kleinigkeit war, die große
Schar zu kleiden und zu nähren, besonders

nicht droben in Davos, das «ein wilt land ist».

Kindersegen galt als Glück, während
Kinderlosigkeit schwer auf manchem Ehepaar
lastete, fast wie ein Fluch. «Gott wird wohl wissen,

warum er ihnen Kinder versagt.» So hieß
es etwa, und man tat darum alles, diesen Makel

von sich abzuschütteln. Frauen aus unserer
Gegend suchten das Rad Ganev auf, anderthalb
Stunden hinter Seewis am Fuße der Scesaplana

gelegen. Das schwefelhaltige Wasser wurde
zum Raclen, seltener zu Trinkkuren verwendet,

und es hat «im 16. und 17. Jahrhundert
öftermalen herrlichen Effekt gezeiget». Der
Churer Stadtpfarrer und Arzt Georg Saluz
erzählt in seiner Badeschrift von 1649 von
glänzenden Erfolgen.

«Tit. Pferr Landvogt Dietegen von Salis sei.

hat 14 Jahr mit seiner Gemahlin im Ehestand

gelebt und keine Kinder erzeüget. Als sie dieses

Bad besucht, beschährte ihnen Gott 6

schöne Söhne nacheinanderen. Und Herr
Landammann Turi von Zitzers hatte mit
seiner Frauen auch 16 Jahr ohne Nachkommen

gelebt. Auf den Gebrauch dieses Bads aber
haben sie angehens Kinder bekommen.» (M.
Thöny, Prättigauer Geschichte.)

Schon im Mutterschoß bedrohen mancherlei

Gefahren das werdende Kind. Die Schwangere

hat darum bestimmte Vorschriften zu
beachten. So darf sie weder Wäsche aufhängen

noch unter clem gespannten Seil durchgehen,
denn sonst wickelt sich die Nabelschnur um des

Kindes Plals und erwürgt es. Sie soll unter
keinem Pferdehals durchschlüpfen und sich
keiner trächtigen Stute nähern, sonst muß sie

ihr Kind auch elf Monate austragen wrie das

Pferd sein Füllen. Vom Schlachten halte sie

sich ferne, vor allem darf sie das Blut nicht
auffangen. Schaut sie dem Tier in die
brechenden Augen, wird ihr Kind später schielen.

Auch das Backen lasse sie während der

Schwangerschaft sein, und sie stricke und nähe

für das Kind nicht zu viel, sonst wird es bald
sterben.

Auch die Muttennale, die ein Kinderantlitz
verunstalten können, werden auf das Verhalten

der schwangeren Mutter zurückgeführt.
Das Mal zeigt sich an der Stelle des Körpers,
welche die Mutter im jähen Schrecken an sich

selber berührt hat. In Farbe und Form deutet
es oft die Schreckursache an. So wurde Frau R.
beim Jäten von einer garstigen Kröte erschreckt
und fuhr sich an den Nacken. Dort brachte
das Büblein, das sie damals erwartete, fünf
Warzen mit auf die Welt. Schlimmeres erlebte
Frau X., die eines Tages nichts ahnend in den

dunklen Keller hinunterstieg. Beim letzten
Tritt tappte sie in eine «Gudla» und schlug
sich im Schrecken an die Wange. Der Wein
war ausgelaufen. Das Mädchen, das bald
geboren wurde, war durch einen großen,
häßlichen «Wiifläcke» im Gesicht entstellt.

Auch bei großem Gelüsten nach einer Speise
kann ein Muttermal entstehen. So gelüstete
die schwangere Frau B. nach einem Stück

durchzogenen Specks, das im fremden Haus
auf dem Tische lag, und sie rieb sich, während
ihr das Wasser im Munde zusammenfloß, den

Oberschenkel. Dort trug später ihr Kind ein
Muttermal, das einer Scheibe Speck sehr ähnlich

sah.

Die Mutter kann das werdende Kind auch

günstig beinflussen. So zeichnete sich das Büblein

der Frau F. durch wunderbar blaue Augen
aus, obschon Vater und Mutter dunkeläugig
waren. Und die Ursache? Frau F. hatte
während der Schwangerschaft oft eine Puppe mit
blauen, lichten Augen angeschaut.

59



Schöne Bilder tun die gleiche Wirkung.
Bei der Geburt tier L. W. riet die alte

Hebamme der Base, einen «Storzenbesen» zu
verbrennen, damit this Kind schöne Kraushaare
bekomme. Sie befolgte den Rat, und das Kind

trug bald wundervolle Locken, die auf die
Schultern niederfielen «wie bei einem
Engländer».

Ob ein Mädchen oder ein Knabe geboren
wird, kann niemand voraussehen. Man weiß

nur, daß Nußjahre auch Bubenjahre sind.

*

«Je, fergget dar Stock, dar tuet gwüß Chalch
brenne!», so heißt es etwa, wenn die Niederkunft

nahe, und «Beim N. N. ist dr Ofe zemma-
chit», sobald sie erfolgt ist. Diese verhüllenden

Redensarten sind heute namentlich für
Kinderohren bestimmt, zeugen aber für die

Angst vor fmstem Mächten, vor Hexen und
Dämonen. Diese sollen von der Ankunft eines

Menschenkindes möglichst lange nichts erfahren,

damit sie es nicht verderben können. —

Sie versuchen auch, einen Teil der Nachgeburt

zu bekommen, um damit Schadenzauber

an Mutter und Kincl zu verüben. Der Vater
hat diese darum heimlich im Keller zu
vergraben, während draußen die Abendglocke
läutete. Das brachte dem Haus Glück. Fleute
wird sie gewöhnlich im Ofenfeuer verbrannt.
Mit dem Blut der Nachgeburt können Mutter-
mäler vertrieben werden, wenn man sie dreimal

damit überstreicht.

Mannigfach sind die Gefahren, die Mutter
und Kind bedrohen. Hexen und Menschen
mit dem bösen Blick versuchen, als harmlose
Besucher in die Wochenstube einzudringen.
Wird diese Gefahr noch rechtzeitig erkannt,
schützt man sich mit den drei höchsten
Namen: «Gott-Vater, Gott-Sohn, Gott-Heiliger
Geist!» oder mit den Worten: «Alle guten Geister

loben den Flerrn!» oder «Bhüetis Goti vor
böse Liit!» Frau A. konnte nicht verhindern,
daß eine Nachbarin mit bösem Blick ihr Kind
anschaute. Das Mädchen wurde bald kränklich

und blieb es. Kein Arzt konnte ihm helfen.
Nur vom Hörensagen kennt man clen

Wechselbalg. Es soll aber auch bei uns vorgekom¬

men sein, daß Dämonen im Schutze tier dunklen

Nacht eines ihrer Kinder, ein blödes, kropfiges,

tierisches Wesen, gegen ein gesundes
Menschenkind heimlich vertauschten.

Bekannter ist heute noch das Doggi oder

Doggeli, das den Alpdruck verursacht und
Erwachsene unci Kinder plagt. Es kniet auf der
Brust des Schläfers unci saugt an seinen
Brüsten, so daß diese anschwellen und groß und

prall werden wie «bei einer Jungfrau». Der
Atem des Kindes geht schwer, es keucht und
wimmert.

Als Frau W. einmal nachts vom Doggeli
überfallen wurde, fuhr sie jäh vom Lager auf,
faßte ihren «Hobistäcke», der immer an der
Bettstatt lehnte, schlug wild um sich und
schimpfte «überrecht erschröckeli». Von da an

war sie vom Alpdruck befreit.
M. weinte jeden Abend beim Einnachten.

Die bekümmerten Eltern wandten sich an den

alten Moser in der Roßgasse und erhielten von
ihm einen verschlossenen Briefumschlag mit
der Mahnung, ihn weder zu öffnen noch zu

verlieren. Von Stund an war das Kind beim
Einschlafen ruhig. Der geheimnisvolle Brief
wurde später auch bei einem Geschwisterkind
mit Erfolg verwendet.

Gegen das Eindringen der bösen Mächte

befestigte man eine Gabel so an der Türe, daß

die Zinken nach außen schauten, oder man
steckte ein Messer ins Schlüsselloch, die
Schneide nach oben gerichtet. Auch ein Besen,

verkehrt vor die Haustüre gestellt, half, ebenso

ein Messer, ins Geflecht des Stubenwagens
gestoßen. Den Eingang sperrte auch ein Paar
Schuhe unter dem Bett, wenn ein Schuh nach

vorn, der andere nach hinten schaute. Der
kleine S. klagte Nacht für Nacht, weil ihn das

Doggeli plagte. Um ihn zu trösten, wollte der
Vater einmal in die Stube hinausgehen, wo das

Kinderbettlein stand, aber er kam nicht weiter

als bis zur Schwelle. Tags darauf riet er
einen Mann, der «mehr konnte als andere».

Dieser riet den besorgten Eltern, zwei Messer

kreuzweise unter das Bettlein zu legen. Von
da an hatte S. Ruhe.

Das Kreuzzeichen erwies sich überhaupt in
vielen Fällen als heilsam. Mit Kreide malte

60



man es so auf, daß die eine Hälfte aid die
Türschwelle, die andere auf den Türflügel zu
stehen kam. Man zeichnete auch drei Kreuze auf
die Bettlade. Der alte T. legte drei Hölzer
kreuzweise vor die Haustüre.

Vor allen teuflischen Einlliissen schützt das

göttliche Wort. Man legt dem Kind ein
heiliges Buch, also eine Bibel, ein Testament, ein
Gebet- oder Gesangbuch unter das Kopfkissen
oder die bei Psalm 121 geöffnete Bibel unter
das Leintuch.

Auch Brot kann von den Machenschaften
dunkler Mächte befreien. Man legt drei Stücklein

davon unter oder ins Bettlein. Ein alter
Schierser Hirte wußte um die schützende Kraft
des Brotes. Er sagte, dreierlei sei ihm wichtig:
s Feuerheiß (das Pfeiflein), dr Bärenbeiß (der
Hirtenhund) und das Heilige in dr Täsche

(das heilige Brot).
Einem Kind half einst ein Kapuziner, ein

anderes erhielt Ruhe, als man ihm eine kleine

Muttergottes umhängte. Gegen Krankheit und
böse Dämonen nähte man Knoblauch, Astrenze

(Meisterwurz) und Reckolderbeeren in ein
Säcklein ein, das man dem Kind um den Hals

hängte.
Der Dämonenangst entsprang auch das

Gebot, der erste Gang von Mutter und Kind
führe in die Kirche. Die Katholiken taufen

darum recht bald, oft schon am Tage der

Geburt, und auch die Protestanten warteten
früher nie so lange, wie das heute manchmal
geschieht. Ist ein Gang der Wöchnerin vor das

Haus hinaus nicht zu umgehen, täuscht sie die
auf dem Dachtrauf lauernden Dämonen,
indem sie ihres Mannes Hut aufsetzt oder seinen

Kittel anzieht.

Bedeutsam ist der Tag der Geburt, denn

Sonntags- und Weihnachtskinder «sehen mehr
als andere». Die Gabe, in die ZukunfL zu

schauen, lastet schwer auf manchem Menschen,
so auch auf Annas Freundin Uschi, die sich

mit zunehmendem Alter immer mehr von
ihren Mitmenschen absonderte, sich beim
Einnachten in ihrer Hütte einschloß und auf kein
Pochen mehr öffnete. Das einsame Weib mußte
auch mit dem Totenvolk umgehen.

Ein großes Glück wartet einem Sonntagskind

auf dem Scheibenbühl bei Schiers. In
dunklen, stürmischen Nächten reitet dort oben

der letzte Ritter des Schlosses Montas um den

Burghügel. Fällt ein Sonntagskind seinem

Pferd in die verhängten Zügel, führt er es in
einen unterirdischen Gang, wo es unermeßliche

Schätze findet.
Die alte Hebamme sah manchmal einen

schweren Tod voraus. Mit einem Seufzer

begrüßte sie ein Kindlein, dessen Brust auffallend

stark gewölbt war, mit den Worten:
«Hascht es ganz Härzli, muescht streng stärbe.»

Das ganze Herz kann erst brechen, wenn sein

Träger den Himmel dreimal offen gesehen hat.

Traurig ist es, wenn der Tod die Mutter
oder das Kind oder beide zusammen aufruft,
ihm in sein dunkles Reich zu folgen. Das
geschah früher viel häufiger als heute. Dank der
Kunst der Ärzte und der geschulten Hebammen

ist die einst hohe Zahl der Todesfälle unter

den Wöchnerinnen und Säuglingen heute

nur noch gering. Vordem bedrohten mancherlei

Gefahren die Gesundheit von Mutter und
Kind: Unreinlichkeit, Ansteckung, falsche

Ernährung, Überfütterung mit schweren Speisen
und anderes mehr. Von 1000 Geborenen
erreichten nur 520—560 das 10. Lebensjahr,
berichtet J. A. von Sprecher in seiner Kulturgeschichte

der Drei Bünde im 18. Jahrhundert.
Bös ist der Tod ungeiaufter Kinder, denn

diese können nicht oder nur auf Umwegen
selig werden. Eine alte Bäuerin, die wir darum
befragten, wehrte sich gegen diese Auffassung:
«Natürlich werden sie selig; sie haben ja nie
eine Sünde begangen!» Die ungetauften Kinder

werden während des Mittagläutens vom
Vater und vom Meßmer begraben.

Von der verstorbenen Wöchnerin heißt es

in Schiers: «A Chindbetteri vergrabt rnä mit
de Schueh!», in Schuders: «A Chindbetteri
chund mit Schueh und Strümp! in de
Himmel.» Man gab ihr früher gutes Schuhwerk

mit, um ihr den Weg ins Totenreich zu
erleichtern, denn man fürchtete sie als Nach-

zehrerin, die andere in den Tod nachzieht.

61



Heute deutet man den Brauch eher umgekehrt:
Man gibt ihr gutes Schuhzeug mit, um ihr den

Rückweg zu dem verlassenen, mutterlosen
Kind zu erleichtern.

Ergreifend war es, wenn man vom offenen
Grab der Mutter weg mit dem Kindlein an
den Taufstein trat.

*
Bedeutsam ist der Name des Kindes; er ist

gleichsam ein Stück seines Wesens, und wer
den Namen kennt, hat Macht über dessen Träger.

Der Name des Kindes wurde darum bis

zur Taufe möglichst geheim gehalten; man
sprach nur vom Poppi, vom Büebli oder Mei-
teli. Erst kürzlich soll eine Mutter, nach dem
Namen ihres Kindleins gefragt, geantwortet
haben, sie wisse das noch nicht, und ein
ehemaliger Krankenkassenverwalter hat mir
erzählt, daß bei der Anmeldung der Geburt der
Name des Kindes oft verschwiegen worden sei.

Die Namengebung geschah nach bestimmten

Regeln. Der erste Sohn erhielt den Namen
des Großvaters väterlicherseits, die erste Tochter

den der Großmutter mütterlicherseits;
dann folgten die Namen der anderen
Großeltern und der Eltern. Mit dem Namen hoffte
man auch etwas vom Wesen des Namenträgers

weiterzugeben: seine Tüchtigkeit im
Beruf, seine Rechtschaffenheit, seine Unbescholtenheit,

seine Arbeitskraft.
Heute ist man in der Namengebung freier.

Neben den alten wohlklingenden Namen, wie
Ursula, Dorothea, Maria, Monika, Johannes,
Andreas usw., tauchen Sonja, Jolanda, Marlene

auf, die wie Blumen aus einem fremden
Garten anmuten. Die Taufnamen werden in
zahlreiche Rufnamen abgewandelt, so Barbara
in Babi, Babeli, Baba, Bäbi, Bäbeli, Bärbi,
Nikolaus in Klaus, Klausi, Kläusli, Klaas, Nigg,
Nick.

Nur ausnahmsweise wird der Name dem
Kalender, der «Brattig», entnommen. Der
Namenstag bleibt bei uns unbeachtet, der
Geburtstag in einfachen Kreisen nicht gefeiert.

*

Wie wir schon erwähnt haben, schließt die
Taufe die Zeit der großen Gefährdung ab;
das Taufwasser ist das wirksamste Abwehrmit¬

tel gegen die Mächte der Finsternis. Sache des

Vaters ist das Gevatterbitten. Im Hinterprät-
tigau wählte er dazu einen Donnerstagabend
und erschien feierlich im «schwarze Häs». Eine
Absage hat er in der Regel nicht zu fürchten,
denn als Götti oder Gotte zu amten ist ernste

Christenpflicht, der man sich nicht entziehen
darf.

Der Taufzug muß den rechten Kirchweg
gehen, damit kein Unheil geschieht. Die feierliche

Aufnahme in die Gemeinde findet zu
Anfang des Gottesdienstes statt. In Schiers treten
auch die Eltern mit zum Taufstein. Werden
zwei Kinder ungleichen Geschlechtes getauft,
ist dem Büblein der Vortritt zu lassen, sonst
bekommt es nie einen Schnauz. Täuflinge, die
laut weinen, werden einmal tüchtige
Chormitglieder.

Die «Gsäheti», das Taufmahl, vereint Eltern
und Geschwister, Taufpaten und nahe
Verwandte. Die frohe Tischgesellschaft läßt sich
eine Gerstensuppe, Fleisch, Kartoffelstock oder
Safranreis schmecken. Im Prättigau durften
auch dürre Apfelschnitze nicht fehlen. Zum
Essen wird ein Glas Wein getrunken. Nach
einer Pause gibt es Kaffee, Pittä und Torte,
hie und da auch «Kräpfii» wie an der Bsatzig.

Zur Erinnerung an den großen Tag schenken

die Paten ihrem Göttikind einen
Taufschein mit einer Geldeinlage von fünf bis zwanzig

Franken, heute auch mehr, und beim Wünschen

am Neujahrstag geben sie ihnen «Zguet-

jahr» einen Fiinfliber, etwas Backwerk und ein
Kleidungsstück oder Stoff zu einem solchen,
manchmal auch etwas Gestricktes, ein Paar
Socken oder gar einen Pullover. Fleute
verschiebt sich das Schenken immer mehr auf
Weihnachten.

Mit der Patenschaft wird gleichsam eine

neue Verwandtschaft geschaffen. Das zeigt sich

am deutlichsten beim Leichenzug, wo Götti
und Gotte beziehungsweise die Göttikinder
«ins Leid genommen», das heißt zu den
allernächsten Anverwandten eingereiht werden.

*

Gehen wir nun zum Kleinkind über, zu
seiner Ernährung, seiner Bekleidung, seinen
Krankheiten.

62



Als beste und natürlichste Nahrung gilt die
Muttermilch. Sie wird bald ergänzt durch allerlei

Müslein, durch Fruchtsäfte und Gemüse.

Durch Überfütterung mit zu schweren Speisen
wurde früher in manches Kind der «Todes-

keiin» gelegt. Als bester Ersatz für Muttermilch
gilt Geißmilch, der man noch heute eigentliche
Heilkraft zuschreibt.

Auffällig ist der Wandel in der Bekleidung
des Kleinkindes. Einst wurde es in den ersten
Lebensmonaten «eingefäscht», derart in Wik-
kelbänder eingebunden, daß es weder Arme
noch Beine gebrauchen konnte. Schon der

Philosoph J.J.Rousseau wehrte sich gegen
diese unnatürliche Marter, und er ruft den

vornehmen Stadtdamen, die ihre Kinder von
Aminen auf dem Lande aufziehen lassen, zu:
«Wissen Sie denn, welche Behandlung das

Kind in seinem Wickelkissen erfährt? Bei der
geringsten Störung hängt man es wie ein Bündel

Wäsche an einen Nagel, und während die
Amme ihren Geschäften nachgeht, bleibt das

unglückliche Wesen so gekreuzigt hängen!»
Fleute kleidet man die Kleinen so, daß sie

Anne und Beine bewegen, daß sie strampeln
können.

Bis ins dritte, vierte Lebensjahr trugen wir
Buben Röcke wie unsere Schwestern, nachher
«Deckelhosen», die an einem «Gstältli» aus
Futterstoff angenäht und deren ganze Hinterseite

herunterklappbar war. Erst als
Schulbuben bekamen wir die ersten «Hosenträgerhosen».

*

Wie schon gesagt, ist heute das große
Kindersterben überwunden, doch haben die Eltern
trotzdem manchen Grund zum Ängstigen.

Eine harmlose Sache sind die «Wehli», bei
denen ein leises Zucken über das Kinderantlitz
huscht und etwas wie ein Lächeln seinen Mund
umspielt. Während der «Wehli» darf man ein
Kind nicht anschauen.

Schlimmer sind die krampfartigen «Gichter».

Zu ihrer Fleilung wird das Kind zusammen

mit dem großen Kirchenschlüssel
eingefäscht.

Gegen das «fallende Weh» lautet ein Rezept
folgendermaßen: «Nimm von der Nachgeburt

und von eines Menschen Totenbein aid' dem

Kirchhof, dieses verpulvere, davon gib dem
Patienten drei Messerspitzen voll ein; so einer

fällt, muß man ihn liegen lassen und weiter
nicht anrühren.»

Dieses geheimnisvolle Rezept steht in einem

abgegriffenen Büchlein, das wir vor Jahren auf
dem Estrich eines Maienfelder Bauernhauses

gefunden haben. Es enthält gut 200 «bewährte
und approbierte, sympathetische und natürliche

egyptische Geheimnisse für Menschen

und Tier». Als Verfasser dieses Zauberbüchleins

gilt — wohl zu Unrecht — Albertus
Magnus, ein berühmter Philosoph und Theologe

des 13. Jahrhunderts.
Wir linden in diesem Zauberbüchlein auch

Mittel gegen das Zahnweh. Es heißt da: «Man
nehme einen Nagel, stühre damit in den

Zähnen, bis er blutig wird, hernach nimm den

Nagel, schlage ihn an einen Ort, wo weder
Sonne noch Mond hinscheint, in einem Lieger-
iing im Keller gegen der Sonne Aufgang: beim
ersten Streich dessen Namen nennen, clem man
helfen will, und sprich: Zahnschmerz, gehe

weg!»
Das Zahnen erleichtert ein silbernes

Halskettelein oder das umgehängte Knoblauchsäcklein.

Früher wurde auch ein Stück Bindenfleisch

zum «Gnagen» über dem Kinde
aufgehängt. — Ausgefallene Zähne übergibt das

Kind dem Feuer mit dem Sprüchlein: «Fürli,
Fürli, i gib dir en alte Zah, gib mir en neue
dra!» — Unter ein Tischbein gelegt, verwandelt

sich der Zahn in der Nacht in ein
Geldstück.

Nicht erschrecken soll die Mutter, wenn sie

bei ihrem Kind Läuse entdeckt, denn sie sind
ein Zeichen guter Gesundheit; kein krankes

Kind bekommt Läuse. Sie entstehen, wenn ein
Kind Sauerampfer oder unreifes Obst ißt. Unser

Zauberbüchlein rät folgendes: «Die Späne
oder Abfeilig von Hirschhorn in Wein getrunken,

das läßt nicht Läuse oder Nissen auf dem

Kopfe aufkommen. Wenn du dieses Pulver
oder Abfeilig auf das Haupt streust, so sterben
sie alle davon.»

Im ersten Lebensjahr soll die Mutter dem
Kinde die Fingernägel nicht abschneiden, son-

63



dem abbeißen (und verschlucken), um zu
verhindern, daß damit irgendwelcher Schadenzauber

verübt wird. — Aus dem gleichen
Grunde schneidet man im ersten Jahr die
Haare nicht. Um das Wachstum zu hemmen,
schneidet man später Haare und Fingernägel
an einem Freitag bei abnehmendem Mond.

*

Beim Spiel und bei kleinen Handreichungen

setzt sich das Kind mit seiner Umwelt
auseinander und gewinnt so das Bild seiner
Heimat. Eine rege Spielzeugindustrie hat eine

Fülle von Wunderdingen geschaffen, die
namentlich zur Weihnachtszeit bis in die
entferntesten Heimstätten vordringen. Sie

verdrängen dabei vielfach uraltes, selbstgeschaffenes

Spielzeug. Auf einem Hof in Stels haben

wir einen Buben mit einer großen Viehherde
angetroffen, die ihm die Mutter in ihren
Mußestunden aus Aststücken geschnitten hatte.

Kinderschreckgestalten helfen bei der
Betreuung der Kleinen mit. So ertönt abends in
Maienield beim Einnachten das «Stübilüte»,
und der «Stübima» geht um und nimmt die
Kinder mit, die sich noch auf den Gassen

herumtreiben. An Brunnen und Bächen lauert
der «Wassermann» oder das «Hoggemannli».

*

Der in allem Leid bewährte Tröster ist der

Nuggi aus Gummi, der freilich oft aller
Hygiene spottet. Früher stellte ihn die Mutter
selbst her, indem sie einen Bissen Brot und
ein Stücklein Käse zusammenkaute und den

Brei in ein Tüchlein band.
Nicht alle Kinder sind zum Glück geboren.

Manches tritt in ein Leben voll Armut und
Entbehrung, voll Leid und Sorgen. Ja,
manchem ist sein Lebenslicht durch die Hand der

eigenen Mutter ausgelöscht worden. Als
Kindsmörderin muß sie von Zeit zu Zeit an den Ort
ihrer Verzweiflungstat zurückkehren.

So die Guschner Kindsmörderin, eine
wunderschöne Bauerntochter, deren geiziger Vater
den Liebsten vom Hause gewiesen hatte. Beim
Füttern in einem abgelegenen Stall schenkte
sie einem Kind das Leben. Um des Vaters Zorn

und der Schande zu entgehen, warf sie das

Kleine ins Krachentobel. Seither muß sie

umgehen. Ein alter Guschner sah die Unglückliche

oft im «Hirtenhemd, das wimmernde
Kindlein im Arm, dem Tobel zuschreiten»

(«Volkstümliches aus Graubünden»).
Eine andere Kindsmörderin erscheint droben

im Lär am Stclscrberg. Sie kommt abends

spät aus der Oberkammer in die Stube

herunter, setzt sich an den Ofentritt und schluchzt

und klagt, daß Gott erbarm.
Beim Einnachten kauert droben auf der

Schierser Krea ein junges Weib aid' einer der

Steinstufen, die zur Haustüre des alten T.
hinaufführen. Das wirre Flaar fällt ihr über Brust
und Schultern. Ihre Augen starren ins Leere.

1st die Dunkelheit völlig herabgesunken, erhebt
sie sich und geht über den alten Marktplatz
und dann weiter durch die winkligen
Dorfgassen hinunter an den Mühlbach. Dort bleibt
sie stehen und lauscht, das Wasser gurgelt und

gluckst. Sehnsüchtig, verlangend streckt sie

ihre Arme nach dem Kind aus, das sie hier
ertränkt, bricht in lautes Weinen aus und löst

sich dann in nichts auf.

Wir wollen unsere Darstellung aber nicht

mit diesem Blick in den diistern Abgrund
menschlicher Schuld und menschlichen

Versagens beschließen, vielmehr soll ein trostvolleres

Bild in den Vordergrund gerückt werden.

Es stellt eine öde Berglandschaft dar. Jäh fallen

die Felswände in eine kirchturmtiefe
Schlucht ab. Ein Steg schwingt sich kühn über
den schauerlichen Abgrund. Zwei Kinder gehen

darüber weg, ohne Zittern, ohne Zagen, denn

über ihnen schwebt ihr Schutzengel, von Gott

gesandt, sie zu schützen und zu schirmen in
allen Wechsellällen des Lebens.

Mein Englein hütet mich bei Tag
Wo ich auch gehn und stehen mag.

Mein Englein legt mich abends nieder

Und hält die ganze lange Nacht

Vor meinem Bettchen still die Wacht.

Das Englein weckt mich morgens wieder,

Und was ich Gutes denk und tu,

Das flüstert mir mein Englein zu.

Nach Friedrich Güll

64



A N n R E A S J l'ON: T R A U MSCHIF F


	Geburt und Kindheit im Volksglauben

