
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 5 (1963)

Artikel: Staat und Kirche in Graubünden

Autor: Schmid, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-972311

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-972311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die zurückliegende Abstimmung über das kantonale Schulgesetz hat die nachfolgende Untersuchung über das
interessante Verhältnis zwischen Staat und Kirche veranlaßt. Sie darf im gegenwärtigen Zeitpunkt, da das große
Römische Konzil tagt, besondere Aktualität für sich beanspruchen.

Staat und Kirche in Graubünden
Von Christian Schmidt

Das Verhältnis von Staat und Kirche stellte
int Altertum keine besonderen Probleme.
Religion war Staatsreligion und damit Bestandteil

des staatlichen Gemeinwesens. Eine Spannung

zwischen Staat unci Kultusgemeinschaft
entsteht erstmals zwischen den Juden und der
sie beherrschenden Weltmacht. Später ist es

die christliche Kirche, die zum römischen
Reich in Gegensatz tritt. Im Abendland
vermag sich die christliche Kirche neben dem

Staat zu behaupten, auch nachdem die christliche

Religion zur Staatsreligion geworden ist,

hauptsächlich weil sie im römischen Bischof
eine feste Stütze hat; Kirche und Staat stehen

sich als zwei Organisationen gegenüber, und
es stellt sich die Frage der Über- und
Unterordnung. Die kirchliche Doktrin des Mittelalters

vertritt die Auffassung, der Staat sei zur
Beschirmung der Kirche eingesetzt. Damit wird
er in den Organismus der Kirche eingebaut.
Die sog. Zweischwerter-Theorie, niedergelegt
in der Bulle «Unam sanctam» (1302),
veranschaulicht diese Lehre. Danach ist die katholische

und apostolische Kirche ein Körper; sie

hat nur ein Haupt, nämlich Christus, Christi
Stellvertreter Petrus, den Nachfolger Petri. Sie

verfügt über beide Schwerter; das geistliche
Schwert handhabt sie selbst, und das weltliche
gibt sie dem Kaiser weiter. Da alle Gewalt von
Gott stammt, geht die geistliche Autorität der
weltlichen vor. Das Verhältnis von Kirche und
Staat wird also durch die Einordnung des Staates

in die Kirche, durch die Überordnung der
Kirche über den Staat gelöst.

Die mittelalterliche Idee der Theokratie
verblaßt aber, und der aufkommende Huma¬

nismus knüpft an den antiken Staatsbegrilf an.
Zudem ist der Staat nach seinem Sieg über
Kirche unci Feudalherren erstarkt, und der
Gedanke der Souveränität des Staates, der keiner

andern Gewalt unterworfen sein darf, breitet

sich aus. Im Staat konzentriert sich alles
Gemeinleben, und die Kirche wird ihm
eingeordnet. Sie wird im Absolutismus zu einer
staatlichen Institution, zur Staatskirche. Der
Staat ist nun der Kirche übergeordnet. Die
Theorie vom Naturrecht, das seine Existenz
kraft innerer Notwendigkeit, nicht kraft
göttlicher Stiftung behauptet, bedeutet eine mächtige

Stütze dieser Ordnung.
Die Reformation läßt zwar vorerst die

Stellung des Staates erstarken, führt aber schließlich

zu Pakten zwischen Staat und Kirche, in
welchen letztere ihren Besitzstand zu wahren
sucht und Stärkung im Kampf gegen den
Glaubensabfall erstrebt; Kirche und Staat schließen
als gleichberechtigte Partner Konkordate ab,
in welchen sie ihre Grenzgebiete abstecken und
regeln.

Aus der mittelalterlichen Ideenwelt erhält
sich das Bewußtsein eines rechtlichen Anspruches

der Kirche auf eine Freiheitssphäre gegenüber

dem Staat. Die Reformation, vor allem
der Calvinismus, der die Trennung von Staat
und Kirche fordert für den Fall, daß seine

Theokratie unerreichbar sein sollte, vertritt
diese Anschauung und fordert im englisch-holländischen

Kulturkreis die Unabhängigkeit
vom Staat neben andern Rechten des

Individuums, wie die Kultusfreiheit. Diese findet
schließlich in der Bill of Rights (1689) ihre
verfassungsmäßige Grundlage. Dieser Gedanke

39



hat seine Rückwirkung auf das übrige Europa,
und er wird in der Erklärung der Menschenrechte

von 1789 aufgenommen. Zusammen mit
weiteren vom Liberalismus geforderten
Menschenrechten findet er in den europäischen
Verfassungen Eingang. Die Forderung der
Religionsfreiheit, der Glaubens- und Gewissensfreiheit,

setzt im Prinzip einen konfessionell
neutralen Staat voraus, verlangt die Verwirklichung

des Prinzips der Trennung von Staat

und Kirche.

in den Drei Bünden geht mit der Reformation

eine Auflehnung des Bauernvolkes gegen
die bischöfliche Macht in weltlichen
Angelegenheiten einher, und die Kirchgemeinden
setzen sich für ein eigentliches Mitspracherecht
in kirchlichen Fragen ein. Umstritten ist
besonders die geistliche Gerichtsbarkeit, das

Recht der Ein- und Absetzung von Geistlichen
und das Verfügungsrecht über das

Kirchenvermögen. Die Auseinandersetzung endet mit
der Autonomie der Kirchgemeinden. 1524 stellen

der Obere und der Zehngerichten-Bund
sowie einzelne Gerichtsgemeinden des

Gotteshausbundes verschiedene Normen auf, die am
4. April 1524 zum Gesetz erhoben werden, die

sog. «Ilanzer Artikel». Dieser Erlaß stellt nicht
auf die Beibehaltung der alten Glaubenslehre
und des altkirchlichen Gottesdienstes ab, setzt
diese nicht voraus, wodurch praktisch die
Ausbreitung der Reformation in Rätien erleichtert

wird. Man hält also schon hier nicht mehr
am Grundsatz einer Staatsreligion fest. Es wird
darin ferner die geistliche Gerichtsbarkeit
(ausgenommen in Ehesachen, die als kirchliche
Angelegenheiten betrachtet werden)
abgeschafft sowie einzelne kirchliche Mißbräuche
bekämpft.

Von wesentlicher Bedeutung für die
Stellung der Kirche in den rätischen Bünden sind
die sog. «Ilanzer Artikel» von 152C. Sie

enthalten Staats-, privat- und kirchenrechtliche
Bestimmungen. Es sei hier lediglich auf die
letzteren hingewiesen. Sie ergänzen die «Ilanzer

Artikel» von 1524. Den Kirchgemeinden
wird vorerst das Recht eingeräumt, ihre
Geistlichen selbst zu wählen, allerdings mit der Be¬

schränkung der Wählbarkeit von «Landeskindern».

Ebenso können Domherrenpfründen
nur Bündnern und nicht Ausländern verliehen
werden. Das Domkapitel darf die Wahl des

Bischofs von Chur nur im Einverständnis mit
dem Gotteshausbund vornehmen, wobei aber

die Ernennung eines Nichtbündners nicht
ausdrücklich ausgeschlossen wird; es soll jedoch
verhindert werden, daß ein «landesfeindlicher»
Geistlicher zum Bischof von Chur gewählt werden

kann. Ferner wird die Verwaltung der Klöster

staatlicher Aufsicht unterworfen und die

Zinspflicht aus den Jahrzeitstiftungen
aufgehoben.

Aus diesen Vorschriften ist das Streben der
Gemeinden, des Staates, nach Autonomie auch

in kirchlichen Angelegenheiten ersichtlich. Sie

begrenzen die kirchliche Machtsphäre gegenüber

der staatlichen. 1537 hat sich denn auch

der in Chur versammelte Bundestag auf
Ersuchen des Reformators Comander und anderer

evangelischer Pfarrer mit einer kirchlichen
Angelegenheit zu befassen. Er wurde von diesen

gebeten, im Interesse der öffentlichen
Ordnung den Bündner Pfarrern die Aufsicht über
das Wirken und die Lebensführung der
evangelischen Prädikanten in Bünden zu übertragen,

damit sie das Eindringen unwürdiger
Pfarrherren verhindern könnten. Der Bundestag

entsprach in einem Beschluß vom H.Ja¬
nuar 1537 dent Gesuch. Dieser «Abschied» gilt
als «Stiftungsbrief» der evangelisch-rätischen
Synode, ja als Gründungsurkunde der

evangelisch-rätischen Landeskirche überhaupt, welche

fortan unter dem Schutze des Bundestages,

unter staatlichem Schutz also, stand. Der
Bundestag bekundete ferner das Interesse an der

kirchlichen Synode in seinem Beschluß von
1574, in welchem er die Prädikanten verpflichtete,

Synodalversammlungen abzuhalten, zu

denen er zwei Vertreter des Rates abzuordnen

gedachte, damit er jederzeit über die Verhandlungen

orientiert sei (politisches Assessorat).

Die Synode wurde zum zentralen Organ der

evangelischen Landeskirche. Die erwähnten

Regelungen setzen den konfessionell neutralen
Staat voraus. Dies kann aber nicht bedeuten,
daß der Staat an den Kirchen uninteressiert

40



ist; clenn Staat und Kirchen bestehen aus
denselben Gliedern, weshalb auch Rechtsbeziehungen

in jedem Falle gegeben sind. Dem
Staat steht die Aufsicht über die Kirchen zu.

Im 17. und 18. Jahrhundert erlangen
schließlich die konfessionellen Minoritäten
auch in den Gemeinden die Gleichberechtigung,

als Folge nicht so sehr des Toleranzgedankens,

sondern aus praktischer Notwendigkeit.

In den vorausgegangenen konfessionellen

Auseinandersetzungen setzte sich, nachdem bis
1644 alle Beschlüsse in kirchlichen Angelegenheiten

vom gesamten Bundestag diskutiert
und gefaßL worden sind, die Übung durch, daß

allein ein Bekenntnis berührende Fragen nur
noch durch die Boten des gleichen Bekenntnisses

entschieden werden. Die Ratsboten

trennen sich in die evangelische Session und
in das Corpus catholicum. Dadurch tritt eine

Lockerung der Beziehungen zwischen den

Bekenntnisgemeinschaften, den Kirchen, und
dem Staat ein, indem sie gewisse Fragen
unabhängig vom Staat regeln können.

In der Mediationsverfassung von 1803, nach

welcher Bünden ein Kanton der Eidgenossenschaft

wurde, wird praktisch der historisch
gewordene Status übernommen. In Art. 11 der

Bundesakte, in der Verfassung des Kantons
Graubünden, werden die im Kanton ausgeübten

Religionen «gesichert». Dies bedeutet,
daß es keine Staatsreligion und damit keine
Staatskirche gibt, daß die Kirche vom Staat

losgelöst ist.

In Ziffer XXVII der Kantonsverfassung von
1814 wird bestimmt, daß das reformierte und
das römisch-katholische Glaubensbekenntnis
als Religionen des Standes anerkannt sind und
ihnen clie freie «Religions-Übung» zugesichert
ist. Ziffer XXVIII fordert für alle Standesämter,

Kommissionen und Deputationen die

Besetzung durch zwei Dritteile reformierte
und ein Dritteil katholische Kantonsbürger.
Darin ist aber nicht etwa eine Wende in dem
Sinne zu erblicken, daß die beiden
Religionsgemeinschaften zu Staatskirchen geworden
sind, daß das geistliche Amt Staatsamt und das

Kirchengut Staatsgut geworden sind. Die
Kirchen sind selbständige Organisationen geblie¬

ben, was sich aus dem oben erwähnten Recht
der freien Religionsübung ergibt. Sie
unterstehen aber der Aulsicht und dem Schutz des

Staates; allein im Interesse des religiösen
Friedens, an dem dem Staat gelegen ist, wird diese
Äm tera u ftei 1 u ng vorgeschr ieben.

Wie es im jungen Staat, der um
Durchsetzung seiner Ziele, um Geltung und Festigung

ringen muß, nicht anders zu erwarten ist,
ist die Auseinandersetzung mit der Kirche oft
heftig; dies tritt besonders anfangs des 19.

Jahrhunderts klar zu Tage. Bereits 1803 zeichnete
sich eine Kontroverse ab. Die Auffassung, die
Schule sei staatliche, nicht kirchliche Aufgabe,
hatte zwar schon an Boden gewonnen und fand
in der Helvetik ihre Anerkennung. Dennoch
kam eine staatliche paritätische Kantonsschule
in Bünden vorerst nicht zustande. Im fahre
1803 genehmigte der Große Rat einen
Kommissionsentwurf für die Errichtung einer
Kantonsschule. Indessen erklärte das Corpus
catholicum, mit der Gründung einer staatlichen,
paritätischen Schule nicht einverstanden zu

sein. Alle Einigungsversuche scheiterten. 1804

wurde denn auch neben der evangelischen die
katholische Kantonsschule in Disentis gegründet,

der finanzielle Unterstützung seitens des

Kantons zugesichert wurde. Die Vereinigung
beider Schulen wurde immer wieder
angestrebt, doch gelang sie 1850, obwohl sie

namentlich von der bischöflichen Kurie immer
wieder abgelehnt wurde. Diese erblickte schon

in der Einsetzung eines gemeinsamen
Erziehungsrates im Jahre 1844 einen vorbereitenden

Akt und verwahrte sich dagegen; die
katholische Kirche zählte eben weiterhin das

Schulwesen zu ihrer Aufgabe.
Spannungen traten sodann zwischen dem

Staat und der evangelischen Synode auf, weil
diese die politischen Assessoren in ihrem
Pflichtenkreis einzuengen beabsichtigte und die

sogenannten Zensuren ohne deren Beisein

erledigte. 1807 konnte der Streit mit dem

Vorschlag einer Neuordnung des evangelischen
Kirchenwesens beigelegt werden. Das Streben
der evangelischen Landeskirche zur Schaffung
einer einheitlichen Kirchengesetzgebung läßt
auf die praktische Selbständigkeit der Reli-

41



gionsgenossenschaften in bestimmtem Rahmen
schließen. Dieser Rahmen wurde indessen nach

Ansicht der staatlichen Behörden vom Bischof

von Chur bei der Frage der neuen Gebietseinteilung

des Bistums Chur überschritten. Der
Bischof unterhandelte nämlich 1821 ohne

Begrüßung der staatlichen Behörden Graubiin-
dens mit Uri, Schwyz und Unterwaiden über
den Anschluß an das Bistum Chur, nachdem
diesem schon die von der Diözese Konstanz

abgetrennten schweizerischen Bistumsteile 1819

zugeteilt worden waren. Der Gotteshausbund

legte zwar Verwahrung ein und erinnerte den

Bischof an den bündnerischen Charakter des

Bistums Chur und an die überlieferten Rechte
hinsichtlich der Bischofswahl. Der Bischof
wies den Protest als unbefugte Einmischung
ab. Um die Rechte gegenüber dem Bistum besser

wahren zu können, übertrug der
Gotteshausbund 1822 diese dem Kanton, und der
Große Rat übernahm deren Schutz. Er erklärte,
die Unterhandlungen des Bistums über den
Anschluß der Urkantone an das Bistum Chur
als unverbindlich anzusehen und seine Rechte
vorbehalten zu wollen. Ebenso unterhandelte
der Bischof von 1822 an eigenmächtig über die

Errichtung eines Doppelbistums Chur/St. Gallen.

Dieses wurde 1823 vom Papst geschaffen.
Das Corpus catholicum protestierte gegen diese

Vereinbarung und ersuchte den Großen Rat
um seinen Beistand. Dieser verweigerte dem

Doppelbistum die Anerkennung und beschloß

am 12. Juli 1824, niemanden von den
Weltlichkeiten Besitz ergreifen zu lassen, welcher
nicht durch einheimische Canonici unter
Anerkennung und Berücksichtigung früherer
Landesgesetze und der heute dem Kanton
zustehenden Rechte gewählt worden sei. Er
beauftragte den Kleinen Rat, die Residenz und
sämtliches Vermögen des Bischofs von Chur
zugunsten des Bistums unter staatliche
Verwaltung zu setzen und dem Fürstbischof
mitzuteilen, daß er ihn nach den staatsrechtlichen
Grundsätzen und besondern Einverständnissen

mit dem Bistum in allem Weltlichen
ebensosehr von sich abhängig ansehe als andere
christliche Souveräne ihre Bischöfe. Der
Beschluß blieb ohne Beachtung; der Bischof,

Karl Rudolf, nahm vom Doppelbistum Besitz.
Nach dessen Tod im Jahre 1833 ließ der Kleine
Rat in Nachachtung des Großratsbeschlusses
das Bistumsvermögen beschlagnahmen und
eine weltliche Verwaltung einsetzen, bis die
Wahl des Nachfolgers durch die Domherren
der Churer Diözese unter Beachtung der

Landesgesetze erfolgt sei. Dennoch wurde 1835 der

Nachfolger, Johann Georg Bossi, vom Papst
ernannt. Trotz des erneuten Protestes seitens
des Großen Rates genehmigte das Domkapitel
diesen Akt. Nun war es am Staate, seinen
Beschlüssen Nachachtung zu verschaffen, wollte
er nicht den Anschein der Ohnmacht aufkommen

lassen. Der Kleine Rat ließ die eingesetzte

Vermögensverwaltung wirksam werden
und bestellte zwei Kommissionen. Die
entschlossene Haltung des Staates tat insofern ihre
Wirkung, als die Bischofsweihe außerhalb
des Kantons, in Einsiedeln, stattfinden mußte
und der Einzug des Bischofs in seiner Diözese

in aller Stille erfolgte. Die staatlichen Behörden

ließen nun den Bischof, obwohl sie ihn
nicht anerkannten, die kirchlichen Funktionen

ausüben, im Gegensatz zum Kanton
St. Gallen. Schließlich fand dieser Konflikt
seinen Abschluß in der Trennung des Bistums
Chur/St. Gallen 1836 durch den Papst. Der
Staat hatte damit sein Primat auch tatsächlich
durchsetzen können.

Weiteren Anlaß zum Eingreifen des Staates

gab die Regelung cler Eheschließung, die zu
dieser Zeit noch von der Kirche beansprucht
wurde. Am 22. Juni 1827 sah sich der Große
Rat veranlaßt, eine Verordnung über das

Verfahren in Fällen verweigerter Ausstellung von
Taufscheinen bei paritätischen Ehen zu erlassen,

welche den Pfarrer zur unverzüglichen
Ausfertigung des Taufscheines verpflichtete
und für den Fall der Weigerung ein besonderes

Verfahren vorsah.

Schließlich läßt auch der Großratsbeschluß
«die Immunität der Geistlichen betreffend»

vom 23. März 1848 auf das etwas gespannte
Verhältnis von Kirche und Staat schließen. Es

wird darin festgestellt, daß die Kantons- wie
die Kreis- und Bezirksbehörden streng darauf
zu achten haben, daß eine Immunität der

42



Geistlichen im hiesigen Kanton rechtlich nicht
bestehe. Aufschlußreich für die damalige
Stimmung ist vor allem die Bemerkung im Protokoll:

«Von einer Minderheit war dies nicht
genügend gefunden, sondern die Aufstellung
eines ausdrücklichen Gesetzes gewünscht
worden.»

Die nach langwierigen und hartnäckigen
Auseinandersetzungen 1854 endlich angenommene

Kantonsverfassung bringt für das

Verhältnis von Staat und Kirche praktisch keine

Änderungen. Nach Art. 40 werden das

reformierte und das römisch-katholische
Glaubensbekenntnis als Religionen des Standes
anerkannt. Die freie Ausübung dieser Bekenntnisse

sowie anderer in der Eidgenossenschaft
anerkannter christlicher Konfessionen ist

zugesichert. Neu bestimmt nun Art. 13 ausdrücklich,

daß Gegenstände ausschließlich
konfessioneller Natur nur von den Großratsmitgliedern

des betreffenden Glaubensbekenntnisses
behandelt werden. Es bedeutet dies eine
ausdrückliche Anerkennung des Rechtes der
Landeskirchen in der Verfassung, rein konfessionelle

Fragen selbständig und frei, ohne direkte

Mitwirkung des Staates zu regeln. Indessen ist
darauf hinzuweisen, daß der Evangelische
Große Rat und damals auch das Corpus catho-

licum durch die politischen Organe eingesetzt
werden. Durch die Wahl in den Großen Rat
gehören die Abgeordneten ohne weiteres dem
einen dieser landeskirchlichen Organe an; sie

werden also nicht allein durch Wähler des

gleichen Bekenntnisses darin eingesetzt. Es

handelt sich demnach um staatliche Behörden
mit kirchlichen Funktionen. Das Prinzip der
konfessionellen Parität staatlicher Behörden
wird in Art. 8 nur noch für die Wahl des

Kleinen Rates und der Standeskommission
verbindlich gefordert. Und schließlich wird
der politischen Gemeinde in Art. 28 aufgetragen,

u. a. auch für eine gute Verwaltung des

Kirchenwesens zu sorgen. Daraus muß wohl
ein gewisses Aufsichtsrecht der Gemeinde über
die Kirchgemeinden abgeleitet werden.

Das Verhältnis zwischen Staat und Kirche
wird anläßlich der Verhandlungen im Großen
Rat über die Revision der Kantonsverfassung

im Januar und Februar 1880 einläßlich diskutiert.

Es wird u. a. die Auffassung vertreten,
dem Staat stehe ein Aufsichtsrecht über die
Kirche zu, indessen nur zum Zweck, Eingriffe
kirchlicher Behörden in die Rechte des Staates

und der Bürger abzuwehren. Diese Verfassung

findet noch in diesem Jahr Annahme. In
Art. 11 wird die Gewissens-, Glaubens- und
Kultusfreiheit ausdrücklich gewährleistet. Die
bisher anerkannten zwei Landeskirchen werden

als öffentliche Religionsgenossenschaften
anerkannt. In Übereinstimmung mit der
revidierten Bundesverfassung wird die
Beschränkung der Glaubens- und Gewissensfreiheit

auf die christliche Religion fallen gelassen.

Die Bildung neuer Religionsgenossenschaften

ist unter dem Vorbehalt der Schranken

öffentlicher Ordnung unci Sittlichkeit
erlaubt. Zur Prüfung dieser Frage behält sich der
Staat das Recht auf Einsicht der Statuten neuer
Religionsgenossenschaften vor.

Als Konsequenz der in Art. 50 der
Bundesverfassung gewährten Kultusfreiheit bestimmt
Art. 11 Abs. 4 der Kantonsverfassung neu, daß
die Religionsgenossenschaften ihre innern
Verhältnisse (Lehre, Kultus usw.) selbständig ordnen

und ihr Vermögen selbständig verwalten.
Aber der Staat behält sich ein Oberaufsichtsrecht

im allgemeinen und namentlich zum
Zweck cler Erhaltung und richtigen Verwendung

des Vermögens der als öffentlich
anerkannten Religionsgemeinschaften vor. In Absatz

5 wird den Kirchgemeinden ausdrücklich
das Recht zugestanden, ihre Geistlichen zu
wählen und zu entlassen. Und schließlich hält
die Verfassung fest, daß dem Staat jederzeit
die erforderlichen Maßregeln gegen Eingriffe
der Kirchgenossenschaften oder ihrer Organe
in seine Rechte vorbehalten bleiben.

Diese neue Verfassung enthält in
Übereinstimmung mit cler Bundesverfassung, die in
Art. 49 Abs. 2 verbietet, die Ausübung bürgerlicher

oder politischer Rechte durch Vorschriften

oder Bedingungen kirchlicher oder religiöser

Natur zu beschränken, keinerlei
Bestimmungen mehr über die Parität von Behörden.
Die Vorschrift, wonach Gegenstände
ausschließlich konfessioneller Natur nur von den

43



entsprechenden Abteilungen des Großen Rates

zu behandeln sind, fehlt. Ebenso wird den

Gemeinden nicht mehr die Pflicht auferlegt,
für eine gute Kirchenverwaltung zu sorgen.
Diese Neuerungen sind die logische Folge des

neu in der Kantonsverlassung ausgesprochenen
Grundsatzes, wonach die Religionsgenossenschaften

ihre inneren Verhältnisse selbst ordnen

und damit auch ihre Organisation selbst

treffen; die konfessionellen Abteilungen des

Großen Rates werden also nicht mehr von
Staates wegen vorgesehen. Ein Einbruch in
dieses Prinzip der Selbständigkeit der Kirchen
bildet lediglich die Bestimmung, welche die

«Kirchgemeinde» als notwendiges Organ der

Landeskirchen voraussetzt; es ist diese Regelung

zweifellos historisch bedingt; die
Gemeinde hat im Kanton Graubünden eine

hervorragende staatspolitische Bedeutung.
Die neue Regelung bringt eine

weitergehende Lösung der Kirche vom Staat als die
früheren Verfassungen. Die Bestimmungen
des Art. 11 werden unverändert in die Verfassung

von 1892 übernommen, die am 1. Januar
1894 in Kraft tritt und heute noch in Geltung
steht. Es muß daher noch etwas näher auf
diese Ordnung hingewiesen werden.

*

Als Folge der garantierten Glaubens- und
Gewissensfreiheit gilt heute das Prinzip der

Trennung von Kirche und Staat. Dabei spricht
aber Art. 11 der Kantonsverfassung ausdrücklich

von der Anerkennung der beiden bisherigen

Landeskirchen als öffentliche
Religionsgenossenschaften; diesen Kirchen wird also

gegenüber privaten Vereinigungen eine Vorzugsstellung

eingeräumt. Die Trennung ist demnach

nicht in dem Sinne zu verstehen, daß alle
staatlichen Sondervorschriften, welche die
religiösen Gemeinschaften fördern oder hemmen

können, ausgeschlossen sind. Die Trennung
besteht darin, daß die Religionsgenossenschaften

autonom sind. Art. 11 Abs. 4 bestimmt
denn ausdrücklich, daß die Religionsgenossenschaften

ihre innern Verhältnisse selbständig

ordnen und ihr Vermögen selbständig
verwalten. Kraft Anerkennung der Landeskirchen

als öffentliche Religionsgenossenschaften
haben deren erlassene Rechtssät/e als öffentlichrechtliche

zu gelten.
Was ist nun aber unter dem Begrifl «innere

Verhältnisse» zu verstehen? Die Verfassung
erwähnt als Beispiele Lehre und Kultus. Sicher
aber ist auch die Organisation der
Religionsgenossenschaften eine innerkirchliche
Angelegenheit, die der selbständigen Regelung der
Kirchen überlassen ist. Zu den inneren
Verhältnissen einer Religionsgenossenschaft
gehört ferner die Wahrung der kirchlichen
Disziplin. Ebenso ist der Erwerb und die
Verwaltung von Kirchengut und -vermögen als

innere Angelegenheit, welche die Kirche
selber regeln kann, zu werten. Hinsichtlich der

Verwendung des Kirchenvermögens ist insofern

eine Beschränkung der kirchlichen Ver-

fügungsfreiheit gegeben, als Art. 11 Abs. 4 der

Kantonsverfassung das Oberaufsichtsrecht des

Staates namentlich zum Zwecke der Erhaltung
und richtigen Verwendung des Vermögens
vorbehält. Grundsätzlich verwalten die Landeskirchen

aber ihr Vermögen selbständig und
haben dem Staat weder Voranschlag noch

Jahresrechnung zur Genehmigung vorzulegen. Dieser

darf erst eingreifen, wenn die landeskirchliche

Organisation nicht selber in der Lage
ist, eine korrekte Verwaltung zu führen. Er will
und kann aber dafür sorgen, daß die
Religionsgenossenschaften ihre Aufgabe richtig erfüllen,

um so mehr als diese Kirchen für ihn von
großer Bedeutung sind. Deshalb hat sich der
Staat auch das Oberaufsichtsrecht im
allgemeinen vorbehalten. Kraft dieses Rechtes

wacht er darüber, daß die in der Verfassung
des Staates garantierten Rechte des Bürgers
nicht durch kirchliche Erlasse, Bestimmungen
und Verfügungen verletzt werden und daß die
Kirchen nicht in die Aufgaben des Staates

übergreifen. In diesem Zusammenhang ist darauf

hinzuweisen, daß der Kreis rein kirchlicher
Angelegenheiten im Laufe der Jahre kleiner
geworden ist. Verschiedene Verhältnisse, die
nach früherer Anschauung in den kirchlichen
Aufgaben- und Kompetenzbereich gehören,
ordnet heute der Staat selbst; als Beispiele sind

zu nennen: Ehe- und Zivilstandswesen, Armen-,

44



Schul-, Bestattungswesen, Ruhetagsordnung
und anderes.

Die Kirchen haben von ihrer Autonontie
Gebrauch gemacht. Das evangelische Bündner-

\olk hat 1894 die «Kirchliche Verfassung für
den Kanton Graubünden evangelischen Teiles»

erlassen, in welcher vor allem die
kirchlichen Organe und Behörden aufgestellt und
ihre Aufgaben, Pflichten und Rechte umschrieben

sind. Organisation und Geschäftskreis der
Behörden des katholischen Landesteiles sind

\ orerst in einem Erlaß des Corpus catholicum
von 1815 geregelt worden (revidiert 1915), der
durch die Verfassung der Katholischen Landeskirche

von Graubünden vom 4. Oktober 1959

ersetzt worden ist.

Aus dent Angeführten ergibt sich, daß die

Trennung von Kirche und Staat in unserem
Kanton verwirklicht ist, daß sie aber eine
besondere Ausgestaltung erfahren hat, die sich

aus der historischen Entwicklung ergab.
#

Im folgenden soll auf das Verhältnis von
Staat und Kirche in der Gesetzgebung unseres
Kantons etwas näher hingewiesen werden. Dabei

ist ersichtlich, wie sich die Auseinandersetzungen

und Differenzen zwischen Staat und
Kirche im reiferen Staate in zunehmendem
Maße ausebnen.

Die evangelisch-rätische und die
römischkatholische Landeskirche unseres Kantons
haben das Recht, von ihren Konfessionsangehörigen

Steuern zu erheben; es wird ihnen die
Kirchensteuerhoheit zugestanden. Dieses Recht
erwähnte die Kantonsverfassung bis 1958 nicht
ausdrücklich. Nach allgemeiner Anschauung
leitete sich dieses aber aus der den Kantonen

eingeräumten allgemeinen Steuerhoheit und
der den Kirchen durch den Staat eingeräumten

Autonomie ab. Ohne dieses Hoheitsrecht
könnten die Kirchen ihre Aufgaben auch kaum

gehörig erfüllen. Der Kleine Rat stellte sich

zudem in seiner Rekurspraxis auch stets auf
den Standpunkt, den einzelnen Kirchgemeinden

stehe das Recht zu, von ihren Kirchgenossen

Steuern einzuziehen, obwohl die
Kantonsverfassung auch hierüber nichts Ausdrückliches

bestimmte. Es ist aber klar, daß sich die

Kirchgemeinden bei der Erhebung von Steuern

an die für die Gemeindesteuern aufgestellten

Grundsätze, wie z. B. Billigkeit und
Gerechtigkeit, zu halten haben. Die Verfassung
gewährt hier dem Bürger Schutz vor
unangemessener, ungerechter Besteuerung. Da diese

Garantien staatliche sind, ist für den
Entscheid über Fragen, welche die Verletzung
durch Steuern seitens Kirchgemeinden betreffen,

der politische Kleine Rat zuständig. Der
Staat hat darüber zu wachen, daß die
verfassungsmäßigen Rechte der Bürger auch nicht
durch die Kirchen geschmälert werden.

Dagegen werden Weiterzüge gegen
Gemeindekirchensteuern, die keine Verletzung der
Kantonsverfassung behaupten und z. B. nur die

Abgrenzung der Rechte zweier Kirchgemeinden

betreffen, von den zuständigen Behörden
der Landeskirchen selbst behandelt.

Für die Steuern der Kirchgemeinden galt
bis 1958 der Grundsatz, daß zur Steuer bloß
der in der Gemeinde wohnende, zur Kirchgemeinde

gehörende Bürger herangezogen werden

durfte. Eine Änderung der Rechtslage
brachte die im Zusammenhang mit clem
Gesetz über die Erhebung einer Kultussteuer von
den iuristischen Personen am 26. Oktober 1958

beschlossene Revision der Kantonsverfassung.
In Art. 11 wurden ein neuer Abs. 5 und
Abs. 6 eingefügt. Abs. 5 hat folgenden Wortlaut:

«Die beiden Landeskirchen und ihre
Kirchgemeinden sind zur Erhebung von Steuern
nach den für die politischen Gemeinden
gültigen Grundsätzen berechtigt.»

Damit wurde nicht nur den Landeskirchen
und den Kirchgemeinden neu die Steuerhoheit
ausdrücklich zuerkannt, sondern zugleich auch

ihr freies Besteuerungsrecht eingeschränkt.
Wohl müssen sie nicht eine Steuer erheben,
aber wenn sie sich dazu entschließen, haben
sie sich an die für die politischen Gemeinden

gültigen Grundsätze zu halten; so muß wohl
nach der Formulierung die Vorschrift ausgelegt

werden. Damit gilt aber für die
Kirchgemeindesteuern das Territorialprinzip, das

ermöglicht, Vermögensobjekte auch nicht im

Kanton niedergelassener Konfessionsangehöri

45



ger zu erfassen, was eine gewisse Erweiterung
des Steuersubstrates bedeutet.

Der neue Abs. 6 lautet: «Das Gesetz regelt
die Besteuerung der iuristischen Personen.»

Das Kultussteuergesetz vom 26. Oktober
1958 enthält diese Steuerordnung. Die Verfassung

meint also ein staatliches Gesetz. Auf
andere Weise wäre diese Frage kaum befriedigend

zu lösen. Der Staat übernimmt es nun in
diesem Gesetz, selbst die Steuern von den
iuristischen Personen zu erheben. Der Steuerertrag
wird den beiden Landeskirchen im Verhältnis
zur Zahl ihrer Konfessionsangehörigen nach

letzter eidgenössischer Volkszählung ausgerichtet.

Die Landeskirchen dürfen aber über die

Verwendung dieser Mittel selber frei ent
scheiden. Dieses System der Besteuerung iuri-
stischer Personen wurde aus praktischen
Erwägungen gewählt. Systematisch aber bedeutet

diese Regelung einen Einbruch in das Prinzip

der Trennung von Staat und Kirche. Der
Staat übernimmt es ja selbst, eine Aufgabe —

die Steuererhebung — für die Landeskirchen

zu erfüllen. Dies geht zweifellos über die aus

dem staatlichen Oberaufsichtsrecht über die
Kirchen ableitbaren Obliegenheiten des Staates

hinaus. Insofern ist die Stellung von Staat

und Kirche gegenüber der 1880 begründeten
Rechtslage verändert.

#

Aufschlußreich für die Entwicklung zum

heutigen Verhältnis von Staat und Kirche ist

ein Hinweis auf die staatliche Gesetzgebung
in Kirchensachen:

In der großrätlichen Verordnung über die

Prüfung kirchlicher Erlasse vom 19. Oktober
1850 verlangt der Große Rat vor allem, daß

alle Anordnungen und Erlasse kirchlicher
Behörden beider Konfessionen, welche direkt
oder indirekt für das Volk verbindlich sein

sollen, vor ihrer Bekanntmachung, Mitteilung,
Vollziehung oder Anwendung dem Kleinen
Rat zur Einsicht vorgelegt werden. Findet dieser,

die fraglichen Normen widersprächen
staatlichen Erlassen oder Verfügungen oder
sie könnten deren Wirksamkeit schwächen, so

hat er die Bekanntmachung zu verbieten.
Widerhandlungen gegen diese Verordnung wer¬

den mit Buße bedroht. Diese Verordnung
wurde durch die Kantonsverfassung von 1880,

welche den Landeskirchen die Autonomie in
innerkirchlichen Angelegenheiten ausdrücklich

zugestand, nicht aufgehoben. Ihre Grundlage

wurde wohl im staatlichen Oberaufsichtsrecht

über die Religionsgenossenschaften
erblickt. Im Jahre 1941 wurde die Verordnung
durch das Einführungsgesetz zum Strafgesetzbuch

aufgehoben (Art. 174), wohl mit Rücksicht

auf die Autonomie der Landeskirchen.
Im Jahres 1826 verbot der Große Rat in der

Verordnung gegen den Proselytismus (Übertritt

zu einem anderen Glaubensbekenntnis)
den Kirchen, Mitglieder anderer
Religionsgenossenschaften zum Übertritt in die eigene
Kirche anzureizen, besonders durch Verheißung

zeitlicher, unlauterer oder verwerflicher
Vorteile. Dieser Erlaß, zur Stützung des

religiösen Friedens berechnet, wurde ebenfalls erst
1941 durch das Einführungsgesetz zum
Strafgesetzbuch außer Kraft gesetzt, offenbar weil
er im Laufe der Jahre überflüssig geworden
war.

Auf Betreiben des Corpus catholicum erließ
der Große Rat wiederholt Bestimmungen für
die Klöster, am 5. Juli 1828 die «Verordnung
in betreff des Klosters zu Münster», am 6. Juli
1855 die «Verordnung in betreff des Klosters

zu Poschiavo» und 1861 die «Verordnung in
betreff des Klosters Disentis». Der Staat wurde

angegangen, weil die Verwaltung dieser Klöster

nicht zur Zufriedenheit des Corpus catholicum

geführt wurde. Die drei Erlasse stimmen
inhaltlich weitgehend überein. Der Kleine Rat
hat für jedes Klosters einen sog. «Kastenvogt»
zu bestellen, der hauptsächlich die Verwaltung

des Klosters zu beaufsichtigen und
darüber zu wachen hat, daß sich das Klostervermögen

nicht verringert und nicht außerhalb
des Kantons angelegt wird. Für wichtigere
Verträge ist die Zustimmung des Kastenvogtes
nötig. Schließlich bedürfen alle Aufnahmen
von Novizen- und Klerikerkandidaten der

Zustimmung des Kleinen Rates, die aber nur
unter bestimmten Voraussetzungen erteilt werden

darf, so u. a. wenn das Vermögen des

Klosters gesichert bleibt. Die Erlasse strebten alle

46



den Schutz der Klöster an und waren nicht
etwa gegen deren Tätigkeit gerichtet, was

schon daraus erhellt, daß nicht alle Klöster
im Kanton erfaßt wurden. Sie blieben auch

nach Inkrafttreten der Kantonsverfassung von
1880 in Kraft, obwohl die Ordnung der Klöster

kraft der verliehenen Autonomie Sache

der Kirche gewesen wäre. Die Bestimmungen
wurden ebenfalls aufgefaßt als Äußerung des

staatlichen Oberaufsichtsrechtes. Dieses nämlich

berechtigt den Staat nicht allein zu
Maßnahmen gegen Übergriffe der Religionsgenossenschaften

in das staatliche Recht, sondern
auch zu Schutzmaßnahmen, indem eben der
Staat ein großes Interesse am ordentlichen
Funktionieren kirchlicher Einrichtungen hat.

Im Laufe der fahre haben sich aber die
Verhältnisse geändert, indem die Verwaltung der

Klöster zu keinen Klagen mehr Anlaß gab. Der
Große Rat hob denn am 29. Mai 1956 die drei

Verordnungen gänzlich auf und übertrug die
Aufsicht über die Klöster dem Corpus catho-

licum. Damit hat sich der Staat freilich seines

Oberaufsichtsrechtes nicht begeben.
Die Verordnung «betr. die Maturitätsaus-

weise der Theologie Studierenden und die
Befähigung fremder Ordensgeistlicher» von 1854

verlangt von den Geistlichen beider Konfessionen,

daß sie vor dem Antritt eines Pfarramtes
einen gültigen Maturitätsausweis vorlegen, der

genügende Gymnasialstudien bezeugt. Fremde

Orclensgeistliche werden ferner gehalten, sich

vor dem Amtsantritt im Kanton vor den
katholischen Kirchenbehörden mit Zuzug einer

Vertretung des Corpus catholicum über die

theologische Bildung und Befähigung
auszuweisen. Der Staat wollte offensichtlich die
Gewähr, daß nur ausgebildete und fähige Geistliche

landeskirchliche Funktionen ausüben.
Es ist darauf hingewiesen worden, daß eine
ähnliche Frage, die Frage geeigneter Prädi-
kanten, den Bundestag schon 1537 beschäftigte.
Der Erlaß ist nie ausdrücklich aufgehoben
worden. Doch dürfte er mit Inkrafttreten von
Art. 11 der Kantonsverfassung von 1880

hinfällig geworden sein, in der die Autonomie
der Landeskirchen ausgesprochen wurde. Es

kann nämlich keinem Zweifel unterliegen, daß

die Ausbildung der Pfarrer und Geistlichen
eine rein innerkirchliche Angelegenheit ist, die
zum ausdrücklich in der Verfassung genannten

Kultus und zur Lehre gehört, womit dieser
Erlaß der Verfassung von 1880 widersprach.
Im Bündner Rechtsbuch ist denn diese

Verordnung nicht mehr aufgenommen worden.
Aus dem Gesagten ist ersichtlich, daß in

neuerer Zeit — mit Ausnahme der oben
angeführten Lösung der Steuerhoheit — das Bestreben

dahin ging, die Trennung von Staat und
Kirche klarer auszugestalten.

Ein weiterer staatlicher Erlaß, der sich im
Grunde genommen vornehmlich mit einer
kirchlichen Angelegenheit befaßt, ist das

Gesetz über die öffentlichen Ruhetage vom 23.

Oktober 1918 mit Abänderungen 1935. Es werden

darin die hohen christlichen Feiertage, die

Sonntage und die beiden Konfessionen gemeinsamen

Feiertage als öffentliche, staatliche

Ruhetage erklärt. An diesen sind Arbeiten und
bestimmte Tätigkeiten, je nach der Bedeutung
des Feiertages, untersagt. Art. 4 ermächtigt
ferner die Gemeinden, konfessionelle Feiertage

als Ruhetage zu erklären, die aber nur
für die Konfessionsgenossen verbindlich sind.
Besondere Bestimmungen sollen die ungestörte
Durchführung der Gottesdienste ermöglichen.
Man könnte sich zwar auch auf den Standpunkt

stellen, der Staat erlasse ein solches
Gesetz aus «psychohygienischen» und sozialen

Gründen, um seinen im rastlosen wirtschaftlichen

Wettbewerb stehenden Bürgern die
notwendigen regelmäßigen Ruhetage zu
sichern. Eine Bestimmung, welche einen solchen
Schluß zulassen könnLe, findet sich zwar in
Art. 5. Die Entstehungsgeschichte dieses

Gesetzes zeigt jedoch klar, daß ihm in erster Linie
das Postulat der Sonntagsheiligung zugrunde
liegt. So erklärte der Kleine Rat in seiner
Botschaft an den Großen Rat u. a., dem «Arbeiter»

solle die Erfüllung religiöser Pflichten
ermöglicht werden. Die Initiative zum Erlaß
dieses Gesetzes ging ferner von kirchlichen
Kreisen, nämlich vom Evangelischen Kirchenrat,

aus, der erklärte, nur der Staat könne auf
diesem Gebiet eine befriedigende Lösung schaffen.

Er erinnerte an die staatlichen Bestim-

47



mungen über die Sonntagsheiligung im 16.

und 17. Jahrhundert in den Drei Bünden.
Dieser Hinweis dürfte indessen nicht stichhaltig

sein, da das Verhältnis zwischen Kirche und
Staat damals ein grundlegend anderes war als

das durch die Kantonsverlassung von 1894

geschaffene. Diese Ordnung, die in die
Autonomie der Kirchen eingreift — allerdings in
deren eigenem Interesse und zu deren Wohl —,

ist aus Opportunitätsgriinden erlassen worden,
weil die Kirchen allein eine wirksame Regelung

nicht hätten durchsetzen können, indem
ihnen vor allem auch die erforderlichen
Zwangsmittel gefehlt hätten. Man kann u. E.

wohl die Rechtsgrundlage des Ruhetagsgesetzes,

soweit es kirchliche Fragen ordnet, im
Oberaufsichtsrecht des Staates über die

Religionsgenossenschaften erblicken, da sich dieses

ja nicht im Recht zu Maßnahmen bei
Übergriffen der Kirche in staatliche Angelegenheiten

erschöpft. Wiederum ist das Interesse des

Staates an der reibungslosen Erfüllung der
kirchlichen Aufgaben durch die Landeskirchen
ersichtlich.

Während sich ursprünglich sozusagen
ausschließlich die Kirchen der Schulung Erwachsener

und Jugendlicher annahmen, übernahm
in der Helvetik der Staat diese Aufgabe; ihm
wurde die Schulhoheit übertragen. Dies sollte
aber nicht heißen, daß die Schule fortan
unchristlich und unreligiös wurde. Die Bedeutung

der Religion in der Erziehung und
Bildung wurde nicht verkannt. § 19 der
Schulordnung von 1859 erklärte denn die christliche

Religionslehre nach den Grundsätzen und
Lehren der im Kanton anerkannten
kirchlichen Konfessionen zum obligatorischen
Unterrichtsfach unci führte dieses an erster Stelle

an, so wie es schon die vorangehenden Erlasse

getan hatten.
Auch hier zeigt sich das Interesse des Staates

an Erziehung und Bildung seiner Bürger
in christlichem Geist. Den Landeskirchen wird
das Recht zuerkannt, den Religionsunterricht
in dem Sinne durchzuführen, daß sie die Re-

ligionsiehrer zur Verfügung stellen, die Lehrziele

und die Lehrmittel bestimmen, also alle
die Lehre und Kultus betreffenden Fragen sel¬

ber regeln. Die Organisation, Bestimmung von
Zeit und Ort des Unterrichtes unci die Sorge
liir den lückenlosen Besuch dieses Unterrichtes

ist aber Sache des Staates, der staatlichen
Schulbehörden, die Koordination mit dem
übrigen Unterricht erfordert dies.

Auch in dieser Obligatorischerklärung des

Religionsunterrichtes liegt ein Einbruch in
das Prinzip der Trennung von Staat und
Kirche, indem er der evangelischen und der
römisch-katholischen Konfession von Staates

wegen zur Durchführung vorgeschrieben wird.
Daran ändert nichts, daß diese Vorschrift
wegen der in Art. 49 der Bundesverfassung
garantierten Glaubens- und Gewissensfreiheit

überhaupt nur für die Angehörigen dieser
beiden Religionsgenossenschaften verbindlich
sein kann. Das Obligatorium läßt sich nur auf
das Oberaufsichtsrecht in Art. 11 KV stützen.
Ähnliches gilt für die Regelung in der
staatlichen Mittelschule, der Bündner Kantonsschule.

In ihrem Programm erklärt sie, als

interkonfessionelle, paritätische Schule die
religiösen Erziehungswerke anzuerkennen und
den Religionsunterricht beider Konfessionen
als ordentliches Lehrfach in den Schulorganismus

einzugliedern unci ihre offiziellen Feiertage

unci, soweit möglich, ihre besonderen
Bedürfnisse anzuerkennen.

Schließlich hat noch die kleinrätliche
Verordnung über die Schuleinstellung an
katholischen Feiertagen vom 1. Oktober 1923

Wirkungen auf Fragen des Kultus. Dieser Erlaß
bestimmt, an welchen katholischen Feiertagen
und unter welchen Voraussetzungen die
öffentliche Volksschule den Unterricht aussetzt
oder nur die katholischen Kinder vom Unterricht

dispensiert werden. Die Verordnung
wurde erlassen auf Grund von «Unterhandlungen»

zwischen dem Erziehungsclepartement
und dem bischöflichen Ordinariat. Die
Zuständigkeit zum staatlichen Erlaß leitet sich

wiederum aus clem staatlichen Oberaufsichtsrecht

über die Landeskirchen ab, da der
Betrieb der öffentlichen Schule und damit eine
staatliche Einrichtung von einer solchen

Ordnung berührt wird.

48



Der Staat unterstützt nach dem Gesagten
die Bestrebungen der Landeskirchen auch in
seinen Schulen, soweit dies mit der
Aufrechterhaltung des teligiösen Friedens überhaupt
vereinbar ist.

#

Der Überblick über die oben aufgefühi ten
Gesetze zeigt, daß auch in unserem Kanton
der Grundsatz der Trennung von Staat und
Kirche gilt. Indessen ist dieses System nicht bis

in alle Konsequenzen rein ausgestaltet. Die
historische Entwicklung hat gewisse
Abweichungen im Interesse der Kirchen und auch
des Staates, der am Gedeihen der Landeskirchen

stark interessiert ist, notwendig werden
lassen. In diesem Sinne ist wohl die Folgetung
Giacomettis zu verstehen, wenn er sagt: «Jedes

Land hat gemäß seiner besonderen geschichtlichen

und sozialen Verhältnisse auch ein
besonderes Trennungssystem, das eine unwieder-
holbare Individualität darstellt; aus der jedem

Land eigentumlichen Zweckidee der Trennung
ergibt sich eine verschiedene iuristische
Konstruktion dieser Verhältnisordnung zwischen
Staat und Kirche.»

Ein solches eigenes System der Trennung
hat sich, wie darzulegen versucht wurde, in
Graubünden entwickelt.

Benutzte Literatur

/ Giacometti. I)ic Genesis von Ca\oms Iouncl: Libeia
chiesa in libeio stato, Aarau 1919.

W. Naf Die Epochen dei neueren Geschichte, Zuiich
1939

H.Eehi* Deutsche Rechtsgeschichte, Beilin 1948.

1'. Pieth Bundneigeschichte, Chur 1945

| Danuser Die staatlichen Hoheitsrechte des Kantons
Giaubunden gegenüber dem Bistum Chur, Zurich
1897.

J Michel1 150 Jahie Bundnei Kantonsschule Chui,
Chur 1954.

\. Vasclla: Reclitsveihaltnissc des katholischen Kiichen*
\eimogens, 1933

Märzlied
1784

Nun, da Schnee und Eis zerflossen

Lnd des Angers Rasen schwillt,
Hier an roten Lindenschossen

Knospen bersten, Blatter sprossen,
Weht der Auferstehung Odem
Durch das keimende Gefild.

Veilchen an den Wiesenbächen
Losen ihrer Schale Band;
Primelngold bedeckt die Flächen;
Zarte Saatenspitzen stechen

Aus den Furchen; gelber Krokus
Schießt aus warmem Gartensand.

Alles fühlt erneutes Leben;
Die Phalänen, die am Stamm
Der gekerbten Eiche kleben,
Mücken, die im Reigen schweben,

Lerchen, hoch im Ätherglanze,
Tief im Tal das junge Lamm!

Johann Gaudenz v. Salis-Seewis

4 49


	Staat und Kirche in Graubünden

