
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 4 (1962)

Artikel: Pädagogische Strömungen seit Pestalozzi [Schluss]

Autor: Schmid, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-971686

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-971686
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abschließender Teil einer Artikelfolge

Pädagogische Strömungen seit Pestalozzi
VON MARTIN SCHM1D

IV.

Im Jahre 1920 veröffentlichte Leonhard Ragaz

seine im Sommersemester 1919 an der
Universität Zürich gehaltenen Vorlesungen als

Buch. Es trägt den Titel «Die pädagogische
Revolution» und versuchte, die fehler unseres

Bildungswesens wie der ganzen Kultur der
Neuzeit «bis zu den letzten Wurzeln zu verfolgen

und dann auch die letzten Quellen der

Hilfe zu finden».

Ragaz forciert eine soziale Umgestaltung, ein

neues Wirtschaftssystem, eine richtige Arbeitskultur,

religiöse Erneuerung, Rückkehr zu
Gott. Die Genossenschaften, aus denen die

neue Gesellschaft bestehen wird, würden die
Schulen unterhalten. Die Schule wäre wie die
Kirche eine freie Gemeinschaft. Kein Schulhaus,

keine Schulmeister, keine Fächertrennung,

keine Noten, keine Examen von der

heutigen Art.
Die Verbindung der Gedanken Grundtvigs

mit denen Pestalozzis ist das Ideal des Verfassers.

(Grundtvig, den Begründer der
dänischen Volkshochschule und Volksbildung,
hatte Fritz Wartenweiler bei uns bekannt
gemacht.) Ragaz betont ausdrücklich, daß er ein

Ideal zeichne. Er kannte ja unsere Schule gut
genug von der Unterstufe bis zur «Oberstufe»,

war er doch vom Pfarrer eines kleinen
Bergdorfes bis zum Hochschullehrer emporgestiegen.

Ich kann mir nicht versagen, meine Erinnerung

an den Religionslehrer, damals Pfarrer
zu St. Martin in Chur, hier einzuflechten. Er
war bewundert, umschwärmt, vergöttert von
vielen Kirchgängern. Er wohnte im Antisti-
tium an der Kirchgasse. Wir flogen ihm über
den Kornplatz entgegen, wenn er morgens um
8 Uhr zum Unterricht im Nikolaischulhaus in

eilenden Schritten kam. Er trug immer den

schwarzen, langen Rock der Geistlichen, den
schwarzen, breitrandigen Theologenhut und
das schwarze Krawättlein im flachen Kragen
über cler hartgesteiften Hemdbrust. Und
schwarz waren das zurückgekämmte, schöne

Haupthaar und der struppige Schnurrbart,
dunkel die Augen hinter hellen Brillengläsern.
Bleich das Gesicht und die freie Stirn. Eher
klein, etwas holzig in den Bewegungen, aber

bestimmt, strahlte er großen Respekt aus.
Obwohl er mit uns Buben herzlich lachen konnte,
war doch tiefer Ernst seine Grundhaltung.
Nach dem Gebet, das er meist selber sprach
und dabei noch weißer wurde, schritt er durch
die Bankreihen und sah jedem einzelnen fest

in die Augen. Die Klasse mußte gesammelt
sein. Dann begann er den Unterricht und
baute ihn planvoll auf, immer fesselnd, immer
geistvoll, immer von tiefer Überzeugung
getragen. Noch weiß ich die erste Stunde: die
Zehn Gebote wurden wie ein Fels vor uns
aufgerichtet: «Es ist gesetzt von allem Anfang her
und bleibt gesetzt bis an das Ende.» Hohes

Menschentum, Tugendschönheit unci Größe

zeigte er uns gerne an Beispielen aus cler

profanen Literatur. Er las uns aus Amicis «Der

kleine florentmische Schreiber» vor. Er erzählte

aus Roseggers «Peter Mayr, cler Wirt an der
Mahr», wie der Held sein Leben durch eine

Lüge hätte erkaufen können, aber lieber wahr
blieb und in den Tod ging. Er begeisterte uns
für den Freiheitskampf der Transvaalburen,
der damals seiner Entscheidung entgegenging.
Er ließ uns die Größe der sittlichen
Verantwortung und Freiheit ahnen und schliff wie
ein Juwelier am Edelstein unseres heller
werdenden Gewissens. Aber es war nichts lebens-

18



fremd Finsteres an ihm. Er konnte in der
sonntäglichen Kinderlehre (um 13 Uhr in der

Regulakirche) eine Stunde etwa dem anbrechenden

Bergfrühling widmen. Dann hoben sich

die Nebel aus den Wettertannen. Die Berge
entwölkten sich zu blauer Klarheit. Der junge
Lärchwald rauschte, und die befreiten Wasser

sangen. Die Triften schmückten sich mit
neuem Griin, Enzianen, Soldanellen und gold-

wimprige Anemonen glänzten darein. Der
Mantel Gottes leuchtete groß im Bergsee.

Ragaz ist später kühne, einsame Wege

gegangen. Manche seiner politischen Ansichten
und Weisungen sind (oder waren) einseitig,
extrem, gefährlich und anfechtbar. Aber manche

seiner prophetischen Voraussagen gehen
heute erschreckend in Erfüllung. Und wenige
haben unsere Heimat geliebt wie er und um
ihren Ehrenplatz unter den Völkern gezittert.
«Ein großer Lehrer», so sagte von ihm Emil
Brunner, Professor der Theologie in Zürich.

Aber zurück zum genannten Buch. Vieles
darin ist utopisch, hoch über der Wirklichkeit
und über die Zeit hinausgesprochen. Manches
erinnert an die «Lebensgemeinschaftsschule»,
ist aber Jahre vor Wilhelm Paulsen gesprochen.
Manches rüttelt uns prophetisch auf, und der
Satz: «Der Sinn aller Kultur ist der Mensch»,
wer hört ihn heute nicht wie einen Glockenruf

über dem Abendland? Man wird,
allerdings sehr und gewaltsam kürzend, das Buch
aus der Grundauffassung von Ragaz heraus
verstehen: Das Reich Gottes kommt in unsere
Welt, und wir sollen und müssen daran bauen;
ja, es ist im Anbruch. «Denn daß die Wege
der Zukunft in der Richtung auf unser Ideal
hin laufen — ich meine, auf unser Prinzip hin
— ist meine ganz feste Zuversicht...» Die
pazifistische Welle, damals nach clem ersten Weltkrieg,

die über das Abendland hinwegging,
mag diesen Glauben noch beflügelt haben. Wir
Jungen haben ja auch, ebenso überzeugt wie
kurzsichtig, damals in Pazifismus gemacht und
waren ein Ärgernis einigen standfesten Patrioten.

Wir schämen uns dessen nicht. Einige
dieser Patrioten wurden dann anderseits uns
ein Ärgernis, als sie im Frontenfrühling der
Nazizeit den Stand verloren. So wunderlich

geht's zu auf dieser gefährlichen Welt, die nie
Reich Gottes ist und vielleicht nicht Reich
Gottes werden will.

Nun bin ich vorausgeeilt und muß zurück,
um richtig anzuknüpfen. Die folgenden
dreizehn Jahre waren nicht Zeiten der Schulreform;
es waren mehr oder weniger Krisenjahre. Dann
kam die braune Flut. Dieser Zeitabschnitt ist

geschichtlich noch nirgends dargestellt. Man
hat mit Recht clas Schweizer Kabarett gelobt,
das in Jahren, wo das Lachen schwächer und
die freie Rede leiser gewünscht wurde, den
Mut hatte, schweizerisch und stachlig zu sein.

Ebenso freudig darf gesagt werden, daß die
Schweizer Lehrerschaft nicht umfiel. Am 29.

Mai 1937 sprach am Schweizerischen Lehrertag
in Luzern Paul Häberlin über den Lehrer «als

Organ des demokratischen Staates»; er sprach
klar ausschauend, mutig gegen die Arglist der
Zeit und allen Bekümmerten ins Herz. Oder
ich nenne Max Hubers «Grundlagen nationaler

Erziehung», Maria Wasers «Lebendiges
Schweizertum», Walter Guyers «Unsere
schweizerische Schule», erinnere an die Reden von
Karl Barth, Emil Brunner, Georg Thürer, die,
1941 vor Jugendlandsgemeinden gesprochen,
Tausende ergriffen. Und wie manches
leidenschaftlich freie Wort noch ist in jenen bösen

Tagen geprägt worden! Niemand hat das hohe
Ziel oder etwa den freien Kurs des Literatur-
und Geschichtsunterrichtes oder anderer
Fachgebiete abzuändern verlangt. Unsere Valli
wünschten gerade damals eigene, italienischsprachige

Almanache und Lesebücher, da sie

die nachbarlichen, faschistisch gewordenen
nicht mehr verwenden wollten. Gerade damals

verlangte Prof. Stettbacher ein schweizerisches

Pädagogikbuch, welches das Erbe Pestalozzis,

Fellenbergs, Navilles usw. hätte den zukünftigen

Lehrern vermitteln sollen. Es ist leider
nicht erschienen, obwohl es noch heute seine

Aufgabe hätte. Aber in dieser schweren und
unsicheren Zeit wurde ein Werk der Pädagogik

weitergeführt und abgerundet, das m. E.

den Namen schweizerisches Pädagogikwerk
verdiente. Ich meine Paul Häberlins Werk.
Man wird sagen können, daß seine Ausarbeitung,

Ausfeilung, Rundung im wesentlichen

19



den Zeitraum ausfülle, der vom Anfang des

ersten bis zum Abschluß des zweiten Weltkrieges

reicht. Es umfaßt Grund- und Detailfragen:

das Ziel der Erziehung, die Wege zu
diesem Ziel, Einwände, Schwierigkeiten, Grenzen
der Erziehungsmöglichkeit, den Erzieher und
den Zögling, das Individuum und die Gemeinschaft,

das normale und das anormale Kind
und die aus der pädagogischen Situation sich

ergebenden psychologischen Fragen in allen

Verästelungen. Es ist sachlich, wissenschaftlich

gefaßt, aber in cler Helle seiner Logik immer
fesselnd. Es ist schweizerisch in der verhaltenen,

tinsentimentalen Liebe zum Menschen,
tief menschlich in der Einsicht um die Grenzen

alles Tuns, in der Verantwortung alles

Tuns.
Zwei Proben. Vom Ziel und Geist der

Pädagogik ist die Rede.
«Ihr letztes Ziel», heißt es da, «wird sein, den

Zögling zu befähigen, daß er positiv zu seinem
Leben mit seiner besondern Art, d. h. seiner
besondern Problematik steht; positiv, das will
sagen: standhaft sinngläubig, um das Letzte
des Lebens, seinen fraglosen Sinn wissend, aber
ebenso wahrhaftig in der Anerkennung seines

Geheimnisses. Der erzogene Mensch weiß und
ist imstande, daran festzuhalten, daß die
Existenz, auch seine Existenz, aus dem Grunde
sinnvoll ist, wie immer sie sei. Er weiß, daß

der Mensch, wie immer er sei, in letzter Instanz

gut ist — wenn gut heißt: sinngemäß, begründet,

von unfraglicher Bedeutung» (Idealistische

und realistische Pädagogik, 1931).

Ich wähle noch eine Stelle aus Häberlins
«Lebensfragen» (1928), auf der der schöne
Glanz pestalozzischer Ehrfurcht schimmert;
denn von der Mutter ist die Rede.

«Die eigentliche Quelle des Vertrauensverhältnisses

ist von der Seite der Mutter das

Gefühl der Verantwortlichkeit für das beste

Ich des Kindes, verbunden mit dem echt
religiösen Jasagen zu dessen eigenartiger Existenz,
und von der Seite des Kindes das durchaus

entsprechende Gefühl, an der Mutter einerseits
eine treue Hüterin und anderseits eine milde
und verstehende Freundin zu haben. Erst
wenn dieses Verhältnis existiert, kann von Er¬

ziehung die Rede sein; wo es fehlte oder
zerstört wäre, da würden alle noch so ausgeklügelten,

erzieherischen Maßnahmen gar nichts
helfen. Wahre Bildung zum Menschen wird
nicht gemacht durch Methoden, sondern durch
die lebendige Berührung von Persönlichkeiten,
welche fühlen, daß sie im besten Sinne
zusammengehören.»

Mit Recht hat Martin Simmen in einem
schönen, gründlichen Aufsatz Häberlin an die
Seite Pestalozzis gestellt und die Übereinstimmung

der erzieherischen Einsichten aufgezeigt.

Wie weise und erfahren der zweiundacht-

zigjährige Erzieher unci Philosoph war und
wie beglückend schlicht er belehren, wie gütig
er helfen konnte, zeigt seine Ansprache an der
Schlußfeier des Basler Lehrerseminars (1960).
Ganz selbstverständlich, als gäbe er ein
Jagderlebnis, flicht er in seine pädagogischen
Erinnerungen ein:

«Die pädagogische Wirkung bleibt aus,

wenn man pädagogisch wirken will. Sie stellt
sich nur dann ein, wenn sie gewissermaßen
unabsichtlich ist — nicht durch das, was wir
Erzieher sagen oder anordnen oder verlangen,
sondern durch das, was wir sind.»

Wenn ich noch von meiner ganz persönlichen

Begegnung mit dem Häberlinschen
Gedankengut reden darf, dann hebe ich die kleine
Schrift hervor «Vom Symbol in der Psychologie

und Smybol in der Kunst», weil sie Sinn
und Art großer Kunst ebenso schön wie wahr
lehrt, deutet als Erscheinung des Wesentlichen
und Ewigen, als Sichtbarwerden der Harmonie,
die uns trägt, hebt und verwandelt. Solches

Wissen ist in unserem Lande seltener als das

Amonshorn, und der Wanderer findet's auch
nicht auf den Bergen.

Häberlins Werk — ich habe sein philosophisches

Werk nicht berührt — ist durch die
deutschen Zustände boykottiert gewesen, und
es ist leicht nachzufühlen, daß Häberlin manche

Enttäuschung erlebt hat. Der Leser des

«Bündner Jahrbuches» hat's übrigens schwarz
auf weiß im Jahrgang 1959. Da erzählt er, wie
er im letzten Frühsommer wieder einmal in
sein Bündner Hochtal, ins Tuors, hinaufgestiegen

sei. «Ich mußte meine Seele wieder ein-

20



mal gründlich reinigen von dem Schmutz, der
sich immer wieder ansetzen will, mit Namen

Enttäuschung, Entrüstung, ja Ekel an der

Menschheit. Wie konnte Gott seine Schöpfung,
die ja sonst so herrlich und schön ist, dadurch

verunstalten, daß er in sie den Menschen
hineinsetzte, der ihren Frieden stört und, ewig
unzufrieden, auch mit sich selbst unzufrieden,

nur dazu da zu sein scheint, sich unci

seinesgleichen unglücklich zu machen? — Wen solche

Gedanken übermannen wollen, der gehe hin
und reinige sich; er suche ,die Höhe' auf.»

Im Val Tuors hatte der leidenschaftliche

Jäger und Bergfreund eine Maiensäßhütte. In
einer Ecke des Stiibcliens hing ein Wandkästlein

aus Arvenholz. Es war von altersher bis

auf den heutigen Tag zur Aufbewahrung der

Bibel bestimmt. Darin las er wieder und suchte

zu erfassen, was Gott eigentlich vorhatte, als

er den Menschen schuf. Er dachte über die
Ebenbildlichkeit mit Gott nach, über Gut und
Böse, über das Wesen des Menschen.

«Wie sollten wir aburteilen über ihn, wenn
Gott es für gut fand, ihn als Menschen zu

schaffen? Irrt er gar zu sehr, strauchelt er aul
dem Wege zum Guten, verfehlt er seine

Aufgabe, nun, so wollen wir ihm helfen. — Man
muß ab und zu ,in die Höhe' gehen, um den

Anfechtungen des ,Unterlandes' gewachsen zu
sein.» — Häberlins letztes Buch heißt «Das

Böse, Ursprung und Bedeutung»; die ersten

Exemplare sandte er vom letzten Krankenlager

aus.

Zu den namhaften Vertretern der schweizerischen

Pädagogik dieses Zeitabschnittes gehört
auch Carlo Sganzini, bis zum Tode im Jahre
1948 Professor an der Universität Bern. Auch
er verlangt eine wissenschaftlich-philosophische

Grundlage für alle Erziehungspraxis,
reine Schau, Theorie, die nicht schon durch
die Praxis getrübt ist. Diese seine Schau sieht
Sein und Werden im Rhythmus von katego-
rial gefaßten Phasen, sieht all clie mannigfaltigen

Strömungen, wie sie die Geschichte der

Pädagogik aufweist, als antinomische Gegensätze.

Ich denke, wir sind ihnen begegnet.

Nicht nur der Vollständigkeit halber, die

ja gar nicht zu erreichen ist, sondern ihrer Be¬

deutung wegen wäre noch der Anteil der
welschen Schweiz an der pädagogischen Literatur
zu nennen. Namentlich die Psychologie, und

zwar die experimentelle Psychologie, fand hier
Aufmerksamkeit, Pflege und Förderung. Cla-

parede kann (zusammen mit Binet) geradezu
als Schöpfer der experimentellen Pädagogik
bezeichnet werden. Oder ich erinnere an Pierre

Bovet, Direktor des «Institut des Sciences de

l'Education» (Institut Jean-Jacques Rousseau),
Gründer und Direktor (1925—1929) des

Bureau international d'Education, erinnere an

Adolphe Fernere, A. Malche, Robert Dottrens.

Für sie alle ist die Grundlage aller
Erziehungsmöglichkeit das exakte, wissenschaftliche
Studium des Kindes. Aber der Pädagogik unserer
welschen Schweiz müßte eine eigene Arbeit
gewidmet werden, mit ein paar Sätzen ist hier
nicht gedient. Jedenfalls scheint mir ihre
Wirkung weitreichender, als Sganzini, wie früher

gesagt, annimmt.

Nun sind wir mitten in unserer emsigen, un-
sichern und lärmigen Gegenwart angelangt.
Und wie sieht's da in unserer Schweizer Schule
aus? Trifft man daneben, wenn man sagt, daß
sie vor allem von der nutzbaren Magd Martha
— der Leser erinnert sich! — besorgt ist? Gut
besorgt war und ist. Klarer Aufbau des

Schulwesens: Kindergarten, Primarschule, Werk-
und Abschlußklassen, Sekundär-, Real- und
Bezirksschulen, Mittelschule, Hochschule. Sie

betreut auch die anerkannten Privatinstitute,
hält den Schulartikel (Art. 27) der Bundesverfassung

sauber, versüßt die Schulpflicht mit
Subventionen, sorgt für rechtzeitigen
Schuleintritt und für die Schuldauer, überwacht

Fürsorge und Jugendschutz. Sie sorgt für
schöne Schulhäuser, dreistöckig oder im
Pavillonstil, je nach Stimmung unci Laune der weisen

Ratsherren. Sie hat mit den Repetierschulen

und Drillschulen aufgeräumt. Fleute haben

ja auch die Rekrutenprüfungen nach Karl
Bürkis Vorschlag einen neuen Stil. Unsere

gute Martha hat noch in späteren Jahren, wo
Leichtsinnige ans Heiraten denken, das

Gymnasium nachgeholt, sich die Maturität erworben

unci soll jetzt auch, wie man hört, in den

Plochschulgebäuden aus- unci eingehen, von

21



vielen Professoren anerkannt und gelobt. Ohne
Spaß: die Schweizer Schule darf sich sehen

lassen. Wer Martin Simmens aufschlußreiche
Schrift «Die Schulen des Schweizer Volkes»

liest, hat den Eindruck, das Schweizervolk
stehe hinter seiner Schule und sei zum Opfer
bereit. Pestalozzi hätte sicher an mancher
Unterschule Freude, sähe er, wie da Herz, Plirn
und Hand geübt werden, Kräfte sich entfalten,
wie's treppauf von der Anschauung zum
Begriff geht. «Dia Plagla chönt's ja besser als

iich!», würde er lobend ausrufen. Sicher sind
auch manche Mittelschule, manche höhere
Stufe und privaten Institute zu loben. Das
Verhältnis Schüler—Lehrer ist vertrauensvoll
freier. Die psychologische Schulung, ja
psychoanalytische Kenntnis des Lehrers hat manchem

schwierigen Zögling schon helfen können. Die

Eigenart der menschlichen Entwicklungsstufen
findet Berücksichtigung. Die körperliche
Züchtigung wird nicht mehr so oberflächlich-affek-
tiv verteidigt und «angewendet», wenn auch
die Ohrfeige noch immer als erzieherisch
nahrhafte Frucht bis in die Lärchen- und
Arvenregionen hinauf geschätzt wird. Man denke

ferner, was alles an methodischen Rezepten
durch die gierigen Lehrerreihen geht; was alles

außer der Schule noch geschieht an Musik-,
Tanz- und Rhythmikschulung. Die Schweizer

Fürsorge und die Schulung Anormaler ist
zweifellos in mancher Hinsicht vorbildlich. Die
Schweiz hat den ersten Lehrstuhl für Heil-
pädagogik geschaffen.

Ja, und all das, was in Konferenzen debattiert

wird, wieviel an Aufsätzen, Vorträgen,
Vorschlägen, Rezepten, Berichten, Beispielen
erscheint! «Schließt, Augen, euch! Hier ist
nicht Zeit / Sich staunend zu ergötzen.» Man
spricht denn auch bereits vom «Schulbetrieb»,
was nun freilich mit der zartfüßigen, verwöhnten

ätherischen Göttin — der Leser erinnert
sich! — nichts zu tun hat; ja man spricht von
Schul-Not! Nicht erst heute.

Im Jahre 1927 erließ Willi Schohaus im
«Schweizer Spiegel» eine Rundfrage: «Worunter

haben Sie in der Schule am meisten
gelitten?» Einige hundert Beiträge liefen ein, die
Schohaus sein Buch «Schatten über der Schule»

(1930) untermauerten. Ich will nicht wiederholen

oder zusammenfassen, was der bekannte
Erzieher Kluges und Kühnes, Erfahrenes und
Geplantes sagt über den Lehrer und den Schüler,

über Schulhaus und Schulbank, über Zeugnis

und Schulaufgabe und über vieles andere.
Sicher hat das vieldiskutierte Buch mit dem

schlagenden Titel seine Wirkung gehabt. Wir
haben das neue Schulhaus mit heller Fensterflucht,

Gartengrün vor den Mauern, Tischchen
und Stuhl für jeden Schüler, herrliche
Turnhallen, einen Flügel im Singsaal. Der
Lehrerspucknapf mit Sand oder Sägemehl, der mich
als Knaben so sehr mit Ekel erfüllte, ist
verschwunden. Aber man kann im vornehmsten
Salon Sorgen haben. Und das Übel ist eben

nicht verschwunden. Darum erschienen weiter
Hans Rhins Kritik an der Mittelschule, Arthur
Freys «Pädagogische Besinnung», welcher die
Schweizer Seminardirektoren vorbehaltlos
zustimmten und ihr Präsident Chevallaz das

Vorwort schrieb, erschienen Walter Guyers
kritische Ausführungen, jüngst Willi Wagners
«Unsere Schule, Erziehung und unsere Zeit»,
Plans Zbindens kritische Auslassungen und
wohl noch dies und das, was ich nicht kenne,
weil ich, wie die Deutschen heute sagen, den

Mut zur Lücke haben möchte.

Was soll man zu all diesen Kritiken sagen?

Ich will mich größter Kürze befleißen, damit
allfällige Leser meines Aufsatzes mich nicht
der langweiligen Plauderei bezichtigen.
Zunächst: man soll auf sie hören, und die
Schulmeister sollen darob nicht ertauben. Die
Diskussion schon kann nützlich sein.

Ich habe in einem früheren Kapitelchen von
einer recht glücklichen Schulzeit meinerseits
gesprochen, obwohl bereits der Ungeist im
Schwammbüchslein neben der Bohne, die
keimen sollte, saß. Eine optimistische Zeit, eine
Festspielzeit durchsonnte unsere Schule. Fleute
aber schaut eine Zeit voll Angst und Spannung,
voll Hast und Hetze ins Schulzimmer. Von
allen Seiten wird die heutige Schule angegangen

und beansprucht; immer heißt's: «Wir
müssen bei der Jugend anfangen; die Schule
muß, die Schule soll...» Den einen fordert sie

zu viel, den andern zu wenig. Welche Unruhe

22



brandet auf die Jugend los! In der Freizeit,
auf der Straße, zu Hause, überall lärmt,
schmettert, jazzt, trommelt, jodelt es auf den

jungen Menschen ein. Die Schule müßte, das

betone ich nun vor allem, ein Gegengewicht
schallen. Sie müßte eine Stätte der Stille und
Ruhe sein. «Ohne innere Ruhe wallet der
Mensch auf wilden Wegen; Durst und Drang
/u unmöglichen Fernen rauben ihm jeden
Genuß des nahen gegenwärtigen Segens und jede
Kraft des weisen, geduldigen und lenksamen
Geistes.» So sagte Pestalozzi, der ewig Gejagte.
Was aber ist denn diese innerste Stille und
Ruhe? Sie ist gesammelte Kraft und gleichzeitig

Offensein und Empfänglichkeit für alles

Schöne und Große. In der geheimnisvoll
verdämmerten Brunnenstube dieser Stille und
Ruhe spiegeln sich die Sterne. (Von allen
methodischen Vorkehren der Montessorischule
haben mir die Silentiumübungen am besten

gefallen.) Diese Stätte der Stille, der Konzentration,

der besonnenen Ruhe und nachdenklichen

Arbeit zu schaffen ist um so wichtiger,
als das Elternhaus Ruhe und Stille nicht überall

mehr bietet. Der Sonntag hat sie auch nicht
mehr. Gott ist aus der Welt geflohen.

Ruhe und Stille aber sind die Voraussetzung
für alles religiöse Erlebnis. Gott steigt aus der
Stille. Und die religio ist jene feste Bindung,
ohne die der Mensch umherirrt «auf wilden
Wegen». Stille ist auch die wartende Stunde
für alles Schöne, für das Lied, das Gemälde,
die Dichtung. Aber ich will nun nicht von
«lächern» und methodischen Fragen reden.

Nur dies: man kann m. E. nicht mit
irgendwelchen methodischen Maßnahmen alles

regenerieren. Wir leben in einem Zeitalter der
beherrschenden Technik; die moderne Wissenschaft

und der totale Staat sind die Folge des

Wesens dieser Technik. Der Glaube an den

Stoff, an das Wissen und seine Macht, der
Intellektualismus und Materialismus gehören
dazu. Martin Heidegger meint, nur wenige,
Machtlose, seien heute vermögend und bereit
zu denken und denkend zu erfahren, daß
«diese Weltveränderung» kein neues Zeitalter
beginne, vielmehr ein schon bestehendes in
seine äußerste Vollendung hinaustreibe. Dieses,

unser Zeitalter, ist, um mit clem Philosophen

fortzufahren, eine Zeit des rechnenden
Denkens. Das eigentliche, das sinnende Denken,

das die «Ur-Kunde des Seins erkundende
Denken», lebt nur noch in Reservationen. Das

rechnende Denken wirkt von seinem Nutzen
und Erfolg her, behext den Zeitgeist und
sieht sich dadurch in seiner Wahrheit bestätigt.

Um so nachhaltiger brauche es dies, daß

unauffällig hier und dort einige geringe Körner
gesät werden, auch wenn das meiste auf die
O '

festgewalzten Fahrbahnen des technischen
Vorstellens falle unci dort überfahren werde.

Also: unauffällig, aber unentwegt die neue
Saat auswerfen! Weniger reklamefreudig
Reformen ankünden. Weniger laut Neues
versuchen. Weniger hektisch Heilmittel anpreisen.

Unauffällig, aber unentwegt, die Parole
scheint mir gut. Über die Schule von morgen
zu reden, überlasse ich andern.

23


	Pädagogische Strömungen seit Pestalozzi [Schluss]

