
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 1 (1959)

Artikel: Sankt Johannistag

Autor: Caduff, Gian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-971841

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-971841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sankt Johannistag
VON Gl AN CADl'FF

Wie allenthalben im christlichen Abendlande,

so stand der Johannistag des 24. Juni
auch bei unseren bündnerischen Vorfahren
dereinst in hohem Ansehen. Bis um die Mitte
des letzten Jahrhunderts zählte Sankt Johanni
zu den wichtigsten und beliebtesten Volksfesten

des Jahres. Wettspiele, üppige
Mahlzeiten, Freudenfeuer und Tanz kennzeichneten

das Johannisfest, das, ähnlich der
Neujahrswoche, als ein bedeutsanier Wendepunkt
des Jahreslaufes gefeiert wurde. Im Engadin
genossen an diesem Tage sogar die Schulkinder

das Recht einer eigenen Tanzveranstaltung

(wie heute noch an Ghalanda-Marz), und
die Jugend des Schamsertales stieg in die
Maiensäße hinauf, um dort bei gemeinschaftlichem

Schmaus, bei Tanz und mannigfachen
Orakelspielen den Gedächtnistag Johannes
des Täufers feierlich zu begehen.

Daß der Name dessen, der von der
Vorsehung dazu auserwählt ward, den Heiland
zu taufen, in den christusgläubigen Völkern
und Ländern eine Ungewöhnliche Verbreitung
gelunden hat, ist keineswegs verwunderlich.
1st doch kein Name mit dem Ursprung und
Wesen der christlichen Taufe enger verknüpft
als der des Täufers am Jordan. Im Volksglauben

früherer Zeiten gewann die Taufe denn
auch erhöhte Bedeutung und besondere

Wirkungskraft, wenn man den Täufling auf den

Namen des von Gott gesandten Täufers
taufte. Heute noch begegnet man vielfach der

abergläubischen Vorstellung, daß die Träger
dieses heiligen Namens einen besonderen
Schutz gegen Gefahren und Einheil genießen.
«Wo im Hause ein Johannes wohnt, schlagen
Donner und Blitz nicht ein», heißt es in
Süddeutschland. Nach altem Schatzgräberglauben
muß man Johannes heißen, um verborgene
Schätze heben zu können. Wer wollte sich, in

Anbetracht solcher Vorteile dieses Namens,
noch darüber wundern, daß es der Johannesse
und Hansen so viele gibt? Wer den Hansen
das Recht absprechen, den Ehrentag ihres gro¬

ßen Namenspatrons, wie es vielerorten noch
Brauch ist, in festlicher Gemeinschaft und mit
ganz besonderer Intensität zu feiern?

Die große Beliebtheit und Popularität, die
das Johannisfest als solches in früheren Zeiten

allenthalben genoß, darf nun freilich
nicht, wie dies bisweilen versucht wird, auf
die starke Verbreitung des Namens Johannes

(und seiner verschiedenen Ableitungsformen)
zurückgeführt werden. Und ebensowenig
finden wir im Leben und Wirken des Täufers
selber irgendeine Veranlassung zu dieser

Popularität seines Gedächtnistages, irgendeine
Beziehung zu den geräuschvollen Sitten und
Gebräuchen, die das Johannisfest zu solcher

Beliebtheit erhoben haben. Die Gegensätze
sind allzu offenkundig: üppige Zechgelage,

Jubel, Freudenfeuer, Tanz und Liebeszauber
sind die typischen Merkmale des Johannisfestes,

«Johannes aber selbst hatte» — so
berichtet Matthäus — «ein Kleid von Kamelhaaren

und einen ledernen Gürtel um seine

Lenden, seine Nahrung aber waren
Heuschrecken und Waldhonig».

Es wäre ein eitles Unterfangen, die
Zusammenhänge zwischen dem asketischen Büßerleben

Johannis und den ausschweifenden

Volksgebräuchen seines Geburtsfestes ergründen

zu wollen. Diese Volksgebräuche stehen

zum Täufer in keinerlei Beziehung. Sie gelten,
ihrer ursprünglichen Bedeutung nach, ja auch

nicht ihm, sondern dem heidnischen Sonnengott,

dessen Mittsommerfest durch das

Gedächtnisfest des christlichen Heiligen
verdrängt werden sollte.

Im Sonnenkult vorchristlicher Zeiten fielen
die höchsten religiösen Feste auf die Tage,
die für den Stand der Sonne von besonderer

Bedeutung sind: auf den längsten und den

kürzesten Tag des Jahres und auf die beiden

Tag- und Nachtgleichen im Frühling und im
Herbst. Es sind dies die vier Tage des Jahres,

die als sogenannte «Sontuvencl-Tage» das

Sonnenjahr in vier gleiche Zeitabschnitte teilen.

43



Ein bunter Kranz vielgestaltiger Bräuche
und religiöser Opferriten, durch die der
sonnengläubige Mensch sich der Gunst und Huld
der lichtspendenden Gottheit zu versichern
suchte, umrankte dereinst jede der vier
Sonnenwenden. Mächtige Feuer loderten vom
göttlichen Hain gen Himmel; unter
feierlichem Zeremoniell des Priesters und
kidtischen Reigen der Jugend wurden geheiligte
Pflanzen, Früchte und Tiere tier Sonne

geopfert. Feuerräder rollten von den Höhen zu

Tal, Glühscheiben flogen durch die Nacht —

bildliche Nachahmungen der Sonnenscheibe,
durch die der Primitive die Bahn der Sonne

zu beeinflussen, ihren befruchtenden Segen
auf Mensch, Tier und Fluren herabzuzaubern
wähnte.

Wenn man sich vergegenwärtigt, mit
welcher Zähigkeit das Volk von jeher an seinen

altüberlieferten Festen und Bräuchen festhält,
so kann man sich leicht vorstellen, tlaß es die
Pioniere des Christentums einen harten Kampf
kostete, die traditionstreuen Massen ihrer
alten Heidenfeste zu entwöhnen. Es zeugt von
dem feinsinnigen Einfühlungsvermögen dieser
Pioniere, wenn sie die alten religiösen
Überlieferungen nicht rücksichtslos-fanatisch
unterdrückten, sondern die in der Seele des Heidenvolkes

verankerten Sitten und Institutionen
möglichst schonungsvoll den Zwecken der
Kirche dienstbar gemacht haben, indem sie

die höchsten Feste des christlichen Kirchenjahres

eben auf die vier Termine der alten
Sonnwendfeste verlegten, um durch diese

«Taktik der Ersatzgabe» das Brauchtum des

heidnischen Naturdienstes allmählich zu

verdrängen und zu überwinden.
So wurde das altgermanische (ursprünglich

den Seelen der Verstorbenen geweihte) «Jul-
fest», das mit clem Tage der Winter-Sonnenwende

begann und 12 Tage dauerte, durch
clas Weihnarhtsfest, die Epiphaniasfeier und
die dazwischenliegenden «Zwölften» ersetzt.
Auf den ungefähren Zeitpunkt des heidnischen

Friihlings-Sonnwendfestes mit seinen

vielförmigen Vegetationsriten trat die
Fastnacht und die (durch bestimmten Intervall
von ihr getrennte) Gedächtnisfeier der Auf¬

erstehung Christi. Und um den Termin der
Sommer-Sonnenwende, den längsten Tag des

Jahres, gruppiert sich im christlichen Kalender

wieder eine Reihe dereinst hoher,
bedeutungsreicher Kirchenfeste, die heute freilich
nicht mehr alle zu den gebotenen Feiertagen
zählen. Da ist tier in früheren Zeiten von
zahlreichen Volksgebräuchen umrankte
Gedächtnistag des Märtyrers Sankt Veit am
15. Juni. Auf den 24. Juni lällt das Geburtsfest

Johannis des Täufers, auf den 26. tlas Pa-

tronatsfest der Märtyrer Johannes und Paul
und auf den 29. die Feier der Apostelfürsten
Peter und Paid. Aber auch diese Vielfalt
christlicher Feste, die von der Kirche auf die
Zeit um die Sommer-Sonnenwende verlegt
worden sind, hat die Volksseele dem Bann
des alten Sonnenkults nicht zu entfremden
vermocht. Das herkömmliche Brauchtum blieb
auch weiterhin bestehen, mit dem einzigen
Unterschied, daß seine Zweckbestimmung aid'

christliche Namen umgeschaltet wurde.
Vornehmlich an das Johannisfest hat sich eine

Menge heidnischer Sitten und Glaubensvorstellungen

festgeheftet. Mit dem Gedächtnistage

des heiligen Täufers ist der ganze
unheilige Zauber der alten Sonnwendfeier, ist
deren Aberglaube, deren Orakelwesen und
dämonenbannendes Ritual bis auf unsere

Gegenwart herübergeströmt.
In Schlesien, in Süddeutschland und im

ETnterinntal hat die Sitte des Johannisfeuers
bis zum heutigen Tage mythisch-religiösen
Charakter bewahrt. Die flammende Glut wird
von den Burschen und Mädchen des Dorfes

umtanzt und, wenn sie dem Erlöschen nahe
ist, paarweise übersprungen, weil das
Johannisfeuer nach altem Volksglauben die menschliche

Fruchtbarkeit fördert. Der gleichen
Glaubensvorstellung entspringt der in Frankreich

verbreitete Brauch, das Johannisfeuer
vom jüngstvermählten Ehepaar des Dorfes
entzünden zu lassen. Das Hineinschauen ins

Johannisfeuer schützt vor Augenkrankheiten,
namentlich wenn man durch Blumenkränze
von Johannisblumen hindurchsieht. Der
Rauch des Feuers hat reinigende Kraft; er
verscheucht nicht nur Hexen und böse Dä-

44



monen, sondern schützt auch tlie Fluren vor
Ungeziefer und Wetterschäden, weshalb man
immer aid eine möglichst starke Rauchentwicklung

bedacht ist. Auch der Asche und der

Kohle des Johannisfeuers schreibt der
Volksglaube besondere Zauberkräfte zu. Uie Asche

wird an den Rändern der Acker und Gartenbeete

hingestreut, um deren Fruchtbarkeit zu

fördern; die Kohle vergräbt man als Schutzmittel

gegen Krankheit und llngewitier unter
tlie Türschwelle des Hauses.

*

«Sommer-Sonnenwende» — so sagt der
römische Schriftsteller Plinius —, »das ist der

große Wendepunkt des Jahres, eine große
Weltbegebenheit. Es war gebührend, daß die
Natur tliesen entscheidenden Punkt mit
unzweifelhaften Merkmalen bezeichnete. Solche

hat sie denn auch dem Landmann an die
Hand gegeben, an eben diesem Tage die Blätter

sich wenden und so ein Zeichen des

vollendeten Sonnenlaufs sein heißen.»

Der Aberglaube, daß am Tage der Sommer-

Sonnenwende, beziehungsweise am Johannistage

die Blätter gewisser Pflanzen sich wenden,

ist noch heute viellach verbreitet. Aber
auch durch andere sichtbare Zeichen und

Wandlungen offenbart sich der Johannistag
in der Natur als ein entscheidender Wendepunkt.

«Die Engerlinge arbeiten bis Sankt Jo-

hanni und hernach nicht mehr», behauptet
eine alte Landwirtschaftsregel von Pasqual,
während der Bauer des Lungnezertales die

Beobachtung gemacht haben will, daß mit
Sankt Johanni das Euter der Zeitkühe sich

zusehends zu entwickeln beginnt. In Flond
hinwieder galt die Regel; «AVenn die Bienen vor
Sankt Johanni nicht schwärmen, so gehen sie

ein.»

Aus der Surselva sind, der Rätoromanischen
Chrestomathie zufolge, verschiedene

Landwirtschaftsregeln überliefert, denen der
Aberglaube zugrunde liegt, daß der Vortag von
Sankt Johanni («la vigielgia de sogn Gion-
stad») für gewisse Hantierungen in Feld und
Garten von ausschlaggebender Bedeutung sei:

«Am Vortag von Sankt Johanni soll man den

Knoblauch aufbinden, sonst versinkt er.» —

«Die Kartoffeln, die man am Vortag von Sankt

Johanni häufelt, bleiben von der Seuche
verschont.» — «Wenn man den Kabis am Vortage

von Sank Johanni vor dem Mittagläuten
häufelt, so bleiben die Raupen fern, und die
Pflanzen gedeihen zu dicken Köpfen.»

Auf der Höhe des Jahres stehend, ist der

Johannistag für das Wetter der Folgezeit und
für die bevorstehende Ernte vorbestimmend,
wofür wieder tier surselvische Volksmund
interessante Belege liefert: «11 luft s. Gion regia

tutta stad» — zu deutsch: «Der Wind des

Johannistages herrscht den ganzen Sommer
über.» «Plievgia sogn Gion, piarcla mintga
spigia siu graun» — «Regnet es an Sankt
Johanni, so verliert jede Ähre ihr Korn.» «Bi

sogn Gion, bia fretg» — «Schöner Sankt
Johannistag, reiche Frucht.» «Cont' il cucu
suenter sogn Gion, dat ei in car onn» — «Singt
der Kuckuck nach Johanni, so gibt es ein

teures Jahr.»
Johannistag und Johannisnacht sind

überhaupt voller Wunder und für zahlreiche
Zauberbräuche der einzige erfolgversprechende
Termin. Am Vortage von Johanni erblüht,
reift und fällt (nach surselvischem Volksglauben)

die Blüte des Farnkrauts. Wenn man
diese Blüten während des Mittagläutens
sammelt, verwandeln sie sich in Gold. Im
Münstertal war es bis vor wenigen Jahrzehnten
Brauch, in der Mitternachtsstunde von
Johanni dreigabelige Zweige der Traubenkirsche
(«alossa») zu schneiden, die als Wünschelruten

Verwendung fanden. «Wer an Sankt

Johanni Kristalle gräbt, tier findet einen
Schatz», heißt es in der Cadi, und ebenda

begegnen wir dem auch in der Westschweiz
verbreiteten Volksglauben, daß man sich von
Warzen und Sommersprossen befreien könne,
wenn man sich an Johanni während des

Mittagläutens in fließendem Wasser wasche. Von
der Krätze («scarpetla») werde geheilt, wer
sich am Morgen von Sank Johanni vor
Sonnenaufgang im Wiesentau wälze. Im Friau-
lischen gilt tier Johannistau als das Blut des

enthaupteten Täufers, und man glaubt den

Heiligen zu beleidigen, wenn man an diesem

45



Morgen die Wiesen auf andere Art als barfuß
betritt.

Unverkennbare Überreste altheidnischen
Fruchtbarkeits- und Regenzauber.; birgt der

Johannisbrauch, der sich in einigen Dörfern
des Engadins bis auf die Gegenwart erhalten
hat. In Zuoz und Cinuskel lauern die
Burschen am Abend von Sankt Johanni den Mädchen

auf, um sie aus hölzernen Rohren, den

sogenannten «squitaroulas», mit Wasser zu

bespritzen. Die Mädchen von Guarda und
Ardez erwidern diesen wunderlichen Liebesdienst,

indem sie die Burschen mit Eiern,
dem Sinnbild der Fruchtbarkeit, beschenken.

Auf ein aus vorchristlicher Zeit stammendes

Opfermahl scheint das im Münstertal übliche
«Ziegenfest» zu deuten, das ein Gewährsmann

von Santa Maria wie folgt schildert: «An
Johanni hat die Jugend heute noch das Recht,
alle Ziegen des Dorfes zu melken. Die erwachsenen

Burschen und Mädchen versammeln
sich am Abend vor dem Dorfe und warten
dort, bis tier Geißhirt mit der Herde von der
Weide heimkehrt. Dann werden sämtliche
Ziegen angehalten und auf dem Platze gemolken.

Aus der Milch und anderen Lebensmitteln,

die man von Haus zu Haus sammelt,
wird ein Gemeinschaftsmahl zubereitet, zu
dem auch der Ziegenhirt eingeladen wird.
Nach der Mahlzeit wird die ganze Nacht
hindurch getanzt.»

Der Umstand, daß die Milch in heidnischen
Vegetationsriten allgemein als Opfergabe
Verwendung findet, legt allein schon die

Vermutung nahe, daß dieser münstertalische
Brauch kultischen Ursprungs ist. In alten

Volksgebräuchen des Balkans hat sich das

Milchopfer vielfach bis auf die Gegenwart
erhalten und dies just im Zusammenhang mit
dem Johannistag. Beim Johannis-Stein im
Pleskauschen (Großrußland) versammeln sich

alljährlich in der Johannisnacht die Bewohner

der umliegenden Ortschaften zti einer
Andachtsübung seltener Art: Auf dem Stein werden

Wachskerzen aufgestellt und unter
feierlichem Zeremoniell Gaben dargebracht,
worunter auch Milch, die «kniend an vier
Donnerstagen gemolken worden ist».

Am zahlreichsten und mannigfaltigsten ist

in Romanisch-Bünden gegenwärtig jene
Gattung von Johannisbräuchen, die — trotz aller
christlichen Verkleidung ihrer ursprünglichen
Zweckbestimmung — noch deutliche Spuren
alten Baum- und Pflanzenkuhs aufweist. Im
Oberhalbstein werden am Vortage von
Johanni Feldblumen gesammelt und, zu

Büscheln zusammengebunden, an den Mehltrog
gehängt. Wer diese Flandlung frommen
Gemütes und unter Hersagen dreier Paternoster
vornehme, werde das ganze Jahr über Mehl
im Troge haben. In Seewis (bei llanz) war es

bis zu Anfang dieses Jahrhunderts Brauch,

grüne Nußbaumzweige an Fenster- und
Türpfosten aufzuhängen, «weil Johannes» — so

lautet die Begründung dieser Sitte — «der

Vorlauter Christi war und damit er auch unser

Vorläufer sei und uns ins Paradies tühre,
wenn wir dereinst sterben».

Eine im Quellgebiet des Rheins übliche
Variante dieses [ohannisbrauches wird in der
Rätoromanischen Chrestomathie folgenderweise

geschildert: «Am Vortage von Sankt
Johanni werden bei uns während des Mittagläutens

Blumen, hauptsächlich die Sankt
Johannisblume (,Flur sogn Gion') gepflückt, die

man bündelweise außen an den Fensterbalken
des Hauses aulhängt. Es wird behauptet, daß

diese Blumen, die am Vortage von Sankt
Johanni während des Mittagläutens gepflückt
werden, gesegnet seien und daß sie das Haus

vor Blitz und Ungewitter schützen.»

Unter dem Namen «Flur sogn Gion»
versteht der Rätoromane die Wucherblume
(Chrysanthemum Leucanthemum), die in der

deutschsprachigen Schweiz als «Große
Gänseblume», als «Marienblume» oder «Große Mar-

grite» bezeichnet wird. Wenn die gleiche
Blume vielerorten auch unter dem Namen
«Maßliebe» bekannt ist, so dürlte just diese

Bezeichnung mit dem Brauchtum des

Johannistages in Beziehung stehen. Ist sie doch die
Blume, an der zu Sankt Johanni die Liebe der
oder des Auserwählten «gemessen» wird,
indem die Verliebten unter Hersagen
altüberlieferter Orakelformeln deren weiße Strahl-
blütchen eines ums andere loszupfen:

46



«Er liebt mich
Von Herzen,
Mit Schmerzen,
Über alle Maßen,
Kann mich gar nicht lassen:

liin klein wenig.
Gar nicht.»

Dieses Orakelspiel ist heute allerdings nicht
allein an Johanni, sondern auch zu anderen
Zeiten üblich. Ursprünglich aber scheint es

auf den Johannistag beschränkt gewesen zu

sein, und zwar kam dem Orakel volle Gültigkeit

nur dann zu, wenn die Befragung der
Maßliebblume an einem Kreuzweg und
während des Abendläutens erfolgte. Auch galt es

als Vorschrift, daß die Zeremonie insgeheim
vollzogen und von niemandem beobachtet
werde.

Aber auch dem Mädchen, das noch nicht in
der glücklichen Lage ist, seinen Freier zu
kennen, bietet der Johannistag Gelegenheit zur
Erforschung seines Liebesschicksals, wobei
wieder die «Flur sogn Gion» als Zaubermittel
dient. Wenn eine Jungfrau — so behauptet
der surselvische Volksmund — am Johannisabend

während des Zunachtens Johannisblumen

sammelt, diese mit einem weißen und
einem roten Seidenband zusammenbindet und
unters Kopikissen steckt, so erscheint ihr im
Traume die Gestalt dessen, der sie zum Altar
führen wird.

Weniger diskreten und weniger dezenten
Formen von Liebesorakeln begegnen wir in
den Johannisbräuchen der süddeutschen und
österreichischen Gebirgsländer, wo die Mädchen

(einer Darstellung Richard Beitls
zufolge) gemeinschaftlich die Johannisblumen
pflücken und diese zu Kränzen winden. Wenn
die Kränze gellochten sind, werden sie auf
den nächsten Baum geworfen. «Das Mädchen
findet noch in diesem Jahre seinen Mann,
wenn der Kranz beim ersten Wurf in den

Zweigen hängenbleibt. Der zweite Wurf gilt
für das zweite Jahr und so fort. Das Mädchen,
das noch Genaueres wissen will, stellt sich mit
einem Strauß Johannisblumen in der Hand
auf einen Kreuzweg. Wenn ein junger Mann
ties Weges kommt, läuft ihm das Mädchen

entgegen und wirft ihm den Strauß vor die

Füße. Beachtet er ihn und hebt ihn auf, so

werden die beiden ein Paar. Tut er es nicht,
so versucht es die Heiratslustige noch einmal
in der entgegengesetzten Wegrichtung. Geht
es auch diesmal nicht nach Wunsch, so wird
der letzte erlaubte Versuch unter besonderen
Maßnahmen angestellt: Das Mädchen stellt
sich mit geschlossenen Augen auf eine Hacke
und dreht sich einigemale in die Runde.
Sobald sie die Augen öffnet, verfolgt sie die

Richtung ihres Blickes. Mit klopfendem Herzen

schreitet das Mädchen in der Richtung
los, die ihm das Orakel gab, und seien es auch
Saatfelder und Sturzäcker. Begegnet sie einem
Mann, dann läuft sie ihm mit offenen Armen
entgegen; denn er ist für sie bestimmt. Weh
demjenigen — so schreibt der Gewährsmann
dieses Berichtes an den Volkskund-Forscher
Beitl —, weh demjenigen, der das Treiben
unserer Landmädchen an diesem Tage nicht
kennt und eine mit ausgebreiteten Armen auf
sich zustürzen sieht — er wird davonlaufen,
und müßte er auch, wie Joseph dem Weibe
Potiphars, ihr seinen Rock zurücklassen!»

Ob die Johannisblume, die in den eben

geschilderten Orakelbräuchen über das

Lebensschicksal Auskunft geben und zur Erfüllung

der Liebeswünsche verhelfen soll, wohl
identisch ist mit jenen «s. Iohans bluomen»,
die dereinst auch als Heilmittel gegen die
Liebe Verwendung fänden? In der
Handschriftensammlung des bündnerischen
Staatsarchivs findet sich ein aus dem 15. Jahrhundert

stammendes «Arzneibuch», das über die
verschiedensten Heilmethoden und Medikamente

belehrt, die ton den Heilkundigen
damaliger Zeit verordnet wurden. Unter
zahlreichen anderen Heilrezepten enthält dieses

Buch auch ein Rezept gegen «Liebesmelancholie»,

das folgenderweise lautet:
«Item welcher ein solicher melancolinus

wäre, also das er weder tag noch nacht rue
hette in seynem haubtt und alle zeytt geren
bey frowen sevn wolt, der nerne bey sich diser
s. Iohans bluomen oder krut oder wurtzel, sin

fantasy und boeser wille wiirt gewandelt zuo

guotem. Und solt domit gedenken dye küsch-

heyt sant iohansen und ym opffern eyn pater

47



noster und ave maria und eyn credo, du wirst
erloset von disser boesen melancoly on

zweyffel.»
Ein ähnliches Heilrezept ist auch in einer

alten Sage aus dem bernischen Rohrbach iiber-

liefert: «Einisch isch e Burefrau zum Wase-

dokter cho u het gchlagt, ihrersch Meitli striclt
de Buebe noh. He, es soll Sant Johannis-
blueme-Tee trinke; es bessere so chli, chli,
aber chömm de gärn ume.»

Spätherbst in Davos

Nun sind die Wiesen goldenbraun
In letzte Freud versunken,
Die Wälder stehen wie ein Zaun
Vor lauter Schaun
Ins Himmelblaue trunken.

Es schwirrt ein Tuubenllug durchs Tal
Zur mittäglichen Stunde,
Er schimmert silbern, ohne Zahl
Im Sonnensaal

Wie eine frohe Kunde.

Es orgelt noch im Bienenhaus
Und riecht nach goldnen Tropfen.
In Eile rafft die kleine Maus
Den Körnerschmaus,
Sie hört den Winter klopfen.

Die Lärchen feiern froh ihr Fest

Und fangen an zu glühen,
Bis leis das Tal, gleich einem Nest,
Von Ost nach West
Sich duckt ins Flockenblühen.

Da streif ich ab die Wanderschuh
Und alle meine Sorgen,
O Gott, du schenkst mir linde Ruh
Und neue Freud für morgen.

R. M. Steenaerts

48



WW \ 0\/L \ SCHI [1 1 Ll)\


	Sankt Johannistag

