
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 1 (1959)

Artikel: Pädagogische Strömungen seit Pestalozzi

Autor: Schmid, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-971836

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-971836
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wir veröffentlichen nachstehend den ersten Aufsatz einer Artikelserie

Pädagogische Strömungen seit Pestalozzi
VON MARTIN SCHMID

«Das Urbild, die Urvorstellung aller Vorstellungen
ist der Mensch, der Gottes Ebenbild ist. .»

«Die Idee des Menschen ist unsterblich: sie bleibt
Wille in der Natur und Vorstellung in unserem
Geiste ...»

1.

Vor, ich weiß nicht wieviel, Jahren hat sich

die «Neue Zürcher Zeitung» an prominente
Leser mit der Frage gewandt, welches ihr
bevorzugtes Buch sei. Die gescheite Maria Waser

antwortete: «,Der Sinn der Heiligen Schritt'
der deutschen Schriftstellerin und Dichterin
Ricarda Huch.» Aus diesem Werk, das ich
selber sehr schätze, habe ich zwei Sätze ausgelesen
und als Glockenruf meinen Betrachtungen
vorangestellt. Sie geben das Grundthema
einschränkend wie ausweitend und vertiefend

an; denn nicht darum kann es sich handeln,
wie das Schulwesen in dem versunkenen
Zeitraum seit Pestalozzi ausgebaut winde, wie
Elternhaus und Schule aufeinander abgestimmt
oder auch nicht abgestimmt wurden; nicht
um Schulbetrieb geht es (auch nicht um
Vollständigkeit nach irgendeiner Richtung),
sondern um die geistigen Strömungen; darum

geht es:

wie das Menschenbild erkannt und geformt
wurde, wie es verwischte im Weltgebraus, wie
wir es suchen in neuer unci verworrener Zeit.

Darum gehe ich auf Pestalozzi zurück. In
ihm tritt dies Suchen und Ringen ergreifend
zutage. Wer ist dieser Pestalozzi? Er ist der
Lehrer der Lehrer, der ein halbes Jahrhundert
nach einer besseren Unterrichtsmethode
gegraben hat, ein Schriftsteller, Verfasser der
ersten schweizerischen Bauernerzählung, ein
Sozialreformer, ein Philosoph, ein Narr, zu gut
für die erbarmungslose Welt, ein Prophet, dessen

Leben immer wieder in Verkennung unci
Verlassenheit mündete. So lauten die verschiedenen

Antworten, und jede dieser Antworten
hat ein bißchen recht. Und der «Narr»? Dosto¬

jewski ging am «Don Quichotte», als er über
seinem großen Roman «Idiot» sich quälte, die
Erkenntnis auf, daß er dem Leser den Heiligen
nur nahebringen könne, wenn er ihm einen

Zug cler armen Lächerlichkeit gebe. So gehört
auch dieser Kohlenstrich des Wunderlichen
und Lächerlichen zur Größe Pestalozzis.

Man wundert sich zuerst, wenn man seinem
äußeren Leben folgt, daß er sein von Not,
Kampf, Niederlagen und Schmähungen
gepeinigtes Leben ertrug, und entdeckt, wie ich
meine, wenn man genau hinsieht, das Geheimnis.

Er schreibt einmal seiner geliebten Anna
Schultheß:

«Und in Absicht auf den Ehestand muß ich
Ihnen sagen, meine Teure, daß ich die Pflichten

gegen meine geliebte Gattin den Pflichten

gegen mein Vaterland untergeordnet halte und
daß ich, ungeachtet ich cler zärtlichste
Ehemann sein werde, es dennoch für meine Pflicht
halte, unerbittlich gegen die Tränen meines
Weibes zu sein, wenn sie jemals mich mit
denselben von der geraden Erfüllung meiner
Bürgerpflicht, was auch immer daraus entstehen

möge, abhalten möchte» (1767).
Hier sehen wir Pestalozzi für einen Wimperschlag

lang auf den Grund seiner Seele; hier
blitzt für Sekunden die verhaltene Lohe auf,
die ihn in immer neuen Taten und Niederlagen,

in Glück und Not, in Erhöhung und
Erniedrigung, in Haß und Verfolgung
gebrannt und geprägt hat. Es ist das Wissen um
die Berufung, das Zeichen des Gezeichneten,
das Mal des Schöpferischen, die Kraft, die ihn
verpflichtet, treibt und trägt, die Sendung, um
die er in begnadeten Stunden weiß.

Zeitgenossen berichten, daß kein Porträt
Pestalozzis Antlitz auch nur einigermaßen
wiedergebe, und der brave Ramsauer, Zögling
Pestalozzis und sein Helfer während sechzehn

Jahren, erzählt, Pestalozzi hätte im ersten

15



Augenblick ein zum Erbarmen häßliches
Gesicht gehabt, braun, blatternnarbig und voller
Runzeln. Aber wenn er zu sprechen anhob,
ward sein Gesicht voll Geist und Leben. Die
schöne und geschulte Jungfer Schultheß
antwortete auf die Frage der Gespielinnen, warum
sie einen so häßlichen Menschen heirate: «Er
hat doch eine schöne Seele.» Aber sie erfuhr
auch bald und immer wieder die Wahrheit
jener Briefstelle unci floh von seiner Seite,

wenn sie seinen dunklen Dämon aus dem

Nachtgewölk steigen sah.

Denn dieser Dämon schlug ihn mit Ratlosigkeit.

Satte Zufriedenheit kannte er nie. Die
Unruhe des zum Wirken Bestimmten (und
Verurteilten) trieb ihn vorwärts. Er konnte
durch die Gänge seiner Schulanstalten irren,
saalaus, saalein, sich in den Kleidern aufs Bett
werfen, fröhlich unci niedergeschlagen sein in
derselben Stunde. Wenn er so dahinschlen-
kerte, die Strümpfe auf den Schuhen, stolperte
wie ein Trunkener, die Arme verwarf wie ein
Irrer, das unordentliche Halstuch kaute und
vor sich hin murmelte, dann war er zum
Erbarmen lächerlich. Don Quichotte der Humanität

nannte ihn ein Zeitgenosse. Don
Quichotte? Wir wissen, was er den russischen
Erzähler lehrte. Die Erscheinung und Menschengestalt

des Heiligen müsse durch einen Schein

von Lächerlichkeit unsere Sympathie gewinnen.
Lächerlich, heilig und groß, eine seltsame

Dreiheit für unsere bürgerliche Geborgenheit
und Sattheit, anrüchig und unheimlich; wir
brauchen Abstand, sie zu ertragen. Die Größe
hätte Pestalozzi übrigens in die Hand Gottes

zurückgelegt. «Es ist nicht mein Werk, es ist
Gottes Werk», schreibt er an Stapfer, und
solcher Ausrufe gäbe es die Fülle. Was legte er
nicht in Gottes Hand? Im Herbst 181)4 war er
in der Nähe von Cossonay unter ein Fuhrwerk
geraten, die trabenden Pferde hatten über ihn
hinweggesetzt; aber er blieb unversehrt. Nicht
wie durch ein Wunder, sondern wirklich durch
ein Wunder! Als es aufstand, das 58jährige,
gstabige Männlein, die Kleider zerrissen und
beschmutzt, fragte es sich ruhig lächelnd:
«Hab ich das getan?» und antwortete mit Dank
und Überzeugung: «Nein, das habe nicht ich,

das hat Gott getan.» Man muß den ganzen
Brief an die liebe Frau Oberherrin Franziska

v. Hallwil und clie liebe Frau Pestalozzi lesen:

wie er den Glauben an sich selber wieder
gewonnen, wie die entsetzliche Angst, er könnte
erschöpft sein und kindisch werden, von ihm
gewichen, wie er nun wieder gesund an Leib
und Seele, voll Ruhe und Gelassenheit, voll
Sonne und heiteren Glückes. «Der Einfluß dieser

Ruh auf meinen Körper ist so groß, daß

ich alles entbehren kann, was ich vorher in
einer wahren oder geahnten Schwäche mir
unentbehrlich glaubte. Ich hatte mich seit Stans

an fast täglichen Kaffee, an eine Bouillon ä la
reine gewöhnt und fand mich täglich drei- bis

viermal so öde, daß ich fast alle Mittag vor
dem Essen in der Küche einen Teller Suppe
suchte und im Tag oft drei- bis viermal ein
Schltickli Kirschwasser mir notwendig glaubte.
Jetzt bin ich so voll sicherer Empfindung
ungeschwächter Kraft, daß ich das alles
entbehre.» Gewiß, nun geht's ohne Bouillon ä la

reine, ohne Kailee, ohne Kirsch; Hafersuppe
tut's auch! Die verschüttete Kraftquelle sprudelt

wieder; das Fähnlein der Hoffnung flattert

wieder im Morgenwind klarer Zuversicht.
Friede und Hosianna! Wirklich? So einfach
und mühelos ist die Sache auch wieder nicht.
Der Mensch lebt im Widerspruch.

Bei Pestalozzi ist der Widerspruch besonders

groß und immer wieder wahrhaft erschreckend;
denn nur wo innere Spannung ist, entzündet
sich die Kraft. Er liebte und haßte, und er tat
es leidenschaftlich; er lobte und tröstete; er

schimpfte und donnerte. Er betete oft und
inbrünstig, und er verzagte immer wieder. Er
küßte, aber er schlug auch.

So war seine Rede: stoßweise, übersprudelnd,

wie aus übervoller Wasserstube
quellend. Und so ist sein geschriebenes Wort: voll
edlen Pathos' des Predigers, wenn er das Volk
aufruft, voll Verträumtheit, wenn er meditiert
und dem Lied seines Herzens lauscht, voll
Kraft, Klugheit, mit Bildern gesättigt, wenn er
belehren will. Nicht umsonst ist ihm Anschauung

alles.

Pestalozzi ist ja gar nicht der Wolkenstürmer,

der für die "Wirklichkeit kein Auge hat.

16



Wer hat sich damals in Helvetien mit der

Frage des Veitlins beschäftigt wie er? Wer hat
die Französische Revolution so in ihren Tiefen,

Gefahren und Schrecknissen erkannt? Den

Kartoftelanbau, die Hausindustrie empfohlen,
damit man durchhalte in schwerer Zeit? Wer
hat Gerichtsakten gewäl/t, die Kindsmörderinnen

zu entlasten, ganz abgesehen von aller
Kleinarbeit und geduldigem Studium für eine

wissenschaftlich und empirisch begründete
Erziehungsmethode? Die großen Stationen
seines Wirkens: Neuhof, Stans, Burgdorf,
Münchenbuchsee, Yverdon sind keine Quichotte-
lien, sondern reale Unternehmungen voll Plan
und Experiment, mit Kartons und Tabellen,
mit Figuren, Täfelchen und dergleichen. Daß
sie Gnadenorte wurden, spricht nicht dagegen
und war Segen des Himmels.

Er erkannte die feinsten Züge seiner
Zöglinge und deutete sie. Manchmal aber schaute

er seine Lieblinge mit selbstvergessener,
kindlicher Liebe an, wie er etwa Steine spielend am
Seeufer auflas und sich in ihrem seltsamen

Glanz und den wunderlichen Formen staunend
verlor.

Aber dann waren da wieder die heimlichen
und verpflichtenden Stimmen und die
mahnenden Träume, z. B. um die «Mitternachtsstunde

der Christenfeier», und bittende Augen
sahen ihn an: «Es ist noch nicht Abend für
Dich; die Welt ist noch voll Leid und Not, das

Vaterland voller Gebresten.» Als er auf den

Neuhof, ein alter, verbrauchter Mann, zurück-

kehrte, quälte ihn leise Reue, er hätte seine

Aufgabe nicht erfüllt, sich auf Umwegen und

Abwegen verirrt, die Waisen vernachlässigt,
die Verkürzten geschmälert. Und dann hob
ihn doch wieder der Stolz des Begnadeten,
streifte ihn der blanke Flügel des Engels, und
er entwarf in einem Augenblick voll bitteren
Jammers und strahlender Glückseligkeit in
einem jene berühmte Grabschrilt, die sein

Sendungsbewußtsein so ergreifend bestätigt:
«Auf seinem Grab wird eine Rose blühen,

deren Anblick Augen weinen machen wird,
die bei seinem Leiden trocken geblieben.» —

Sophie Möller-Rauchenstein aus Brugg, die
bei Pestalozzis Tod elf Jahre alt war, erzählt:

«Oft hörte ich von Pestalozzi sprechen, aber

immer als von einem, der im Kopfe nicht ganz
recht ist. Da fragte ich meinen Vater über den
sonderbaren Mann, und der sagte mir
bestimmt: .Pestalozzi ist ein Narr!' Kurze Zeit
darauf ging ich durch den dunklen Schulhausrang

und sah ihn von weitem stehen. Aha, der
O O

Narr! dachte ich bei mir selbst und beeilte
mich, schnell an ihm vorbeizukommen. .Als ich
aber ganz nahe bei ihm war, warf er mir einen
Blick zu, so groß untl liebevoll, daß ich ihn
meiner Lebtag nicht vergessen werde. Seine

Augen leuchteten ganz und verbreiteten einen
O O

hellen Schein im Gang. Er kam mir wie ein

Engel vor.»
Er dachte sein Leben lang viel über Christus

nach. War er nicht einer seiner Jünger?
Verschenkte die Schnallen von den Schuhen,

wenn die Hände leer waren.
«Ich las», schreibt Andel am 29. Oktober

1874, «.Pestalozzis Leben'. Welch furchtbare
Geschichte! Die Retter sind notwendigerweise
Märtyrer. Nur der Schmerz zeugt neue Ideen.»

In der Tat wich Pestalozzi keiner Krise aus,

machte immer wieder neue Krisen durch,
packte immer wieder an in faustischem Drang,
schrie immer wieder laut die Wahrheit in den

Tag, die niemand zu sagen wagte: über den

Staat, der unterhöhlt war, die Kirche, die nicht
mehr Christi Botschaft vertrete, über die
verlotterte Gesellschaft, die sehend in den

Abgrund fahre. Er sah das Unglück, das Europa
erschütterte, sah den Niedergang in Ferne und
Nähe. Man muß sich vergegenwärtigen,
welches Elend ihm in seiner engeren Heimat, wirklich

vor der Haustüre in der Nachbarschaft,

entgegentrat. Ein Griipplein «gnädiger
Herren», wohl auch edle, aber kurzsichtige Männer

darunter, eine kleine Schar reicher Bürger,
dagegen ein Übermaß an unmündigem,
entrechtetem, verlottertem Volk, Bettelei, Roheit,

Aberglauben, Korruption, mit einem Wort:
Auflösung. Er sah sein Vaterland, wacklig in
den Grundfesten, morsch im Gebälke, sah es

auseinanderfallen, dann von fremden Bajonetten

erobert und äußerlich zusammengefügt,
sah es in Not und Schmach und litt seine

Qual.

17



Und suchte in Qualen, in Glauben und
Unglauben, in jahrelangem Ringen, durch
Nachdenken, Forschen und Erfahrung das

Menschenbild aufzurichten. Das muß hier noch
gezeichnet sein.

Pestalozzi begriff die Geschichte als

Entwicklungsweg des Menschen zur Freiheit. Die Natur,

so sagt der r~eife Pestalozzi, vollendet den
Menschen nur als Tier. Sein Menschentum ist
ihm nicht gegeben, sondern als Aufgabe
aufgegeben. «Göttliche Kräfte und göttliche Gnaden»

sind da; aber der Mensch muß sie selber
entfalten. Alle Erziehungskunst muß sich «an
das reine, von keiner menschlichen Kunst
abzuändernde Naturstreben zur Entfaltung
unserer Kräfte anschließen, von ihm ausgehen
und in jedem seiner Vorschritte an ihm
festhalten.» Erziehungsziel ist «die Menschlichkeit
selber, das ist die Erhebung unserer Natur aus
der sinnlichen Selbstsucht unseres tierischen
Daseins zu dem Umgang der Segnungen, zu
denen die Menschheit sich durch harmonische
Bildung des Herzens, des Geistes und der
Kunst zu erheben vermag».

Nützlichkeitserwägungen, Anwendbarkeit,
praktische Erkenntnisse und Fähigkeiten
sind notwendig, soll der Mensch im täglichen
Leben bestehen und wirken. An sich aber
haben sie wenig Bildungswert. Daß der Mensch
edel, hilfreich und gut sei, nach sittlichen
Normen handle, in Freiheit dem Gewissen

folge, das ist Ziel aller Bildung. Oder ganz
einfach; vergeistige alles Tun und Handeln, wie

der Künstler den Stoff zum Kunstwerk formt
und erhebt, aus dem der göttliche Geist
leuchtet. —

Nun wäre es freilich unrichtig und irreführend,

zu behaupten, Pestalozzi sei der einzige,
der die Not seiner Zeit erkannt und nach
Abhilfe gesucht. Der Jüngling Pestalozzi hat sich

ja an Rousseau entzündet. Das 18. Jahrhundert

war ein Jahrhundert der Pädagogik. Ich
erinnere an den Halleschen Schulstaat, in dem
Martin Planta und Nesemann gelernt, an
Dessau, Hamburg, Schnepfental, an Friedrich
Eberhard v. Rochow, an die fürstlichen
Kadettenschulen, die unserem Ulysses v. Salis-Mar-
schlins ins Auge stachen, an das reiche katholische

Schulwesen, an die Männer der
Helvetischen Gesellschaft, an Pater Girard, an Fellenberg,

des Aufzählens ist kein Ende. Und wer
vergäße Lessings chiliastische «Erziehung des

Menschengeschlechts», Schillers «Briefe über
ästhetische Erziehung», übersähe Goethes «Wilhelm

Meister», in dem die ganze
gesellschaftlich-ökonomische Entwicklung des 19.

Jahrhunderts vorausgeahnt ist: die Industrialisierung

der alten Kulturländer, die Herrschaft
der Maschine, der Aufstieg der Arbeiterschaft,
Klassenkonflikte, Demokratie, Sozialismus!
Überall werden wir auf die Spuren dieses

Jahrhunderts stoßen, wenn wir den pädagogischen
Strömungen bis in unsere Zeit folgen. Aber
Geduld, der Weg ist lang und manche
Wegstrecke dürr.

18



LDG AR \ IIAL DIL Is. ü fs ST I ERIN


	Pädagogische Strömungen seit Pestalozzi

