Zeitschrift: Bindner Jahrbuch : Zeitschrift fir Kunst, Kultur und Geschichte

Graubiindens
Herausgeber: [s.n]
Band: 4 (1948)
Artikel: Das Fullenopfer im Bundner Oberland
Autor: Gadola, Gugliem
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-971667

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-971667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS FULLENOPFER IM BUNDNER OBERLAND

Ven Gugliem Gadola

ur den Volkskundler ist es nicht immer leicht, die Quellen zu seinen
Studien in Fluf3 zu bringen. Was einmal schwarz auf weif3 flof3, kann man
immer wieder zum FlieBen und Beschauen wecken. Viel schwieriger
gestaltet sich jedoch die Entdeckung und Scheidung der miindlichen
Quellen, da diese meistens erst nach einem langen unterirdischen Gang
zur Oberflache gelangen und schon mehr oder weniger verschlammt
sind. Gelingt es einem aber, am rechten Orte zu graben und am richtigen
Ziptel zu fassen, so hat man sie ganz, und mag der Weg zuriick noch so
weit sein! Da erschlief3t sich dann dem Glucklichen die Tatsache, daf}
da, wo die Wahrheit liegt, sich viele Wahrheiten treffen.

Es gibt gute und weniger gute Gewihrsleute. Fur den Volkskundler
sind wohl jene die besten, welche in eine patriarchalische Familie hin-
eingeboren wurden, dort Kindheit und Jugend und einen Teil des rei-
feren Alters verlebten, jene alten Leute namlich, die immer im Vater-
hause lebten und nie auflerhalb der Gemeindemarken verkehrten. Nur
da flief3t die Uberlieferung frisch und klar wie ein Bergbach.

Der Verfasser dieser Studie hatte mehrmals das Gliick, an solche
Quellen zu geraten. Er lauschte mit Freude dem leisen und unauf-
falligen Stromen dieser geheimnisvollen Uberlieferungen und schopfte
daraus, so viel er nur konnte, wohl wissend, daf} solche Quellen mit
dem Tode eines Greises oder einer Greisin plotzlich und fir immer
versiegen konnen.

So ist es mir moglich geworden, hier im «Blindner Jahrbuch» etwas
vom vermutlich iltesten Volksbrauch des Oberlinder Volkes zu er-
zahlen. Die Romontschen der Surselva nannten diesen Brauch «il far
giu pulein, in usit de mesacureisma». Es handelt sich demnach um

107



einen Brauch, der um die sogenannte Zeit des Mittetastens abgehalten
wurde. Meines Wissens stand dieser Brauch vor ungefihr 200 Jahren
noch in Blute. Daf} ich davon erzihlen kann, verdanke ich einem rusti-
gen Greis von 89 Jahren, der 1929 starb und mir noch andere Mitteilun-
gen machte, die ich heute zu den kostbarsten Schiatzen unserer reichen
Tradition rechne.

Und nun zur Erziahlung des Brauches. Wer hat schon etwas vom
«far giu il pulein» gehort? Es ist gar nicht leicht, den Sinn dieser Worte
ganz sachlich wiederzugeben. Am besten wird es wohl sein, wenn ich
diese uralte Bezeichnung in die Worte fasse: Das Schlacht- oder Brand-
opfer des jungen Fiillens. Ich will nun versuchen, auf Grund der Aus-
sagen meines sehr zuverlassigen Gewihrsmannes dieses hochst merk-
wiirdige Tieropfer zu rekonstruieren.

Zur Zeit, als der Grof3vater meines Erzahlers die Grodmutter nahm,
soll dieser Brauch oder, besser gesagt, dieses Opfer des jungen Fiillens
zum letztenmal getibt worden sein. Nach meiner Ausrechnung muf} das
in den siebziger oder achtziger Jahren des 18. Jahrhunderts geschehen
sein; denn der gedichtnisfrische Greis, der es mir weitergab, wurde
schon 1840 geboren, er, der Enkel jener Glicklichen, die in ihrem 20.
Lebensjahr dieses unvergeflliche Jugendfest miterlebte.

Dieser schone Brauch «da mesacureisma» fand jeweils an einem
Sonntagabend des Vorfriithlings statt, wenn die sparlichen Talglichter
durch die Butzenscheiben unserer heimeligen Bauernhauser gespenster-
haft blinzelten. Nachdem der Rosenkranz von der ganzen Dorfjugend
in der Kirche gebetet und das Aveglocklein verklungen war, sah man
iiberall die jungen Burschen (mats e ménders) aus den Hiausern treten.
Ohne Larm und Geschwitz versammelten sie sich auf dem Dorfplatz,
«cadruvi» genannt. Alle waren bewaffnet — aber nur keine Angst, ihre
Watfen bestanden weder aus Vorderladern noch aus Morgensternen,
sondern aus Musikinstrumenten: aus autfallend kurzen Mundorgeln,
aus sehr hohen Trommeln und aus seltsamen, heute nicht mehr aufzu-
findenden, tragbaren Handklavieren oder «clavaziuns de maun», wie die
Romontschen diese merkwiirdigen Musikinstrumente nannten. «Allura
sunavan ei si treis.» Dann wurden drei Tanzstiicke aufgespielt. Kein
Wunder! Diese lieblichen, einladenden Melodien lockten die Dorf-
schonen aus den Hausern wie der Rauch die Bienen aus dem Korb. Wohl
zappelten schon Beine und jungtrische Gelenke; getanzt durfte jedoch
nicht werden, da diese seltsame Melodie, die einem uralten Hymnus
dhnelte, das Zeichen zum Aufbruch war.

108



Bei nidherem Betrachten gewahrte man bald, wie das junge Volk
sich schon geschmiickt und geziert hatte. «Las mattauns», das heif3t die
jungen Midchen, trugen den festlichen weillen Kranz auf dem Kopf
(= il tschupi), die Burschen den Strauf3 (= il matg), bestehend aus drei
Nelken und einem Reis (= fadetgna). Singend, jauchzend und spielend
begab sich nun das Jungvolk vor den Stall des gliicklichen Besitzers der
sogenannten «cavalla» (= der Stute); denn damals war das Sprichwort
noch in Kraft, das wir heute kaum mehr verstehen: «Quel ch’ ha la ca-
valla, ha er’ il pulein» (Wer die Stute hat, hat auch das Fiillen!)* An die-
sem Abend war jedoch nicht die Stute die Hauptsache, sondern, wie
das Sprichwort es betont: das Fiillen!

Kaum hat sich die Jugend im Halbrund aufgestellt, 6ffnet sich ge-
heimnisvoll die Stalltire — und heraus tritt das festlich geschmiickte
Fillen, gefiihrt vom finster dreinschauenden «cutsch» (Abdecker). Doch
nicht er ist heute die Zielscheibe der frohlichen Compagnia, sondern
das allerliebste, wohlgestriegelte Fiillen, welches glinzt und glitzert wie
ein Goldstiick und zudem noch mit Krianzen aus Nelken und Immergriin
iiber und tiber geschmiickt ist. Wie erschallen nun von seiten der gan-
zen Korona die jauchzenden «vivas» und kraftigen «halos» durch das
stille Dorflein hoch oben am Hang!

Gefihrt vom Abdecker, marschiert jetzt unter Spiel und Gesang
das unschuldige Opfer an der Spitze der lustigen Jungmannschaft den
steilen Pfad hinab an das Ufer des rauschenden Jungrheins. — In Sedrun,
wo mir der Greis den Brauch erzahlte, ging die Jugend zum Drunbach
hinunter.

Dort gruppiert sich die ganze Gesellschaft von Madchen und Bur-
schen um einen gewaltigen Stein, der die Umrisse eines natirlichen
Opfertisches aufweist. Diesem nahert sich, aus dem Kreise der Jugend
tretend, der Cutsch mit dem Fiillen, wahrend die Jinglinge und Jung-
frauen um die beiden einen Halbkreis bilden. Diese einer vorgeschrie-
benen Liturgie dhnliche Zeremonie geschieht in einer geradezu sakro-
sankten Ruhe.

Dann 10st sich der «capitani de mats», der Hauptmann der Jung-
mannschaft, vom Halbkreis los und tritt ernst und feierlich still zum
Abdecker. Dort angekommen, faf3t er das Opfertier sowie den Opfern-
den ins Auge und spricht in gebetdhnlicher Rezitation folgende Verse

1 Zu jener Zeit blithte noch die Pferdezucht in vielen Gemeinden des Oberlandes,
was Ubrigens auch Flurnamen, wie «plaun de cavals», «pastira de cavals», «plaun ded
asens» usw., bezeugen. Am lingsten haben dic Obersaxer Pferdezucht getrieben.

109



und Reime, die schon den Anwesenden vor zweihundert Jahren kaum
ganz verstandlich sein mochten:

«Lélla, 1élla
Tubalélla,
Tubalacca,
Sanistracca.
Mira bein!
Tucc’ il pulein!
Giongiolet,

O cul stilet!"»?

Nun folgt das plotzliche Aufblitzen eines Dolches, ein leichtes
Stohnen, und schon flieBt das rotdampfende Blut des jungen Fiillens
in ein bereitgestelltes Gefaf3. Beim leisen Rocheln des getroftenen un-
schuldigen Opfers senken alle Anwesenden ihre Blicke. Die Midchen
scheinen ganz besonders stark von dem grausamen Akt beeindruckt
zu sein. Vor Schauer und Mitleid beginnen sie still zu weinen, und damit
man die Tranen nicht sehe, schlieffen sie die Augen und decken sie mit
beiden Hinden zu. Aber die Trianen heben die Lider empor und rinnen
ihnen iiber die Wangen, durch die Finger in die Armel.

Das arme Fillen sturzt auf die Knie, verdreht furchtbar die Augen
— und stirbt...?

Erst allmahlich kommt Leben in die Reihen der Dorfjugend. Die
Halfte des warmen Fiillenblutes wird vom Cutsch tiber den Stein oder,
genauer gesagt, iiber den Opfertisch ausgegossen. Das andere wird sorg-
taltig aufbewahrt, soll es ja als wirksames Zaubermittel Verwendung
finden!

Und nun? Was geschieht? Die Miadchen — und zwar nur die jun-
gen unter ihnen — durfen zum Opferstein herantreten. Auch diese
Zeremonie, die wesentlich zur ganzen Opferhandlung gehort, geht ohne
jegliches Gerede vor sich. Ganz nahe an das Opfertier herangekommen,
darf ein jedes mittels einer kleinen Schale (= butschidetta) einige
Tropfen des noch warmen Blutes aus dem Gefaf3e schopfen, glaubt doch
jede ehrbare Jungfrau, daf} sie, wenn sie dieses Blut, mit Wein ver-
mischt, ihrem Burschen reiche, in kurzer Zeit glickliche Braut sein
werde . ..

2 Die ersten vier Zeilen sind heute ganz unverstindlich; die letzten vier besagen:
«Ziele gut! Triff das Fiillen! Giongiolet, heraus mit dem Stilett!»
3 Mein Gewidhrsmann sagte ausdriicklich «stirbt» und nicht «verendet»!

110



Der Cutsch setzt seine Arbeit fort und zieht in kiirzester Zeit die
Haut des Fiillens ab. Ist dies getan, schligt er den Kopf und die Fiif3e
des Opfertieres ab, weidet das Innere des Fillens aus und schmeif3t
alles zusammen in den Rhein. Erst jetzt darf die feierliche Stille, die
wihrend der ganzen Opferhandlung geherrscht, durch Sprechen unter-
brochen werden.

Sobald die jungen Midchen in die Reihe zurtickgetreten sind, nihern
sich die Burschen dem Opferstein. Der Capitani de mats, der das Recht
der Auslosung hat, nimmt diese vor, indem er einen von drei vorge-
tretenen Jungmannern fur die ndchste Funktion bestimmt. Der Wich-
tigkeit der Handlung wegen geschieht dies wiederum mit Hilfe einer
Rezitation, die noch heute von den romanischen Kindern hergesagt
wird, bevor sie das bekannte Spiel des Haschens beginnen:

«Eni, eni dep,
Utclamana schnep,
Utclamana isatana.
Eni, eni, dep.

Quels che pon buc en
Dein star or.»*

Der eine der drei, der uibrig bleibt, hat nun die Aufgabe, die Leber
des Fullens herauszuschneiden, sie in kleine Stiicke zu zerhacken und
diese unter die dlteren Jungfrauen zu verteilen, unter jene namlich, deren
Blute schon am Verwelken ist; glauben doch alle Anwesenden, daf}
eine alte Jungfer noch immer zu einem Mann komme, wenn sie dieses
Stiicklein Zauberleber, in einem Geback versteckt, dem Begehrten
darreiche . ..

Nach dieser merkwiurdigen Prozedur, die seitens der Burschen mit
treffsicheren Witzen gewtirzt wurde, befiehlt der Capitani dem Cutsch,
das abgehidutete Fillen in gleich grofle Stiicke zu zerschneiden. Auch
dieser Befehl wird in rezitativer Form gegeben:

«Eni capeni, che tucc’ il té,
Schauanena, occa, occa,
Brocca, recli tut!»®

4 Die ersten vier Zeilen sind wiederum unverstdandlich; die fiinfte und sechste hei-
Ben: «Wer nicht hinein mag, soll draufien bleiben.»

5 Die erste Zeile und die Hilfte der zweiten sind heute unverstindlich; das «occa,
occa» konnte einmal geheiflen haben: «tocca, tocca» und wiirde besagen «Stiicke, Stiicke»,
gerecht verteilt in den «broccas» (= kleine holzerne Gefilde).

111



Sind die Fleischstiicke endlich zerteilt, gleichmaf}ig bereitet und ab-
gewogen, verordnet der Capitani, dafd der Jungste aus der Compagnia
diese an alle anwesenden Midchen verteile. Wer mochte heute die
ratselvollen Worte dieser ursprachigen Hersage, mit Ausnahme der:
letzten Zeile, entziffern?

°

«Zeschla, péschla cun pitucchi,
Ludi, tutti, manicutti,
Questa brocca, questa toccal»®

Als letzter, bedeutungsvoller Akt dieses geheimnisreichen Fiillen-
opfers werden das Herz, die Lunge und mehrere Handvoll Feft auf einen
kleinen Scheiterhaufen (= caset!) gelegt, der vor dem Feste auf dem
Opfterstein errichtet wurde, und angeziindet. Und wihrend diese Opfer-
gaben iber dem von Blut geroteten Opferstein von den Flammen ver-
zehrt werden, erhebt die ganze Gesellschaft einen Hollenldrm, wie wenn
alle Hexen und Hexenmeister des ganzen Landes zum Hexentanz ver-
sammelt waren. — Mein Erzahler betonte ausdriicklich, der Larm musse
so stark und durchdringend sein, dafd man ihn in allen Nachbardorfern
horen konne; denn dann — und nur dann — giabe es ein gutes Erntejahr!

Sind die Opferflammen erloschen, Ubergibt der Capitani noch jedem
Anwesenden einen Loffel voll des geronnenen Fillenschmers. Damit
ist der letzte Akt der geheimnisreichen Opferhandlung beendigt.

Im Dunkel der Nacht bilden sich die Paare, und nun geht es heimzu,
auf Ab- und Umwegen, ja sogar «per vias puleinas», was heute noch bei
den Oberlindern nichts anderes sagen will, als auf Irr- oder sogar auf
Dummpfaden gehen (= uniiberlegte, ja mitunter gefihrliche Wege).

An diesem Abend oder in dieser Nacht hatte das Midchen die
Ehrenptlicht, seinem Gefihrten den sogenannten «puschegn-pulein» zu
geben, was man etwa mit den Worten Fiillen-Nachtmahl bezeichnen
konnte. Dabei war das junge Midchen selbstverstindlich besorgt, die
wenigen zauberhaften Blutstropfen in den Wein seines Kavaliers zu
schiitten. Auch die «matta veglia», die alte Jungfer, wird es nicht verpaf3t
haben, das bif3chen Fiillenleber mit dem Kuchenteig zu vermischen!

An diesem zauberreichen Gastmahl durften auch die erwachsenen
Hausbewohner teilnehmen sowie Knechte und Hausmigde; nur mufdte

6 Die erste Zeile wird schwerlich interpretiert werden konnen; die zweite und dritte
sind ebenfalls ritselhaft, konnten sich aber vielleicht auf das Spiel beziehen, welches am
Abend zu Hause beim Essen des Fullenfleisches gespielt wird.

112



die alte Jungfer dafir sorgen, dafd das verzauberte «Kiichlein» an den
rechten Mann komme ...

Das ausgeronnene Fett oder der Schmer dagegen wurde sorglich auf-
bewahrt, glaubte man ja heilig und fest, dafd «per giugadira geinonta ei
bien unscher en cun grass pulein» (das heif3t: Fir schwache Glieder und
Gelenke ist es gut, mit Fiillenschmer einzureiben). Er wurde aber auch
noch gegen andere Krankheiten und Schwiachen verwendet, z. B. geden
den «madernatsch» (= Blinddarm), gegen Keuchhusten und sogar, um
schwache Hautteile zu stiarken!

Daf} dieses geheimnis- und zaubervolle Tieropfer des «far giu pu-
lein» auch Anlaf} bot, des Winters Ende und den frithen oder spiteren
Anfang des Friihlings vorauszusagen, besagt noch heute das Bauern-
sprichwort: «Treis bischas tocca Rein, ha gl' unviern fatg pulein!/» (drei-
mal Schnee bis zum Rhein [gerechnet von der Vornahme des Fiillen-
opfers an], hat der Winter sein Fiillenopfer gebracht!)

+*

Vor fiinfzig Jahren, als Dr. Caspar Decurtins die Volkstiberlieferung
des Biindner Oberlandes im II. Band der Ritoromanischen Chresto-
mathie herausgab, war sozusagen nur mehr ein Schatten vom «far giu
pulein» in der Erinnerung unseres Volkes haften geblieben. Dieses
letzte, nur mehr flackernde Erinnern an den seltsamsten Volksbrauch
der Riatoromanen, der anfangs sicher nichts anderes als ein Tieropfer
unserer altesten Bewohner zu Ehren irgendeiner Vegetationsgottheit
war, konnen wir noch anhand einzelner Notizen aus der Ridtoromani-
schen Chrestomathie erharten. Dort hei’t es: «Zu Mittfasten wurde in
einigen Gemeinden des Oberlandes — es war vor vielen Jahren — das
Fleisch eines jungen Fiillens gegessen. Aber die Geistlichkeit ist dagegen
aufgetreten, und allmahlich lief3 man diesen Brauch fallen; denn er
stammte aus der Zeit des Heidentums.»”

Einen weiteren untriiglichen Beweis fuir das hohe Alter und die lange
Dauer dieses Volksbrauches liefert uns eines der dltesten romanischen
Volkslieder. Es ist dies die «Canzun dils mats de Cuera». In diesem
Liede, das ebenfalls in der Ratoromanischen Chrestomathie autbewahrt
wird, heift es:

7 Vgl. Dr. C. Decurtins, Ritorom. Chrest., Bd. 11, S. 687; Nr. 8, Volksgebriuche.

115



«Suna, suna giegia,

Ils mats de Cuera vegnan!
Els vegnan cun lur bialas,
Fagend parada zun,

La gronda cun platiala,
Las autras cun zenpugn.
Els van giu Rein

E fan pulein!»®

Und wie sangen die Lungnezer Middchen noch vor wenigen Jahr-

zehnten? ‘ o
«Suna, suna giegia,

Ch’ils mats de Lumbrein vegnan
Van giu Rein,

E fan pulein.

Allegher las mattauns!»’

In fruheren Zeiten werden die Hauptverse wohl so gelautet haben:

«Els van giu Rein
E fan giu’l pulein.»

Erst kirzlich erhielt ich aus dem Lungnezertal eine wunderschone
Sage, die mit den Worten beginnt: «Vor vielen, vielen Jahren zu Mitt-
fasten, als das Jungvolk von Tersnaus an die Ufer des Glenners hin-
unterging ,per far giu il pulein’, da erschien der Teufel in hochsteigener
Person hoch oben am Waldrand und setzte einen gewaltigen Steinblock
in Bewegung, um die Sankt-Katharina-Kapelle zu zerschmettern. Der
Stein fiel mit gewaltigem Krachen den steilen Hang herunter ... Aber
siehe da! Dort angekommen, wo die Kapelle stand, machte er plotzlich
kehrt und fiel zischend wie eine aufgescheuchte Schlange in den
Glenner.»

8 Decurtins, Ratorom. Chrest., II. Bd., S. 306, 58. Die Variante dazu mit dem Refrain:
«Els van giu Rein e fan pulein» siche a.a. O., II. Bd., S. 188. Die Strophe heif’t in wort-
licher Ubersetzung:

«Spiele, spiele die Geige,

Die Burschen von Chur kommen!

Sie kommen mit ihren Schoénen

Und tun sich grof,

Die grote mit der Plumpe,

Dic anderen mit den Kuhschellen.

Sie gehn zum Rhein hinab

Und schlachten das Fiillen.»

9 Gadola G., «Glogn» 1947, 2lavla annada, S. 118,

114



Leider erzahlt uns die Sage nicht, was weiter mit den Burschen von
Tersnaus geschah oder was sie etwa dachten, daB} sie gerade beim Fiillen-
opfer auf diese unheimliche Art und Weise tiberrascht wurden. — Und
doch scheint mir, dafd diese Sage uns etwas ganz Wichtiges erzahlt. Ist
in diesen wenigen Siatzen nicht der Kampf zwischen Christentum und
Heidentum, zwischen heidnischem und christlichem Opfer dargestellt?
Nimmt hier nicht sogar der Teufel Partei fiir das vorchristliche Opfer?

Den endgiiltigen Todesstofd gab aber weder die Geistlichkeit dem
armen, unschuldigen Fiillen, noch konnte der Teufel — trotz seiner
Parteinahme — es am Leben erhalten!

Diese Tat besorgte der Béar! Fiirwahr, es war der Bar und niemand
anders, der das letzte Fiillen auffraf}! Das kam so:

Seit 1750 bis etwa 1820 war der Braunbar der grofdite Feind des Biind-
ner Oberlandes.’ Um von dieser Beldstigung befreit zu werden, ver-
ordneten die Gemeindebehorden, daf3 die Fastnachtsanldsse und andere
Belustigungen der Jugend, besonders jene aus heidnischer Zeit, aufzu-
horen hitten, da der Bir eine sichtbare Strate Gottes sei!

Auf die merkwiirdige Begriindung dieses Verbotes macht Pater Pla-
cidus a Spescha Ende des 18. Jahrhunderts die spitzige Glosse: «Dies
war aber ein dummes, liebloses und grausames Benehmen. Der Bir ist
nicht ins Tal gekommen, weil die Jugend lustig war; er wird auch nicht
aus dem Lande gehen, weil jetzt die Jugend traurig ist. Entweder sind
die Ankunft und das schiddliche Dasein des Biren eine Strafe Gottes,
oder es ist ein natuirlicher Zufall. Ist’s das erste, so hatten alle Klassen
der Einwohner den Bufsack anlegen sollen, um die Strafe abzuwenden;
ist's aber das zweite, so war das Gebot zwecklos. Gesittete Lander und
Volker verbieten die gleichgiiltigen Lustbarkeiten der Jugend nie; sie
suchen selbe nur zu mafligen und sind kliiger und frommer als wir.»'?

Nachdem ich den schon lingst vergessenen Volksbrauch des «far giu
pulein» in den wesentlichen Punkten meinem Gewiahrsmann nach-
erziahlt habe, sei anhand der einschligigen Fachliteratur noch angedeu-
tet, worum es sich hierbei eigentlich handelt, woher und aus welcher
Zeit dieser Brauch etwa stammen mochte.

Daf} es hier um ein altes Tieropfer geht, das aus vorchristlicher Zeit
stammt, ist jedem klar geworden. Zur Zeit der Agypter, der Juden des
Alten Testamentes, der Griechen, der Romer, der Etrusker und Kelten
waren Tieropfer allgemein. Millionen der wertvollsten Tiere muften

10 Gadola G., «Glogn» 1929, Calendari, Ils davos uors en Surselva.
11 Pieth, Hager, Carnot, Pater Placidus a Spescha, S. 249/250.



ihr Leben hergeben; gerade die besten, ja mit Vorliebe die jiingsten
Tiere mufiten es sein. Aus dem Altertum erfahren wir Tatsachen, die
haargenau zu unserem Fillenopfer passen: «Frohlich und lichelnd,'®
mit Kranzen und Hochzeitskleidern geschmiuickt,'® beim Schall der
Trompeten und Floten'* schreiten sie (die Opfer und Opfernden!) in
den Tod.»

Uberall totete man statt des Menschen das, was am meisten ko-
stete oder einem am liebsten war. Aufler den gewohnlichen Haustieren,
denen man, um ihren Wert zu steigern, haufig noch die Horner ver-
goldete, opferten sehr viele Volker das edelste der Tiere, das Rof.
(Dazu gehoren scheinbar bei den alten Ritern «il pulein e la cavalla»,
Fillen und Stute!) Bei den alten Germanen waren das Pterdeopfer und
die damit verbundene Opfermahlzeit so sehr mit dem Gotzendienst
verwachsen, dafd der Kampf der Glaubensboten gegen das Heidentum
sehr haufig als ein Krieg gegen das Essen von Pferdefleisch erscheint.'®

Warum aber gerade blutige Opfer? Darauf antworten uns die heid-
nischen Philosophen. Livius sagt: «Im Blut ist nach allgemeiner Uber-
zeugung der Sitz des Lebens.»'® Andere, z B. Kritias, gingen so weit,
das Blut fiir die Seele selber anzusehen.'”

Indem man das Blut beim Opfer vergof}, wollte man ein Leben hin-
geben, um die Befleckung abzuwaschen oder um neues Leben von der
Gottheit zu erbitten. Kein anderes Mittel, glaubte man, sei hinreichend,
um die Reinigung zu vollbringen, als die Vernichtung des Lebens. Die
Tieropfer waren Ersatz fur das Leben des Menschen. Die Erinnerung
schwebte besonders beim blutigen Tieropfer dem Opfernden lebendig
vor, wie die Worte Ovids zeigen:

«Herz fur Herz und Fleisch statt Fleisch, nur leider ein Leben
Bringen wir dar, das an Wert unserem wenig entspricht.»'$

Und wie schon und genau passen die Worte Mose (V. B. 15. Kap.
21. V.) auf unser Fullenopfer: «Du sollst dem Herrn, deinem Gott, nichts
opfern, was nicht fehlerlos ist.» Noch heute braucht der Oberlinder das

12 Wuttke, Geschichte des Heidentums I, 273.
13 Wuttke, a. a. O. 1, 272; 1I, 355.
14 Plutarch, Superstit., 13.
15 Waitz, Anthropologie der Naturvolker III, 207.
16 Alb. M. Weil, Apologic des Christentums II, 294 (1908).
17 Aristoteles, Anima, 1, 2, 19.
18 Ovid, Fast. 6, 161. Zitiert bei: Alb. M, Weil3, a. a. O. 11, S. 298. Die deutsche Uber-
setzung stammt ebenfalls von Alb. M. Weil3.

116



sprichwortliche Bild: «Schubers e bials s¢’ in pulein» (sauber und fehler-
los wie ein Fullen!)."

Sogar die Opterhandlungen des «far giu pulein» weisen noch manche
Parallelen mit dhnlichen Tieropfern aus dem Altertum auf. So wissen
wir z. B., daf} die Agypter dem Opfertier den Kopf abschnitten, daf} sie
diesen mit Verwiinschungen und Fluch beluden, den sie allenfalls zu
befiirchten hatten, und dann ins Wasser warfen.*°

Viele Autoren des Altertums berichten uns von der Feierlichkeit
und von der sakrosankten Stille bei der Vornahme der eigentlichen
Handlung des Opfers, sowohl bei der Schlachtung des Tieres wie beim
tolgenden Brandopfer. Es mufl — wie mein Gewahrsmann auch be-
tonte — eine herzzerreilende Empfindung gewesen sein, wenn der siin-
dige Opternde selbst dem Tier die Kehle durchschnitt, das Tier aber
an seiner Stelle stand. So vollzog er die Opfertat im Symbol an sich
selber.?!

Die Tatsache, daf3 das «far giu pulein» im Vortrithling und am flie-
lenden Wasser (Rhein, Drun, Glenner) vorgenommen wurde, lif3t mit
Sicherheit darauf schliefien, dafd unser Fiillen ein Opfer an Vegetations-
oder Naturgottheiten war. Und gerade von diesen sagt Jakob Burk-
hardt in seiner Kulturgeschichte Griechenlands, «daf} sie meistens mit
Bedeutungen und Beziehungen beladen sind, deren iippiges Ranken-
werk den eigentlichen Ursprung vollig uberspinnen kann».??

Da wir bei Griechen und Romern eher selten von eigentlichen
Pferdeopfern horen, haben wir es hier sehr wahrscheinlich mit einem
germanischen Kultus zu tun, der aber dennoch von etruskischen Elemen-

19 Daf} das Opfer unschuldig und ohne Makel sein mufte, konnen wir auch aus dem
romanischen Kinderreim entnehmen. Siehe Ratorom. Chrest. II, 192 (121—122 v.):
«Martin, Martin flutget la caura!
La caura ha dau in beschel,
Martin ha tratg il tegien;
La caura ha fatg tschun bucs,
Martin ha strunglau tuts;
El ha rut giu il tgiern
Et ei ius egl uffiern!»
20 Herodot, 2, 39, 2. Plutarch, Isis et Osiris, 31.
21 Vgl. hier folgende Autoren: Thalhofer, Das Opfer des Alten und Neuen Bundes,
53 ff.; Stockl, Das Opfer, 248; Herzog, Realenzyklopidie XI (2), 40 f. Erst spiter iiber-
nahmen die Leviten das Schlachten: Schenkel, Bibel-Lex. 1V, 364. — Damit ist vielleicht
erklidrt, warum der Abdecker, eine sonst bei den Oberlindern verachtete Person, das
Schlachten des Fiillens vornahm und nicht der Capitani.
22 Jakob Burkhardt, Kulturgeschichte Griechenlands (gekiirzte Ausgabe, Bernina-
Verlag AG., Olten), S. 272 ff.

117



ten durchsetzt sein konnte. Wissen wir ja, daf’ die Leber als Orakel-
gegenstand, aus Babylonien stammend, bei den Etruskern nachgewie-
sen ist.”®

In jenem Gedicht, in dem Horaz erzahlt, wie er durch die ganze
Welt gezogen sei, macht er seine Zeitgenossen auf einen spanischen
Volksstamm aufmerksam, den er so frohlich angetroffen habe beim
Blutopfer eines Pferdes:

«Laetus equino sanguine Concanus» usw.**

Fir die griechisch-romische Welt hat Malten sein Wissen uber den
Pferdekultus dahin formuliert, «daf} das Rofd als Inkarnation des Dai-
monischen urspriinglicher ist als der anthropomorph gestaltete Gott
neben dem Pferde».®®

Die Erscheinung eines weiflen Fullens wird nach einer keltischen
Sage in der Unterwelt zu einer schonen Jungfrau .. .*®

Das altindische Ritual zeigt neben dem Zug des Pterdeopfers zum
Zweck glucklichen Gelingens eines Feldzuges auch die prophetische
Deutung des Wieherns. «In dem Hause, wo ein Pferd wiehert, wird
eine Braut sein.»®" Auch im norwegischen Volksglauben gilt das Pferd
als glickverheifiend.*®

In der germanischen bzw. indogermanischen Welt ist das Pferde-
opfer sehr hiaufig bezeugt. Grimm bezeichnet Pferde als das hdufigste
Opfer der alteren germanischen Zeit. Sie galten vor allem Wodan, im
Norden Odin. Pferdeopfer sind auch bei anderen Volkern, wenn auch
nicht so haufig, belegt. Bei den Griechen war der Schimmel ein Opfer
an die chthonischen Gottheiten. — Strabo erzahlt, daf} die Veneter dem
Diomed ein weif’es Pferd opferten. Auch das romische Oktoberrof3 ist
als Pferdeopfer zu deuten.*

Der Wikingerkonig Heidrek opferte am Julabend vor den Gotter-
bildern in der Halle Pferde, deren Blut man in Kessel laufen lief3; mit
diesem Blute besprengte man das versammelte Volk, die Gotterbilder,
Altire und Tempelwinde. Eine besondere Art des Opferns ist es, ein

23 Mitgeteilt von Prof. Dr. Peter Wiesmann, Chur.

24 Horaz, Carmina III, 4, 34.

25 Hs. Bichtold-Stiaubli, Handworterbuch des deutschen Aberglaubens VI, 1604.
26 Hs. Biachtold-Stiubli, a. a. O. VI, 1604.

27 Hs. Bachtold-Staubli, a. a. O. VI, 1619.

28 Hs. Biachtold-Staubli, a. a. O. VI, 1622.

29 Hs, Bichtold-Stdubli, a. a. O. VI, 1671/72.

118



Pferd in den Flufd oder in den See zu stiirzen und zu versenken (Pilatus-
see, Lechfall, Rheinfall). — Die Opfer waren mit Opferschmiusen ver-
bunden. Durch das Verzehren des Opfers wurde man der Wesenheit
des Opfers teilhaftig, zudem war es unschicklich, dem Gott eine Speise
zu bieten, die der Opfernde verschmaiht hatte.®°

Somit erklart es sich, dafy die rdtoromanischen Burschen bzw. ihr
Vertreter, der Cutsch, Kopf, Eingeweide und Beine in den Flufd warf
und dafd noch heute bei uns eine Redensart lautet: «Esser ferms e bials
sc’in cavagl giuven» (schon und stark sein wie ein junges Pferd). Die
Tatsache, daf} Pterde Fluf3gottheiten geopfert wurden, 1af3t wohl den
Schluf3 zu, dafy auch das Fiillenopfer am Rhein und am Glenner einer
ahnlichen Gottheit dargebracht wurde.

In der Volksmedizin der Germanen spielt das Pferd eine ahnliche
Rolle wie bei den Ratoromanen, mit dem Unterschied zwar, dafd einzelne
Kuren radikaler sind. Einige Beispiele sollen dies zeigen:

Wenn ein Mann keine Lust hat, so soll er vom Safte aus frischem
Pferdemist sieben oder acht Tropfen in Branntwein einnehmen.?!

In der Novelle «Dietegen» erzahlt Gottfried Keller von einem Zau-
bertrank, welcher von Kiingold in der Schlatkammer der Stiefmutter
Violande aufgestobert wird, ein Mittel, um die jungen Burschen anzu-
ziehen und vernarrt zu machen: «Violande hatte ihr einst im geheimen
ein kleines Flischchen gezeigt und anvertraut, das sei ein Philtrum oder
Liebestrank, «Gang mir nach» genannt; wer es von der Hand einer
Weibsperson zu trinken bekomme, der sei derselbigen ohne Gnade ver-
fallen und miusse ihr nachgehen. Es sei in dem Flaschlein zwar nicht
das starke und gefihrliche Gift Hippomanes, aus dem Stirngewachs
eines erstgeborenen Fiillens gebraut, sondern .. »**

Pferdeblut, und zwar das Blut eines weiflen Hengstes, heilt eine
kranke Konigstochter, und die heilige Hildegart empfiehlt ein Bad in
Pferdeblut als Mittel gegen Aussatz.*”

Pferdefett befordert den Haarwuchs und gibt, eingerieben, einen ju-
gendlichen Glanz. Kammfett befordert die Menses, heilt Geschwiire.?*

30 Hs. Biachtold-Stiubli, a. a. O. VI, 1671/72.

31 Hs. Bachtold-Stdaubli, a. a. O. VI, 1643.

52 Dietegen in «Die Leute von Seldwyla» von Gottfried Keller. Ausgabe Inselverlag
zu Leipzig, S.451. — Eine so genaue Angabe dieses Zaubermittels wird schwerlich nur
Phantasie sein!

33 Hs. Bachtold-Stidubli, a.a. O. VI, 1646.

34 Hs, Biachtold-Stdubli, a. a. O. VI, 1644.

119



Pferdeschmalz mit anderen Stoffen ergibt eine Salbe gegen geschwol-
lene Fiile und Waden.?”

In Flandern wird Pferdefleisch gegen Sehnen- oder Nervenverdre-
hung und gegen Magenschmerzen gebraucht.*®

Pferdeleber und Pferdegalle spielen bei den Germanen eine unter-
geordnete,*” bei den Rdtoromanen dagegen, wie wir gesehen haben, eine
animierende, zauberische Rolle.

Hier sei erginzend erwiahnt, dal} in Tessenberg, zwischen Bern
und Basel, noch 1647 ein dahnlicher Brauch von der Bauernjugend aus-
gefithrt wurde. Es handelte sich zwar nicht um ein Fiillenopfer, sondern
um ein Stieropfer. Man opferte den Stier auf dhnliche Art und Weise,
damit es ein gutes Erntejahr gebe. Unter anderem kam es dabei vor,
dafy Burschen und Miadchen tber das flieBende Blut des erstochenen
Stieres hiipften und tanzten. Dieser Brauch war zwar von der Obrigkeit
schon lange verboten. Darum wurde die Jugend von Tessenberg im
Jahre 1647 streng bestraft. Seither hort man nichts mehr von einem
solchen Brauch im Bernerland.®®

Von nicht ge.ringer Wichtigkeit wire es, zu wissen — mein Gewihrs-
mann hatte dies vielleicht gewuldt —, wer das Fiillen zahlte. (Schade,
dald man nie alles ausfragt, ja dafd man an vieles gar nicht denkt!)

Auch der Abdecker (cutsch), der bei den Oberlindern nicht die best-
angesehene Person war, hatte, wie es mir scheint, manche Opferhand-
lung zu verrichten, die urspriinglich zu den eigentlichen Funktionen des
Opfernden gehorte. Warum wurden diese nicht gesamthaft vom Ca-
pitani ausgefithrt? War doch auch er eine Hauptperson bei der ganzen
Handlung! Dies mag wohl daher kommen, dafl der Abdecker zu diesen
praktischen und beruflichen Arbeiten befihigter war, und wohl auch
aus dem Grund, daf’ man am Ende des 18. Jahrhunderts sich schon
lange nicht mehr bewuf3t war, eine heidnische Opferhandlung zu be-

gehen. Eigentlich war es ja schon mehr als ein Jahrtausend kein Opfer
mehr.

A,
~
p¥e

35 Ebenda.

36 Hs. Bichtold-Stiaubli, a.a. O. VI, 1645.

37 Hs. Biclitold-5Stidubli, a.a. O. VI, 1646.

38 Mitgeteilt von einem Diskussionsredner, Historiker und Volkskundler bei Anlaf}

meines Vortrages iiber das Fillenopfer (11. Dezember 1946) in der Sektion Bern der
Schweiz. Gesellschaft fur Volkskunde.

120



Alois Carigiet: Die Holzfahrer



Damit habe ich versucht, einige der interessantesten Funktionen des
alten Fiillenopfers annidhernd zu erkliren und in Zusammenhang mit
den Pferdeopfern anderer Volker zu bringen.

Und doch wird es uns niemals gelingen, alle Rétsel des Fullenopfers
zu losen. Denken wir z. B. nur an die zum grofiten Teil unverstindlichen
Befehlsreime des Capitani, der sehr wahrscheinlich, nach der Annahme
des Christentums, den heidnischen Priester markierte! Wer kann heute
in diese Geheimnisse eindringen? Wird man diese auch niemals restlos
erklaren konnen, so sind sie trotz allem deutliche Beweise fiir die Er-
starrung eines uralten Glaubens. Huizinga, der bekannte Kulturhistori-
ker, weist in seinem Werk «Homo ludens» nach, daf} alle grofden Kultur-
und Religionswerte der vergangenen Jahrtausende ihre Zuflucht im
Kinderreim, Kinderspiel und Kinderlied gefunden haben, eine Ansicht
tibrigens, die schon Dr. Caspar Decurtins vor tiinfzig Jahren geauflert
hat!®?

Ein klarer und untriglicher Beweis fiir die Richtigkeit dieser These
ist nicht nur unser uraltes «far giu pulein», sondern auch die weitere
Tatsache, dafd unsere berihmte «Dertgira nauscha», die seit hundert
Jahren von unseren Compagnias de mats nicht mehr gespielt wird, im
Jahre 1885 in ganz primitiver Form von den Schulkindern von Sedrun
zum allerletztenmal gegeben wurde.*’

Und nun eine letzte Frage: Wieso war es moglich, daf} ein so aus-
gepriagtes heidnisches Opfer und Brauchtum, wie das «far giu pulein»
es war — in seinen dufleren Zeremonien wenigstens —, noch vor gut
hundertfiinfzig Jahren im Bindner Oberland praktiziert werden konnte?
Auf diese Frage gibt uns der gelehrte Bischot von Chur, Dr. Christianus
Caminada, eine klare und erschopfende Antwort. Ich zitiere aus seiner
tiefgrindigen Studie «Zeitseelsorge und Brauchtum»:

«Die wichtigste Frage der Seelsorge war in der apostolischen Zeit:
Wie finde ich offene, vertrauende Herzen und Ohren fiir meine Bot-
schaft? Paulus griff in Athen in jene Fragen hinein, welche den dor-
tigen Sophisten auf der Seele brannten, und Petrus suchte durch die
Treue zu den Ritualgesetzen das Volk zu gewinnen. Das erste Konzil
zu Jerusalem mufite den richtigen Weg festlegen. Immer zeigte es sich
in der Missionsgeschichte des Christentums, daf’ eine grofe Anpassung
an die Eigenarten, an tief eingewurzelte Brauche, uralte Kultusformen
und Kulturerscheinungen notig waren, um Erfolg zu haben. Wie soll

39 Decurtins, Riatorom. Chrest., 1. Bd., S. VL.
40 Eine Kopie dieses interessanten Textes befindet sich im Besitze des Verfassers.

8 121



Bonifazius vor der Donareiche auftreten? Wie sollen Kolumban und
Gallus am Ufer des Ziurchersees die Gotzen der umliegenden Hiigel
durch Stitten des wahren Christengottes ersetzen? Wie darf Gallus
an der Steinach und Kolumban in einem anders gearteten Volk der
Gegend von Bobbio arbeiten? Kann man ein Volk gewinnen, indem
man seine Feste zerstort, seine sakralen Umzuge verbietet, die leckeren
Gotzenfestmahler verlacht, Sonne, Wasserflut, Feuer und Quelle, die
grofiten Wohltiater der Naturmenschen, miflachtete? Ein direkter
Kampt gegen dieses Volkstum weckt nur den entschiedenen Wider-
stand.»

Und nun ein klassisches Beispiel fiir dieses kluge Vorgehen:

«Gregor der Grofie (Papst von 590—604) hatte den Propst Augusti-
nus des Andreasklosters mit mehreren Monchen nach Britannien ge-
schickt, um die Angelsachsen zu bekehren. Er sandte ihnen mit einem
Boten seine strengen Anordnungen bezuiglich Zerstorung der Gotzen-
tempel und aller Zeichen des Heidentums dorthin; aber kaum war dieser
fort, so wurde der Papst bei naherer Uberlegung derart beunruhigt, daf3
er cinen zweiten Boten mit einem Brief nachschickte, der noch heute
als Idealbeispiel zeit- und ortsbedingter Seelsorge zitiert wird. Er
schreibt dem Abt Mellitius: Saget dem Augustin, daf} ich nach langem
Nachdenken tiber die Sache der Angeln beschlossen habe, ihre G6tzen-
tempel brauchten nicht zerstort zu werden, nur die darin aufgestellten
Gotzenbilder sollen vernichtet werden. Die Tempel sollen mit Weih-
wasser besprengt werden, dann soll man Altare errichten und Reliquien
hineinlegen. Denn wenn jene Tempel gut gebaut sind, ist es wohl an-
gebracht, daf} sie, statt fiir den Kult der Damonen, fiir den Dienst des
wahren Gottes verwendet werden. Wenn das Volk namlich sieht, daf’
seine Tempelstitten nicht zerstort werden, so wird es um so leichter
den Irrtum aus seinem Herzen entfernen und in der Erkenntnis und An-
betung des wahren Gottes sich an den Orten vertraut versammeln, wo
es bisher zusammenzukommen pflegte. Und da es gewohnt ist, als Opfer
tir die Damonen viele Stiere zu toten, soll ihnen auch in dieser Be-
ziehung eine Festlichkeit gestattet sein, jedoch in anderer Form. Am
Tage der Kirchweihe oder an dem Feste der heiligen Martyrer, deren
Reliquien dort beigesetzt werden, mogen sie sich um die aus heidnischen
Tempeln umgewandelten Kirchen Zelte aus Baumzweigen machen und
in frommer Gemeinschaft ein Festmahl veranstalten;*' die Tiere sollen

41 Wer denkt hier nicht an den «puschegn-pulein», an das Fiillennachtmahl!

122



sie nicht dem Teufel optern, sondern zum Lobe Gottes verzehren und
dann dem Spender aller Gaben Dank sagen, damit, wenn ihnen einige
duflere Freuden gelassen werden, sie sich um so leichter den inneren
Freuden beigesellen. Denn, harten Herzen auf einmal alles abzuschnei-
den, ist ohne Zweifel unmoglich. Wer einen hohen Berg besteigen will,
kommt nur mit langsamen Schritten, nicht mit Spriingen hinauf.

Diese klassische Erklarung des grof3en Papstes zum Volkstum der
heidnischen Volkerschaften erinnert uns daran, daf} der Duft ehemaliger
,Convivia® sich noch im franzosischen Worte ,pardon’ und im rito-
romanischen ,pardanonza’ kiindet. Diese Namen zeigen an, wie man
die Gotzenmahlzeiten christianisierte, indem man sie zu Ablaf3¢festtagen
machte. Im ratoromanischen Ausdruck ist man inzwischen soweit ins
Weltliche hinabgerutscht, daf} bei Bentitzung des Wortes nur mehr die
Mahlzeit darunter verstanden wird. Immerhin erfolgen die Einladun-
gen noch heute erst nach vollendetem Gottesdienst, nur an Auswartige,
und wenn die Giste in Prozession ins Dorf kommen, wiirde niemand
wagen, sich einladen zu lassen, der nicht die Prozession mitgemacht
hiatte .. .»*?

Diesen klaren, aufschlufireichen Worten habe ich nur noch die viel-
leicht nicht unwesentliche Bemerkung beizufugen, daf} die Vornahme
des Fullenopfers und des Fiillennachtmahls erst nach dem Rosenkranz
und Avelduten durchgefiihrt werden durfte!

Ich bin fest tiberzeugt, dafd das uralte Fillenopfer der Ratoromanen
nur dank dieser milden und klugen Einstellung der christlichen Frih-
kirche gegeniiber der ungefihrlichen Volkstradition des Heidentums
so viele Jahrhunderte, wenn nicht ein Jahrtausend, sich erhalten konnte.
Und wenn das Fillenopfer auch vor ungetahr 170 Jahren auf ausdriick-
lichen Wunsch der Geistlichkeit und auf Befehl der Gemeindeobrigkei-
ten verschwinden muf3te, so war dies vielleicht verstindlich, nicht aber
notwendig. Denn wer mochte heute wiinschen, daf das uralte, «heid-
nische» Scheibenwerten,*® das noch Jahr fir Jahr in Danis und Unter-
vaz von der Dorfjugend ausgefiihrt wird, ebenfalls abgeschafft werde?

Da wir aber wissen, daf3 Verbote gegen tiefeingewurzelte Brauch-
tumer niemals viel geniitzt haben, ist es nicht ausgeschlossen, dafd der
Brauch des Fillenopfers eher darum unterging, weil in den oberen Ge-
meinden der Surselva gegen Ende des 18. Jahrhunderts die Pferdezucht

42 Vgl. Mgr. Dr. Christianus Caminada, Zeitseelsorge und Volkstum, S. 5 ff.
43 Vgl. Dr. Gian Caduff, Die Knabenschaften Graubiindens, S.135—145.



mehr und mehr zuriickging. So hitte also nicht nur der Bar «das
Verdienst», dem allerliebsten Fiillen den Todesstofd gegeben zu haben,
sondern auch das Fehlen von Stuten.**

44 Vgl Dr. Guglielm Gadola, «Ischi» XXXIII, S.114 ff.: «Il far giu la cavalla», wo
der Verfasser dieser Studie auch «das Stutenopfer» und dhnliche Brauchtiimer aus dem
Biindner Oberland behandelt hat.

[EREpsplspispispispisplopsplispspisERspepbRpspspispspsRisRis el
E DURCH DIE SCHRIFT UND DEN Ej
BUCHERDRUCK HATEIGENTLICH @
DER MENSCHLICHE GEIST ERST &
DIE WELT EROBERT Apatseet stieren %

B8]

rlslsplsplspispspicpiselispisplsplkrismisisplsplaesRisriseisT

%
%

Z, G L
;M/& brtc zﬁ(&@/? tlerz

IN EINFACHER BIS ANSPRUCHSVOLLER AUSFUHRUNG DURCH

BISCHOFBERGER & CO. CHUR

BUCHDRUCKEREI UNTERTOR

124



	Das Füllenopfer im Bündner Oberland

