
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 4 (1948)

Artikel: Das Füllenopfer im Bündner Oberland

Autor: Gadola, Gugliem

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-971667

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-971667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS FCLIjENOPFEB IM KÜNDNER OBERLAND

Von Gu g I iem G a d oI a

FM. ür den Volkskundler ist es nicht immer leicht, die Quellen zu seinen
Studien in Fluß zu bringen. Was einmal schwarz auf weiß floß, kann man
immer wieder zum Fließen und Besehauen wecken. Viel schwieriger
gestaltet sich jedoch die Entdeckung und Scheidung der mündlichen
Quellen, da diese meistens erst nach einem langen unterirdischen Gang
zur Oberfläche gelangen und schon mehr oder weniger verschlammt
sind. Gelingt es einem aber, am rechten Orte zu graben und am richtigen
Zipfel zu fassen, so hat man sie ganz, und mag der Weg zurück noch so

weit sein! Da erschließt sich dann dem Glücklichen die Tatsache, daß

da, wo die Wahrheit liegt, sich viele Wahrheiten treffen.
Es gibt gute und weniger gute Gewährsleute. Für den Volkskundler

sind wohl jene die besten, welche in eine patriarchalische Familie
hineingeboren wurden, dort Kindheit und Jugend und einen Teil des
reiferen Alters verlebten, jene alten Leute nämlich, die immer im Vaterhause

lebten und nie außerhalb der Gemeindemarken verkehrten. Nur
da fließt die Überlieferung frisch und klar wie ein Bergbach.

Der Verfasser dieser Studie hatte mehrmals das Glück, an solche
Quellen zu geraten. Er lauschte mit Freude dem leisen und
unauffälligen Strömen dieser geheimnisvollen Überlieferungen und schöpfte
daraus, so viel er nur konnte, wohl wissend, daß solche Quellen mit
dem Tode eines Greises oder einer Greisin plötzlich und für immer
versiegen können.

So ist es mir möglich geworden, hier im «Bündner Jahrbuch» etwas
vom vermutlich ältesten Volksbrauch des Oberländer Volkes zu
erzählen. Die Romontschen der Surselva nannten diesen Brauch «il far
giu pulein, in usit de mesacureisma». Es handelt sich demnach um

107



einen Brauch, der um die sogenannte Zeit des Mittefastens abgehalten
wurde. Meines Wissens stand dieser Brauch vor ungefähr 200 Jahren
noch in Blüte. Daß ich davon erzählen kann, verdanke ich einem rüstigen

Greis von 89 Jahren, der 1929 starb und mir noch andere Mitteilungen

machte, die ich heute zu den kostbarsten Schätzen unserer reichen
Tradition rechne.

Und nun zur Erzählung des Brauches. Wer hat schon etwas vom
«far giu il pulein» gehört? Es ist gar nicht leicht, den Sinn dieser Worte
ganz sachlich wiederzugeben. Am besten wird es wohl sein, wenn ich
diese uralte Bezeichnung in die Worte fasse: Das Schlacht- oder Brandopfer

des jungen Füllens. Ich will nun versuchen, auf Grund der
Aussagen meines sehr zuverlässigen Gewährsmannes dieses höchst
merkwürdige Tieropfer zu rekonstruieren.

Zur Zeit, als der Großvater meines Erzählers die Großmutter nahm,
soll dieser Brauch oder, besser gesagt, dieses Opfer des jungen Füllens
zum letztenmal geübt worden sein. Nach meiner Ausrechnung muß das

in den siebziger oder achtziger Jahren des 18. Jahrhunderts geschehen
sein; denn der gedächtnisfrische Greis, der es mir weitergab, wurde
schon 1840 geboren, er, der Enkel jener Glücklichen, die in ihrem 20.

Lebensjahr dieses unvergeßliche Jugendfest miterlebte.
Dieser schöne Brauch «da mesacureisma» fand jeweils an einem

Sonntagabend des Vorfrühlings statt, wenn die spärlichen Talglichter
durch die Butzenscheiben unserer heimeligen Bauernhäuser gespensterhaft

blinzelten. Nachdem der Rosenkranz von der ganzen Dorfjugend
in der Kirche gebetet und das Aveglöcklein verklungen war, sah man
überall die jungen Burschen (mats e menders) aus den Häusern treten.
Ohne Lärm und Geschwätz versammelten sie sich auf dem Dorfplatz,
«cadruvi» genannt. Alle waren bewaffnet — aber nur keine Angst, ihre
W'affen bestanden weder aus Vorderladern noch aus Morgensternen,
sondern aus Musikinstrumenten: aus auffallend kurzen Mundorgeln,
aus sehr hohen Trommeln und aus seltsamen, heute nicht mehr
aufzufindenden, tragbaren Handklavieren oder «clavaziuns de maun», wie die
Romontschen diese merkwürdigen Musikinstrumente nannten. «Allura
sunavan ei si treis.» Dann wurden drei Tanzstücke aufgespielt. Kein
Wunder! Diese lieblichen, einladenden Melodien lockten die
Dorfschönen aus den Häusern wie der Rauch die Bienen aus dem Korb. Wohl
zappelten schon Beine und jungfrische Gelenke; getanzt durfte jedoch
nicht werden, da diese seltsame Melodie, die einem uralten Hymnus
ähnelte, das Zeichen zum Aufbruch war.

108



Bei näherem Betrachten gewahrte man bald, wie das junge Volk
sich schön geschmückt und geziert hatte. «Las mattauns», das heißt die
jungen Mädchen, trugen den festlichen weißen Kranz auf dem Kopf
(— il tschupi), die Burschen den Strauß il matg), bestehend aus drei
Nelken und einem Reis fadetgna). Singend, jauchzend und spielend
begab sich nun das Jungvolk vor den Stall des glücklichen Besitzers der
sogenannten «cavalla» der Stute); denn damals war das Sprichwort
noch in Kraft, das wir heute kaum mehr verstehen: «Quel ch' ha la
cavalla, ha er' il pulein» (Wer die Stute hat, hat auch das Füllen!)1 An
diesem Abend war jedoch nicht die Stute die Hauptsache, sondern, wie
das Sprichwort es betont: das Füllen!

Kaum hat sich die Jugend im Halbrund aufgestellt, öffnet sich
geheimnisvoll die Stalltüre — und heraus tritt das festlich geschmückte
Füllen, geführt vom finster dreinschauenden «cutsch» (Abdecker). Doch
nicht er ist heute die Zielscheibe der fröhlichen Compagnia, sondern
das allerliebste, wohlgestriegelte Füllen, welches glänzt und glitzert wie
ein Goldstück und zudem noch mit Kränzen aus Nelken und Immergrün
über und über geschmückt ist. Wie erschallen nun von seiten der ganzen

Korona die jauchzenden «vivas» und kräftigen «halös» durch das
stille Dörflein hoch oben am Hang!

Geführt vom Abdecker, marschiert jetzt unter Spiel und Gesang
das unschuldige Opfer an der Spitze der lustigen Jungmannschaft den
steilen Pfad hinab an das Ufer des rauschenden Jungrheins. — In Sedrun,
wo mir der Greis den Brauch erzählte, ging die Jugend zum Drunbach
hinunter.

Dort gruppiert sich die ganze Gesellschaft von Mädchen und
Burschen um einen gewaltigen Stein, der die Umrisse eines natürlichen
Opfertisches aufweist. Diesem nähert sich, aus dem Kreise der Jugend
tretend, der Cutsch mit dem Füllen, während die Jünglinge und
Jungfrauen um die beiden einen Halbkreis bilden. Diese einer vorgeschriebenen

Liturgie ähnliche Zeremonie geschieht in einer geradezu
sakrosankten Ruhe.

Dann löst sich der «capitani de mats», der Hauptmann der
Jungmannschaft, vom Halbkreis los und tritt ernst und feierlich still zum
Abdecker. Dort angekommen, faßt er das Opfertier sowie den Opfernden

ins Auge und spricht in gebetähnlicher Rezitation folgende Verse

1 Zu jener Zeit blühte noch die Pferdezucht in vielen Gemeinden des Oberlandes,
was übrigens auch Flurnamen, wie «plaun de cavals», «pastira de cavals», «plaun ded
asens» usw., bezeugen. Am längsten haben die Obersaxer Pferdezucht getrieben.

109



und Reime, die schon den Anwesenden vor zweihundert Jahren kaum
ganz verständlich sein mochten:

«Lella, lella
Tubaleila,
Tubalacca,
Sanistracca.
Mira bein!
Tucc' il pulein!
Giongiolct,
O cul stilet!'»-

Nun folgt das plötzliche Aufblitzen eines Dolches, ein leichtes
Stöhnen, unci schon fließt das rotdampfende Blut des jungen Füllens

in ein bereitgestelltes Gefäß. Beim leisen Röcheln des getroffenen
unschuldigen Opfers senken alle Anwesenden ihre Blicke. Die Mädchen
scheinen ganz besonders stark von dem grausamen Akt beeindruckt
zu sein. Vor Schauer und Mitleid beginnen sie still zu weinen, und damit
man die Tränen nicht sehe, schließen sie die Augen und decken sie mit
beiden Händen zu. Aber die Tränen heben die Lider empor und rinnen
ihnen über die Wangen, durch die Finger in die Ärmel.

Das arme Füllen stürzt auf die Knie, verdreht furchtbar die Augen
— und stirbt ,3

Erst allmählich kommt Leben in die Reihen der Dorfjugend. Die
Hälfte des warmen Füllenblutes wird vom Cutsch über den Stein oder,

genauer gesagt, über den Opfertisch ausgegossen. Das andere wird
sorgfältig aufbewahrt, soll es ja als wirksames Zaubermittel Verwendung
finden!

Und nun? Was geschieht? Die Mädchen — und zwar nur die jungen

unter ihnen — dürfen zum Opferstein herantreten. Auch diese

Zeremonie, die wesentlich zur ganzen Opferhandlung gehört, geht ohne
jegliches Gerede vor sich. Ganz nahe an das Opfertier herangekommen,
darf ein jedes mittels einer kleinen Schale butschidetta) einige
Tropfen des noch warmen Blutes aus dem Gefäße schöpfen, glaubt doch
jede ehrbare Jungfrau, daß sie, wenn sie dieses Blut, mit Wein
vermischt, ihrem Burschen reiche, in kurzer Zeit glückliche Braut sein
werde

2 Die ersten vier Zeilen sind heute ganz unverständlich; die letzten vier besagen:
«Ziele gut! Triff das Füllen! Giongiolet, heraus mit dem Stilett!»

3 Mein Gewährsmann sagte ausdrücklich «stirbt» und nicht «verendet»!

110



Der Cutsch setzt seine Arbeit fort und zieht in kürzester Zeit die
Haut des Füllens ab. Ist dies getan, schlägt er den Kopf und die Füße
des Opfertieres ab, weidet das Innere des Füllens aus und schmeißt
alles zusammen in den Rhein. Erst jetzt darf die feierliche Stille, die
während der ganzen Opferhandlung geherrscht, durch Sprechen
unterbrochen werden.

Sobald die jungen Mädchen in die Reihe zurückgetreten sind, nähern
sich die Burschen dem Opferstein. Der Capitani de mats, der das Recht
der Auslosung hat, nimmt diese vor, indem er einen von drei
vorgetretenen Jungmännern für die nächste Funktion bestimmt. Der
Wichtigkeit der Handlung wegen geschieht dies wiederum mit Hilfe einer
Rezitation, die noch heute von den romanischen Kindern hergesagt
wird, bevor sie das bekannte Spiel des Flaschens beginnen:

«Eni, eni dep,
Utclamana schnep,
Utclamana isatana.
Eni, eni, dep.
Quels che pon buc en
Dein star or.»4

Der eine der drei, der übrig bleibt, hat nun die Aufgabe, die Leber
des Füllens herauszuschneiden, sie in kleine Stücke zu zerhacken und
diese unter die älteren Jungfrauen zu verteilen, unter jene nämlich, deren
Blüte schon am Verwelken ist; glauben doch alle Anwesenden, daß
eine alte Jungfer noch immer zu einem Mann komme, wenn sie dieses
Stücklein Zauberleber, in einem Gebäck versteckt, dem Begehrten
darreiche

Nach dieser merkwürdigen Prozedur, die seitens der Burschen mit
treffsicheren Witzen gewürzt wurde, befiehlt der Capitani dem Cutsch,
das abgehäutete Füllen in gleich große Stücke zu zerschneiden. Auch
dieser Befehl wird in rezitativer Form gegeben:

«Eni capeni, che tucc' il te,
Schauanena, occa, occa,
Brocca, recli tut!»5

4 Die ersten vier Zeilen sind wiederum unverständlich; die fünfte und sechste
heißen: «Wer nicht hinein mag, soll draußen bleiben.»

5 Die erste Zeile und die Hälfte der zweiten sind heute unverständlich; das «occa,
occa» könnte einmal geheißen haben: «tocca, tocca» und würde besagen «Stücke, Stücke»,
gerecht verteilt in den «broccas» kleine hölzerne Gefäße).

111



Sind die Fleischstücke endlich zerteilt, gleichmäßig bereitet und
abgewogen, verordnet der Capitani, daß der Jüngste aus der Compagnia
diese an alle anwesenden Mädchen verteile. Wer möchte heute die
rätselvollen Worte dieser ursprachigen Hersage, mit Ausnahme der •

letzten Zeile, entziffern?

«Zeschla, peschla cun pitucchi,
Ludi, tutti, manicutti,
Questa brocca, questa tocca!»6

Als letzter, bedeutungsvoller Akt dieses geheimnisreichen Füllenopfers

werden das Herz, die Lunge und mehrere Handvoll Fett auf einen
kleinen Scheiterhaufen caset!) gelegt, der vor dem Feste auf dem

Opferstein errichtet wurde, und angezündet. Und während diese Opfergaben

über dem von Blut geröteten Opferstein von den Flammen
verzehrt werden, erhebt die ganze Gesellschaft einen Höllenlärm, wie wenn
alle Hexen und Hexenmeister des ganzen Landes zum Hexentanz
versammelt wären. — Mein Erzähler betonte ausdrücklich, der Lärm müsse
so stark und durchdringend sein, daß man ihn in allen Nachbardörfern
hören könne; denn dann — und nur dann — gäbe es ein gutes Erntejahr!

Sind die Opferflammen erloschen, übergibt der Capitani noch jedem
Anwesenden einen Löffel voll des geronnenen Füllenschmers. Damit
ist der letzte Akt der geheimnisreichen Opferhandlung beendigt.

Im Dunkel der Nacht bilden sich die Paare, und nun geht es heimzu,
auf Ab- und Umwegen, ja sogar «per vias puleinas», was heute noch bei
den Oberländern nichts anderes sagen will, als auf Irr- oder sogar auf

Dummpfaden gehen unüberlegte, ja mitunter gefährliche Wege).
An diesem Abend oder in dieser Nacht hatte das Mädchen die

Ehrenpflicht, seinem Gefährten den sogenannten «puschegn-pulein» zu

geben, was man etwa mit den Worten Füllen-Nachtmahl bezeichnen
könnte. Dabei war das junge Mädchen selbstverständlich besorgt, die

wenigen zauberhaften Blutstropfen in den Wein seines Kavaliers zu

schütten. Auch die «matta veglia», die alte Jungfer, wird es nicht verpaßt
haben, das bißchen Füllenleber mit dem Kuchenteig zu vermischen!

An diesem zauberreichen Gastmahl durften auch die erwachsenen
Hausbewohner teilnehmen sowie Knechte und Hausmägde; nur mußte

6 Die erste Zeile wird schwerlich interpretiert werden können; die zweite und dritte
sind ebenfalls rätselhaft, könnten sich aber vielleicht auf das Spiel beziehen, welches am
Abend zu Hause beim Essen des Füllcnfleisches gespielt wird.

112



die alte Jungfer dafür sorgen, daß das verzauberte «Küchlein» an den
rechten Mann komme

Das ausgeronnene Fett oder der Schmer dagegen wurde sorglich
aufbewahrt, glaubte man ja heilig und fest, daß «per giugadira geinonta ei

bien unscher en cun grass pulein» (das heißt: Für schwache Glieder und
Gelenke ist es gut, mit Füllenschmer einzureiben). Er wurde aber auch
noch gegen andere Krankheiten und Schwächen verwendet, z. B. gegen
den «madernatsch» Blinddarm), gegen Keuchhusten und sogar, um
schwache Hautteile zu stärken!

Daß dieses geheimnis- und zaubervolle Tieropfer des «far giu
pulein» auch Anlaß bot, des Winters Ende und den frühen oder späteren
Anfang des Frühlings vorauszusagen, besagt noch heute das
Bauernsprichwort: «Treis bischas tocca Rein, ha gl' unviern fatg pulein!» (dreimal

Schnee bis zum Rhein [gerechnet von der Vornahme des Füllenopfers

an], hat der Winter sein Füllenopfer gebracht!)

#

Vor fünfzig Jahren, als Dr. Caspar Decurtins die Volksüberlieferung
des Bündner Oberlandes im IL Band der Rätoromanischen Chrestomathie

herausgab, war sozusagen nur mehr ein Schatten vom «far giu
pulein» in der Erinnerung unseres Volkes haften geblieben. Dieses
letzte, nur mehr flackernde Erinnern an den seltsamsten Volksbrauch
der Rätoromanen, der anfangs sicher nichts anderes als ein Tieropfer
unserer ältesten Bewohner zu Ehren irgendeiner Vegetationsgottheit
war, können wir noch anhand einzelner Notizen aus der Rätoromanischen

Chrestomathie erhärten. Dort heißt es: «Zu Mittfasten wurde in
einigen Gemeinden des Oberlandes — es war vor vielen Jahren — das

Fleisch eines jungen Füllens gegessen. Aber die Geistlichkeit ist dagegen

aufgetreten, und allmählich ließ man diesen Brauch fallen; denn er
stammte aus der Zeit des Heidentums.»'

Einen weiteren untrüglichen Beweis für das hohe Alter und die lange
Dauer dieses Volksbrauches liefert uns eines der ältesten romanischen
Volkslieder. Es ist dies die «Canzun dils mats de Cuera». In diesem

Liede, das ebenfalls in der Rätoromanischen Chrestomathie aufbewahrt
wird, heißt es:

7 Vgl. Dr. C. Decurtins, Ratorom. Chrest., Bd. II, S. 687; Nr. 8, Volksgebriiuchc.

113



«Suna, suna giegia,
Iis mats de Cuera vegnan!
Eis vegnan cun lur bialas,
Fagend parada zun,
La gronda cun platiala,
Las autras cun zenpugn.

Eis van giu Rein
E fan pulein!»s

Und wie sangen die Lungnezer Mädchen noch vor wenigen
Jahrzehnten?

«Suna, suna giegia,
Ch' ils mats de Lumbrein vegnan
Van giu Rein,
E fan pulein.
Allegher las mattauns!»"

In früheren Zeiten werden die Hauptverse wohl so gelautet haben:

«Eis van giu Rein
E fan giu 7 pulein.»

Erst kürzlich erhielt ich aus dem Lungnezertal eine wunderschöne
Sage, die mit den Worten beginnt: «Vor vielen, vielen Jahren zu
Mittfasten, als das Jungvolk von Tersnaus an die Ufer des Glenners
hinunterging ,per far giu il pulein', da erschien der Teufel in höchsteigener
Person hoch oben am Waldrand und setzte einen gewaltigen Steinblock
in Bewegung, um die Sankt-Katharina-Kapelle zu zerschmettern. Der
Stein fiel mit gewaltigem Krachen den steilen Hang herunter Aber
siehe da! Dort angekommen, wo die Kapelle stand, machte er plötzlich
kehrt und fiel zischend wie eine aufgescheuchte Schlange in den
Glenner.»

8 Decurtins, Riitorom. Chrcst., II. Bd., S. 306, 58. Die Variante dazu mit dem Refrain:
«Eis van giu Rein e fan pulein» siehe a. a. O., II. Bd., S. 188. Die Strophe heißt in
wörtlicher Übersetzung:

«Spiele, spiele die Geige,
Die Burschen von Chur kommen!
Sie kommen mit ihren Schönen
Lind tun sich groß,
Die größte mit der Plumpe,
Die anderen mit den Kuhschellen.
Sic gehn zum Rhein hinab
Und schlachten das Füllen.»

9 Gadola G., «Glogn» 1947, 21avla annada, S. 118.

114



Leider erzählt uns die Sage nicht, was weiter mit den Burschen von
Tersnaus geschah oder was sie etwa dachten, daß sie gerade beim Füllenopfer

auf diese unheimliche Art und Weise überrascht wurden. — Und
doch scheint mir, daß diese Sage uns etwas ganz Wichtiges erzählt. Ist
i,n diesen wenigen Sätzen nicht der Kampf zwischen Christentum und
Heidentum, zwischen heidnischem und christlichem Opfer dargestellt?
Nimmt hier nicht sogar der Teufel Partei für das vorchristliche Opfer?

Den endgültigen Todesstoß gab aber weder die Geistlichkeit dem

armen, unschuldigen Füllen, noch konnte der Teufel — trotz seiner
Parteinahme — es am Leben erhalten!

Diese Tat besorgte der Bär! Fürwahr, es war der Bär und niemand
anders, der das letzte Füllen auffraß! Das kam so:

Seit 1750 bis etwa 1820 war der Braunbär der größte Feind des Bündner

Oberlandes.10 Um von dieser Belästigung befreit zu werden,
verordneten die Gemeindebehörden, daß die Fastnachtsanlässe und andere

Belustigungen der Jugend, besonders jene aus heidnischer Zeit, aufzuhören

hätten, da der Bär eine sichtbare Strafe Gottes sei!

Auf die merkwürdige Begründung dieses Verbotes macht Pater
Placidus a Spescha Ende des 18. Jahrhunderts die spitzige Glosse: «Dies

war aber ein dummes, liebloses und grausames Benehmen. Der Bär ist
nicht ins Tal gekommen, weil die Jugend lustig war; er wird auch nicht
aus dem Lande gehen, weil jetzt die Jugend traurig ist. Entweder sind
die Ankunft und das schädliche Dasein des Bären eine Strafe Gottes,
oder es ist ein natürlicher Zufall. Ist's das erste, so hätten alle Klassen
der Einwohner den Bußsack anlegen sollen, um die Strafe abzuwenden;
ist's aber das zweite, so war das Gebot zwecklos. Gesittete Länder und
Völker verbieten die gleichgültigen Lustbarkeiten der Jugend nie; sie

suchen selbe nur zu mäßigen und sind klüger und frömmer als wir.»11

Nachdem ich den schon längst vergessenen Volksbrauch des «far giu
pulein» in den wesentlichen Punkten meinem Gewährsmann
nacherzählt habe, sei anhand der einschlägigen Fachliteratur noch angedeutet,

worum es sich hierbei eigentlich handelt, woher und aus welcher
Zeit dieser Brauch etwa stammen möchte.

Daß es hier um ein altes Tieropfer geht, das aus vorchristlicher Zeit
stammt, ist jedem klar geworden. Zur Zeit der Ägypter, der Juden des

Alten Testamentes, der Griechen, der Römer, der Etrusker und Kelten
waren Tieropfer allgemein. Millionen der wertvollsten Tiere mußten

10 Gadola G., «Glogn» 1929, Calcndari, Iis davos uors en Surselva.
11 Pieth, Hager, Carnot, Pater Placidus a Spescha, S. 249/250.

115



ihr Leben hergeben; gerade die besten, ja mit Vorliebe die jüngsten
Tiere mußten es sein. Aus dem Altertum erfahren wir Tatsachen, die
haargenau zu unserem Füllenopfer passen: «Fröhlich und lächelnd,12
mit Kränzen und Flochzeitskleidern geschmückt,13 beim Schall der

Trompeten und Flöten14 schreiten sie (die Opfer und Opfernden!) in
den Tod.»

Überall tötete man statt des Menschen das, was am meisten
kostete oder einem am liebsten war. Außer den gewöhnlichen Flauistieren,
denen man, um ihren Wert zu steigern, häufig noch die Flörner
vergoldete, opferten sehr viele Völker das edelste der Tiere, das Roß.
(Dazu gehören scheinbar bei den alten Rätern «il pulein e la cavalla»,
Füllen und Stute!) Bei den alten Germanen waren das Pferdeopfer und
die damit verbundene Opfermahlzeit so sehr mit dem Götzendienst
verwachsen, daß der Kampf der Glaubensboten gegen das Fleidentum
sehr häufig als ein Krieg gegen das Essen von Pferdefleisch erscheint.15

Warum aber gerade blutige Opfer? Darauf antworten uns die
heidnischen Philosophen. Livius sagt: «Im Blut ist nach allgemeiner
Überzeugung der Sitz des Lebens.»111 Andere, z. B. Kritias, gingen so weit,
das Blut für die Seele selber anzusehen.17

Indem man das Blut beim Opfer vergoß, wollte man ein Leben
hingeben, um die Befleckung abzuwaschen oder um neues Leben von der
Gottheit zu erbitten. Kein anderes Mittel, glaubte man, sei hinreichend,
um die Reinigung zu vollbringen, als die Vernichtung des Lebens. Die
Tieropfer waren Ersatz für das Leben des Menschen. Die Erinnerung
schwebte besonders beim blutigen Tieropfer dem Opfernden lebendig
vor, wie die Worte Ovids zeigen:

«Herz für Flerz und Fleisch statt Fleisch, nur leider ein Leben
Bringen wir dar, das an Wert unserem wenig entspricht.»18

Und wie schön und genau passen die Worte Mose (V. B. 15. Kap.
21. V.) auf unser Füllcnopfer: «Du sollst dem Herrn, deinem Gott, nichts
opfern, was nicht fehlerlos ist.» Noch heute braucht der Oberländer das

12 Wuttke, Geschichte des Heidentums I, 273.
13 W'uttke, a. a. O. I, 272; II, 355.
14 Plutarch, Supcrstit., 13.

15 Waitz, Anthropologie der Naturvölker III, 207.
16 Alb. M. Weiß, Apologie des Christentums II, 294 (1908).
17 Aristoteles, Anima, 1, 2, 19.

18 Ovid, Fast. 6, 161. Zitiert bei: Alb. M. Weiß, a. a. O. II, S. 298. Die deutsche
Übersetzung stammt ebenfalls von Alb. M.Weiß.

116



sprichwörtliche Bild: «Schubers e bials sc' in pulein» (sauber und fehlerlos

wie ein Füllen!).19
Sogar die Opferhandlungen des «far giu pulein» weisen noch manche

Parallelen mit ähnlichen Tieropfern aus dem Altertum auf. So wissen
wir z. B., daß die Ägypter dem Opfertier den Kopf abschnitten, daß sie
diesen mit Verwünschungen und Fluch beluden, den sie allenfalls zu
befürchten hatten, und dann ins Wasser warfen.20

Viele Autoren des Altertums berichten uns von der Feierlichkeit
und von der sakrosankten Stille bei der Vornahme der eigentlichen
Handlung des Opfers, sowohl bei der Schlachtung des Tieres wie beim
folgenden Brandopfer. Es muß — wie mein Gewährsmann auch
betonte — eine herzzerreißende Empfindung gewesen sein, wenn der
sündige Opfernde selbst dem Tier die Kehle durchschnitt, das Tier aber
an seiner Stelle stand. So vollzog er die Opfertat im Symbol an sich
selber.21

Die Tatsache, daß das «far giu pulein» im Vorfrühling und am
fließenden Wasser (Rhein, Drun, Glenner) vorgenommen wurde, läßt mit
Sicherheit darauf schließen, daß unser Füllen ein Opfer an Vegetationsoder

Naturgottheiten war. Und gerade von diesen sagt Jakob Burkhardt

in seiner Kulturgeschichte Griechenlands, «daß sie meistens mit
Bedeutungen und Beziehungen beladen sind, deren üppiges Rankenwerk

den eigentlichen Ursprung völlig überspinnen kann».22

Da wir bei Griechen und Römern eher selten von eigentlichen
Pferdeopfern hören, haben wir es hier sehr wahrscheinlich mit einem
germanischen Kultus zu tun, der aber dennoch von etruskischen Elemen-

10 Daß das Opfer unschuldig und ohne Makel sein mußte, können wir auch aus dem
romanischen Kinderreim entnehmen. Siehe Rätorom. Chrest. II, 192 (121—122 v.):

«Martin, Martin flutget la caura!
La caura ha dau in beschel,
Martin ha tratg il tegien;
La caura ha fatg tschun bucs,
Martin ha strunglau tuts;
El ha rut giu il tgiern
Et ei ius egl uffiern!»

20 Herodot, 2, 39, 2. Plutarch, Isis et Osiris, 31.

21 Vgl. hier folgende Autoren: Thalhofer, Das Opfer des Alten und Neuen Bundes,
53 ff.; Stöckl, Das Opfer, 248; Lferzog, Realenzyklopädie XI (2), 40 f. Erst später
übernahmen die Leviten das Schlachten: Schenkel, Bibcl-Lex. IV, 364. — Damit ist vielleicht
erklärt, warum der Abdecker, eine sonst bei den Oberländern verachtete Person, das

Schlachten des Füllens vornahm und nicht der Capitani.
22 Jakob Burkhardt, Kulturgeschichte Griechenlands (gekürzte Ausgabe, Bernina-

Verlag AG., Ölten), S. 272 ff.

117



ten durchsetzt sein könnte. Wissen wir ja, daß die Leber als
Orakelgegenstand, aus Babylonien stammend, bei den Etruskern nachgewiesen

ist.23

In jenem Gedicht, in dem Horaz erzählt, wie er durch die ganze
Welt gezogen sei, macht er seine Zeitgenossen auf einen spanischen
Volksstamm aufmerksam, den er so fröhlich angetroffen habe beim
Blutopfer eines Pferdes:

«Laetus equino sanguine Concanus» usw.24

Für die griechisch-römische Welt hat Malten sein Wissen über den
Pferdekultus dahin formuliert, «daß das Roß als Inkarnation des
Dämonischen ursprünglicher ist als der anthropomorph gestaltete Gott
neben dem Pferde».23

Die Erscheinung eines weißen Füllens wird nach einer keltischen
Sage in der Unterwelt zu einer schönen Jungfrau .2G

Das altindische Ritual zeigt neben dem Zug des Pferdeopfers zum
Zweck glücklichen Gelingens eines Feldzuges auch die prophetische
Deutung des Wieherns. «In dem Hause, wo ein Pferd wiehert, wird
eine Braut sein.»27 Auch im norwegischen Volksglauben gilt das Pferd
als glückverheißend.28

In der germanischen bzw. indogermanischen Welt ist das Pferdeopfer

sehr häufig bezeugt. Grimm bezeichnet Pferde als das häufigste
Opfer der älteren germanischen Zeit. Sie galten vor allem Wodan, im
Norden Odin. Pferdeopfer sind auch bei anderen Völkern, wenn auch

nicht so häufig, belegt. Bei den Griechen war der Schimmel ein Opfer
an die chthonischen Gottheiten. — Strabo erzählt, daß die Veneter dem

Diomed ein weißes Pferd opferten. Auch das römische Oktoberroß ist
als Pferdeopfer zu deuten.20

Der Wikingerkönig Heidrek opferte am Julabend vor den Götterbildern

in der Halle Pferde, deren Blut man in Kessel laufen ließ; mit
diesem Blute besprengte man das versammelte Volk, die Götterbilder,
Altäre und Tempelwände. Eine besondere Art des Opferns ist es, ein

23 Mitgeteilt von Prof. Dr. Peter Wiesmann, Chur.
24 Horaz, Carmina III, 4, 34.

25 Hs. Bächtold-Stäubli, Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens VI, 1604.
20 Hs. Bächtold-Stäubli, a. a. O. VI, 1604.
27 Hs. Bächtold-Stäubli, a.a.O. VI, 1619.
28 Hs. Bächtold-Stäubli, a. a. O. VI, 1622.
2!) Hs. Bächtold-Stäubli, a. a. O. VI, 1671/72.

118



Pferd in den Fluß oder in den See zu stürzen und zu versenken (Pilatussee,

Lechfall, Rheinfall). — Die Opfer waren mit Opferschmäusen
verbunden. Durch das Verzehren des Opfers wurde man der Wesenheit
des Opfers teilhaftig, zudem war es unschicklich, dem Gott eine Speise
zu bieten, die der Opfernde verschmäht hätte.30

Somit erklärt es sich, daß die rätoromanischen Burschen bzw. ihr
Vertreter, der Cutsch, Kopf, Eingeweide und Beine in den Fluß warf
und daß noch heute bei uns eine Redensart lautet: «Esser ferms e bials
sc' in cavagl giuven» (schön und stark sein wie ein junges Pferd). Die
Tatsache, daß Pferde Flußgottheiten geopfert wurden, läßt wohl den
Schluß zu, daß auch das Füllenopfer am Rhein und am Glenner einer
ähnlichen Gottheit dargebracht wurde.

In der Volksmedizin der Germanen spielt das Pferd eine ähnliche
Rolle wie bei den Rätoromanen, mit dem Unterschied zwar, daß einzelne
Kuren radikaler sind. Einige Beispiele sollen dies zeigen:

Wenn ein Mann keine Lust hat, so soll er vom Safte aus frischem
Pferdemist sieben oder acht Tropfen in Branntwein einnehmen.31

In der Novelle «Dietegen» erzählt Gottfried Keller von einem
Zaubertrank, welcher von Kiingold in der Schlafkammer der Stiefmutter
Violande aufgestöbert wird, ein Mittel, um die jungen Burschen
anzuziehen und vernarrt zu machen: «Violande hatte ihr einst im geheimen
ein kleines Fläschchen gezeigt und anvertraut, das sei ein Philtrum oder
Liebestrank, «Gang mir nach» genannt; wer es von der Hand einer
Weibsperson zu trinken bekomme, der sei derselbigen ohne Gnade
verfallen und müsse ihr nachgehen. Es sei in dem Fläsehlein zwar nicht
das starke und gefährliche Gift Hippomanes, aus dem Stirngewächs
eines erstgeborenen Füllens gebraut, sondern ,»32

Pferdeblut, und zwar das Blut eines weißen Flengstes, heilt eine

kranke Königstochter, und die heilige Hildegart empfiehlt ein Bad in
Pferdeblut als Mittel gegen Aussatz.33

Pferdefett befördert den Haarwuchs und gibt, eingerieben, einen
jugendlichen Glanz. Kammfett befördert die Menses, heilt Geschwüre.34

30 Hs. Bächtold-Stäubli, a.a.O. VI, 1671/72.
31 Hs. Bächtold-Stäubli, a. a. O. VI, 1643.
32 Dietegen in «Die Leute von Scldwyla» von Gottfried Keller. Ausgabe Inselverlag

zu Leipzig, S. 451. — Eine so genaue Angabe dieses Zaubermittels wird schwerlich nur
Phantasie sein!

33 Hs. Bächtold-Stäubli, a. a. O. VI, 1646.
34 Hs. Bächtold-Stäubli, a. a. O. VI, 1644.

119



Pferdeschmalz mit anderen Stoffen ergibt eine Salbe gegen geschwollene

Füße und Waden.33

In Flandern wird Pferdefleisch gegen Sehnen- oder Nervenverdrehung

und gegen Magenschmerzen gebraucht.30
Pferdeleber und Pferdegalle spielen bei den Germanen eine

untergeordnete,37 bei den Rätoromanen dagegen, wie wir gesehen haben, eine

animierende, zauberische Rolle.

Hier sei ergänzend erwähnt, daß in Tessenberg, zwischen Bern
und Basel, noch 1647 ein ähnlicher Brauch von der Bauernjugend
ausgeführt wurde. Es handelte sich zwar nicht um ein Fullenopfer, sondern

um ein Stieropfer. Man opferte den Stier auf ähnliche Art und Weise,
damit es ein gutes Erntejahr gebe. Unter anderem kam es dabei vor,
daß Burschen und Mädchen über das fließende Blut des erstochenen
Stieres hüpften und tanzten. Dieser Brauch war zwar von der Obrigkeit
schon lange verboten. Darum wurde die Jugend von Tessenberg im
Jahre 1647 streng bestraft. Seither hört man nichts mehr von einem
solchen Brauch im Bernerland.38

Von nicht geringer Wichtigkeit wäre es, zu wissen — mein Gewährsmann

hätte dies vielleicht gewußt —, wer das Füllen zahlte. (Schade,
daß man nie alles ausfragt, ja daß man an vieles gar nicht denkt!)

Auch der Abdecker (cutsch), der bei den Oberländern nicht die
bestangesehene Person war, hatte, wie es mir scheint, manche Opferhandlung

zu verrichten, die ursprünglich zu den eigentlichen Funktionen des

Opfernden gehörte. Warum wurden diese nicht gesamthaft vom Ga-

pitani ausgeführt? War doch auch er eine Hauptperson bei der ganzen
Handlung! Dies mag wohl daher kommen, daß der Abdecker zu diesen

praktischen und beruflichen Arbeiten befähigter war, und wohl auch

aus dem Grund, daß man am Ende des 18. Jahrhunderts sich schon
lange nicht mehr bewußt war, eine heidnische Opferhandlung zu
begehen. Eigentlich war es ja schon mehr als ein Jahrtausend kein Opfer
mehr.

33 Ebenda.
30 Eis. Bächtold-Stäubli, a.a.O. VI, 1645.

37 Hs. Bäelitold-Stäu'oli, a. a. O. VI, 1646.
38 Mitgeteilt von einem Diskussionsredner, Historiker und Volkskundler bei Anlaß

meines Vortrages über das Füllenopfer (11. Dezember 1946) in der Sektion Bern der
Schweiz. Gesellschaft für Volkskunde.

120



Alois Cariglet: Die Holzfahrer



Damit habe ich versucht, einige der interessantesten Funktionen des

alten Füllenopfers annähernd zu erklären und in Zusammenhang mit
den Pferdeopfern anderer Völker zu bringen.

Und doch wird es uns niemals gelingen, alle Rätsel des Füllenopfers
zu lösen. Denken wir z. B. nur an die zum größten Teil unverständlichen
Befehlsreime des Capitani, der sehr wahrscheinlich, nach der Annahme
des Christentums, den heidnischen Priester markierte! Wer kann heute

in diese Geheimnisse eindringen? Wird man diese auch niemals restlos
erklären können, so sind sie trotz allem deutliche Beweise für die

Erstarrung eines uralten Glaubens. Fluizinga, der bekannte Kulturhistoriker,

weist in seinem Werk «Ffomo ludens» nach, daß alle großen Kultur-
und Religionswerte der vergangenen Jahrtausende ihre Zuflucht im
Kinderreim, Kinderspiel und Kinderlied gefunden haben, eine Ansicht
übrigens, die schon Dr. Caspar Decurtins vor fünfzig Jahren geäußert
hat!39

Ein klarer und untrüglicher Beweis für die Richtigkeit dieser These
ist nicht nur unser uraltes «far giu pulein», sondern auch die weitere
Tatsache, daß unsere berühmte «Dertgira nauscha», die seit hundert
Jahren von unseren Compagnias de mats nicht mehr gespielt wird, im
Jahre 1885 in ganz primitiver Form von den Schulkindern von Sedrun
zum allerletztenmal gegeben wurde.40

Und nun eine letzte Frage: Wieso war es möglich, daß ein so
ausgeprägtes heidnisches Opfer und Brauchtum, wie das «far giu pulein»
es war — in seinen äußeren Zeremonien wenigstens —, noch vor gut
hundertfünfzig Jahren im Bündner Oberland praktiziert werden konnte?
Auf diese Frage gibt uns der gelehrte Bischof von Chur, Dr. Christianus
Caminada, eine klare und erschöpfende Antwort. Ich zitiere aus seiner
tiefgründigen Studie «Zeitseelsorge und Brauchtum»:

«Die wichtigste Frage der Seelsorge war in der apostolischen Zeit:
Wie finde ich offene, vertrauende Herzen und Ohren für meine
Botschaft? Paulus griff in Athen in jene Fragen hinein, welche den
dortigen Sophisten auf der Seele brannten, und Petrus suchte durch die
Treue zu den Ritualgesetzen das Volk zu gewinnen. Das erste Konzil
zu Jerusalem mußte den richtigen Weg festlegen. Immer zeigte es sich
in der Missionsgeschichte des Christentums, daß eine große Anpassung
an die Eigenarten, an tief eingewurzelte Bräuche, uralte Kultusformen
und Kulturerscheinungen nötig waren, um Erfolg zu haben. Wie soll

30 Decurtins, Rätorom. Chrest., II. Bd., S. VI.
40 Eine Kopie dieses interessanten Textes befindet sich im Besitze des Verfassers.

a 121



Bonifazius vor der Donareiche auftreten? Wie sollen Kolumban und
Gallus am Ufer des Zürchersees die Götzen der umliegenden Hügel
durch Stätten des wahren Christengottes ersetzen? Wie darf Gallus
an der Steinach und Kolumban in einem anders gearteten Volk der
Gegend von Bobbio arbeiten? Kann man ein Volk gewinnen, indem
man seine Feste zerstört, seine sakralen Umzüge verbietet, die leckeren
Götzenfestmähler verlacht, Sonne, Wasserflut, Feuer und Quelle, die
größten Wohltäter der Naturmenschen, mißachtete? Ein direkter
Kampf gegen dieses Volkstum weckt nur den entschiedenen
Widerstand.»

Und nun ein klassisches Beispiel für dieses kluge Vorgehen:

«Gregor der Große (Papst von 590—604) hatte den Propst Augustinus

des Andreasklosters mit mehreren Mönchen nach Britannien
geschickt, um die Angelsachsen zu bekehren. Er sandte ihnen mit einem
Boten seine strengen Anordnungen bezüglich Zerstörung der Götzentempel

und aller Zeichen des Heidentums dorthin; aber kaum war dieser
fort, so wurde der Papst bei näherer Überlegung derart beunruhigt, daß

er einen zweiten Boten mit einem Brief nachschickte, der noch heute
als Idoalbeispiel zeit- und ortsbedingter Seelsorge zitiert wird. Er
schreibt dem Abt Mellitius: Saget dem Augustin, daß ich nach langem
Nachdenken über die Sache der Angeln beschlossen habe, ihre Götzentempel

brauchten nicht zerstört zu werden, nur die darin aufgestellten
Götzenbilder sollen vernichtet werden. Die Tempel sollen mit
Weihwasser besprengt werden, dann soll man Altäre errichten und Reliquien
hineinlegen. Denn wenn jene Tempel gut gebaut sind, ist es wohl
angebracht, daß sie, statt für den Kult der Dämonen, für den Dienst des

wahren Gottes verwendet werden. Wenn das Volk nämlich sieht, daß
seine Tempelstätten nicht zerstört werden, so wird es um so leichter
den Irrtum aus seinem Herzen entfernen und in der Erkenntnis und
Anbetung des wahren Gottes sich an den Orten vertraut versammeln, wo
es bisher zusammenzukommen pflegte. Und da es gewöhnt ist, als Opfer
für die Dämonen viele Stiere zu töten, soll ihnen auch in dieser
Beziehung eine Festlichkeit gestattet sein, jedoch in anderer Form. Am
Tage der Kirchweihe oder an dem Feste der heiligen Märtyrer, deren
Reliquien dort beigesetzt werden, mögen sie sich um die aus heidnischen
Tempeln umgewandelten Kirchen Zelte aus Baumzweigen machen und
in frommer Gemeinschaft ein Festmahl veranstalten;41 die Tiere sollen

41 Wer denkt hier nicht an den «puschegn-pulein», an das Füllennachtmahl!

122



sie nicht dem Teufel opfern, sondern zum Lobe Gottes verzehren und
dann dem Spender aller Gaben Dank sagen, damit, wenn ihnen einige
äußere Freuden gelassen werden, sie sich um so leichter den inneren
Freuden beigesellen. Denn, harten Herzen auf einmal alles abzuschneiden,

ist ohne Zweifel unmöglich. Wer einen hohen Berg besteigen will,
kommt nur mit langsamen Schritten, nicht mit Sprüngen hinauf.

Diese klassische Erklärung des großen Papstes zum Volkstum der
heidnischen Völkerschaften erinnert uns daran, daß der Duft ehemaliger
,Convivia' sich noch im französischen Worte ,pardon' und im
rätoromanischen ,pardanonza' kündet. Diese Namen zeigen an, wie man
die Götzenmahlzeiten christianisierte, indem man sie zu Ablaßfesttagen
machte. Im rätoromanischen Ausdruck ist man inzwischen soweit ins
Weltliche hinabgerutscht, daß bei Benützung des Wortes nur mehr die
Mahlzeit darunter verstanden wird. Immerhin erfolgen die Einladungen

noch heute erst nach vollendetem Gottesdienst, nur an Auswärtige,
und wenn die Gäste in Prozession ins Dorf kommen, würde niemand
wagen, sich einladen zu lassen, der nicht die Prozession mitgemacht
hätte .»42

Diesen klaren, aufschlußreichen Worten habe ich nur noch die
vielleicht nicht unwesentliche Bemerkung beizufügen, daß die Vornahme
des Füllenopfers und des Füllennachtmahls erst nach dem Rosenkranz
und Aveläuten durchgeführt werden durfte!

Ich bin fest überzeugt, daß das uralte Füllenopfer der Rätoromanen
nur dank dieser milden und klugen Einstellung der christlichen
Frühkirche gegenüber der ungefährlichen Volkstradition des Heidentums
so viele Jahrhunderte, wenn nicht ein Jahrtausend, sich erhalten konnte.
Und wenn das Füllenopfer auch vor ungefähr 170 Jahren auf ausdrücklichen

Wunsch der Geistlichkeit und auf Befehl der Gemeindeobrigkeiten
verschwinden mußte, so war dies vielleicht verständlich, nicht aber

notwendig. Denn wer möchte heute wünschen, daß das uralte,
«heidnische» Scheibenwerfen,43 das noch Jahr für Jahr in Danis und Unter-
vaz von der Dorfjugend ausgeführt wird, ebenfalls abgeschafft werde?

Da wir aber wissen, daß Verbote gegen tiefeingewurzelte Brauchtümer

niemals viel genützt haben, ist es nicht ausgeschlossen, daß der
Brauch des Füllenopfers eher darum unterging, weil in den oberen
Gemeinden der Surselva gegen Ende des 18. Jahrhunderts die Pferdezucht

42 Vgl. Mgr. Dr. Christianus Caminada, Zeitseelsorgc und Volkstum, S. 5 ff.
43 Vgl. Dr. Gian Caduff, Die Knabenschaften Graubündens, S. 135—145.

123



mehr und mehr zurückging. So hätte also nicht nur der Bär «das

Verdienst», dem allerliebsten Füllen den Todesstoß gegeben zu haben,
sondern auch das Fehlen von Stuten.44

44 Vgl. Dr. Guglielm Gadola, «Ischi» XXXIII, S. 114 ff.: «II far giu la cavalla», wo
der Verfasser dieser Studie auch «das Stutenopfer» und ähnliche Brauchtümer aus dem
Bündner Oberland behandelt hat.

[^fD[nn][nn3CnfflP?nlUir^GirdiiinJtiigItnrdErn]ififlJtnrö]ri]inriJlririliflrJ[np]uirü[frftJiJirülrnlinrüGTf5]

1 DURCH DIE SCHRIFT UND DEN 1

I BUCHERDRUCK HAT EIGENTLICH g

§ DER MENSCHLICHE GEIST ERST |
| DIE WELT EROBERT ADALBERT STIFTER |
ra]tnrtiCrTn]innJinpJUinJinnJinaHn[diJ)fviLniiiLnnJirifürä1innJinrvitnnltnnJinrUtnQJLnnJUinJLnfüLnmf3]

IN EINFACHER BIS ANSPRUCHSVOELER AUSFUHRUNG DURCH

BISCHOFBERGER & CO. CHUR

BUCHDRUCKEREI UNTERTOR

124


	Das Füllenopfer im Bündner Oberland

