
Zeitschrift: Bündnerisches Haushaltungs- und Familienbuch

Herausgeber: [s.n.]

Band: - (1931)

Artikel: Weiteres aus dem Schatz unserer Muttersprache

Autor: Gartmann, J.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-971566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-971566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WEITERES AUS DEM
SCHATZ UNSERER MUTTERSPRACHE

Wir haben im letzten Jahrgang dieses Jahr;
buches darüber gesprochen, wie unsere gebrauch;
lichsten Haustiere: Rind, Pferd, Schaf, Ziege,
Hund und Katze zu Bildern in der Sprache heran;
gezogen werden. Dasselbe geschieht auch mit
andern Tieren, die in den Dienst des Menschen
genommen worden sind, und mit den Wildtieren.
Der Esel, der bei uns zwar selten als Haustier
gehalten wird, dient als Symbol des Störrischen,
des Unlenksamen und Eigenwilligen. Sein Name
huscht etwa über die Lippen, wenn jemand nicht
nach unserem Sinne handelt oder spricht, und es
ist nicht ganz unrichtig, was ein leicht erregbares
Bäuerlein einmal sagte: „Esel ist eis van dan
uschuldigsten Schimpfwörtern, as geit so licht
usm Mul und nieman chann eis wägen dämm ver;
chlagen. As ist für keina an Injuria. Das muas
jeda liden, wenn ma mas au nid bewisen chann."

Häufigen Anlaß zu Gleichnissen in der Sprache
geben Henne und Hahn. Der Hahnenruf ist seit
alter Zeit das Sinnbild des erwachenden Tages.
Schon unser Herr und Meister Jesus Christus hat
sich mit schmerzlich bewegten Worten an Petrus
gewandt: „Wahrlich, ehe der Hahn kräht, wirst
du mich dreimal verleugnet haben". Dem Hahn,
dem Wahrzeichen der Wachsamkeit, wurde auch
die Fähigkeit zugetraut, Gutes und Böses voraus;
zusagen. Klang sein Ruf froh und heiter, so er;
wartete man einen frohen, tönte er aber gedrückt
und klagend, einen kommenden schweren Tag.
Der Ruf des Hahnes ist aber nicht nur Weckruf,
sondern auch das Zeichen der Macht und des
Herrentums. Sein Kamm wird deshalb vielfach
zum Symbol des Herrschers. Dieser Kopfschmuck
mit seiner leuchtendroten Farbe zeigt den Zu;
stand und die Gemütsstimmung des Tieres an.
Ist der Kamm rot und strotzend, so ist das Tier
gesund und voll Lebenskraft. Daher kommt dann
auch der Ausdruck: „Däm ist der Kamm gwach;
sen oder gschwollen", wenn jemand viel auf sich
hält. Ist einer dagegen kleinlaut und bescheiden
geworden, so berichtet man von ihm: „Där lat
au da Chamm la lampen". Daher rührt auch der
volkstümliche Ausdruck: „Wenn dr Hanen da
Chamm z'starch ufbläht, muaß er bald ufhören
chrejan". Es wird ihm bald etwas zustoßen, was
seinen Hochmut dämpft. Aus einer Schlange mit
Hahnenkamm hat die Sage ein gefürchtetes We;
sen, den Basilisken, geschaffen.

Die Wachsamkeit des Hahnes hat ihm den
Ehrenplatz auf dem Turmdach eingetragen und
ihn damit gleichsam zum Wächter über Stadt und
Dorf gesetzt. Vielfach wird der Turmhahn zwar
auch als ein von den Christen schonungsvoll be;
wahrter Rest aus der Heidenzeit betrachtet. Bei
den alten Deutschen wurden nämlich, nach dem
Sprachforscher Grimm, auf den Wipfeln der hei;
ligen Bäume Hähne aufgepflanzt, und die christ;
liehen Bekehrer nahmen dieses Wahrzeichen auf
die Dächer ihrer Türme herüber, wie es überhaupt
vielfach kluge und wohlüberlegte Art der Be;
kehrer war, möglichst vieles von dem durch Alter
Geheiligten beizubehalten, um die Leute sich

PROF. J. B. GARTMANN

unter dem Schirm des neuen Glaubens rascher
zurechtfinden und heimisch werden zu lassen.
Das unvergänglichste Denkmal hat dem Turm;
hahn wohl der liebenswürdige deutsche Dichter
Mörike in seinem „Turmhahn von Cleversulz;
bach" gesetzt.

Neben den schon genannten hat die Sprache
noch in einer Reihe von andern Bildern und Bib
düngen den Hahn verwendet. Einem den roten
Hahn aufs Dach pflanzen heißt, ihm das Feuer
aufs Dach setzen, das Haus anzünden. Nach dem
schon erwähnten Sprachforscher Grimm stand
der Hahn, insbesondere der rote, in Beziehung
zu den Feuergottheiten. Der weiße Hahn war
ein Symbol der Lichtgot the it, während der
schwarze mit dem Teufel oder andern bösen
Geistern im Bunde stand. Ein schwarzer Hahn
hütet denn auch vielfach in Schatzgräbersagen
die Schätze. Die Streitsucht und außerordent;
liehe Kampflust der Hähne führte zur Bildung
des Wortes Kampfhahn oder Streithahn. Zeichnet
sich ein Mensch durch besondere Begabung und
Befähigung auf einem Gebiete aus oder wenig;
stens durch bevorzugte Stellung, so bezeichnet
man ihn als einen Haupthahn. Gottfried Keller
nennt in seinem „Fähnlein der sieben Aufrechten"
den Rekruten Spörri, der dem großmauligen Ruck;
stuhl für Geld und gehörige Beköstigung zu allem
gefällig ist, einen Schnapphahn, von wegschnappen,

gierig ergreifen. Das Wort hat eigentlich
auch die Bedeutung von Wegelagerer, Dieb, Raub;
ritter. Auf den Hahn zurück geht auch die Re;
densart: Miar wellend luagen, ob där Lianen zu
denan Hennen g'hört. Der Ausdruck bedeutet,
man wolle gerne sehen, ob diese oder jene Leute,
die zusammen arbeiten, gemeinsame Sache mit;
einander machen, in dieser Verbindung bleiben.

Genießt jemand in einer Familie oder Gesell;
schaft besondere Beliebtheit, so heißt es: „Er ist
Hahn im Korbe". Die vielgebrauchte Redeweise
hat alle möglichen Erklärungen gefunden, von
denen die nachfolgende wohl die glaubwürdigste
sein dürfte:

In Deutschland herrschte früher und herrscht
zum Teil heute noch folgender Brauch: Um die
Osterzeit wird, in Anlehnung an ein altes germa;
nisches Frühlingsfest, auf einem freien Platz un;
fern des Dorfes ein schöner junger Hahn unter
einen Korb oder Napf gesteckt. Den jungen
heiratsfähigen Mädchen, die zugegen sind, ver;
bindet man die Augen und gibt jedem einen Stock
in die Hand. Darauf wird jede der Jungfrauen
ein paarmal im Kreise herumgedreht, damit sie die
Orientierung verliere. Nun soll sie losziehen, um
den Hahn zu suchen. Sie darf, wenn sie glaubt
vor dem Hahnenkäfig zu sein, mit dem Stock los;
schlagen. Geht der Schlag fehl, so lachen die
andern sie tüchtig aus. Diejenige aber, die den
Korb oder Napf trifft, darf den LIahn behalten.
Aber das ist nicht der einzige Siegespreis, son;
dern sie hat nun bestimmte Aussicht, innert
Jahresfrist glückliche Braut zu werden. Als vom
Schicksal geschenkter Preis und als Verkünder

20



Cliche i\ Schwitten Heise I

c0L{3&ana

OFFSET, TIEFDRUCK oder BUCHDRUCK?

Buchdruck»Tiefverfahren (auf Naturpapier) von Bischofbergcr & Cov Buchdruckcrci Untertor, Chur





größern künftigen Glückes wird der Hahn nun
gehätschelt und bevorzugt, daher die Bezeichnung
„Hahn im Korb" für einen irgendwie bevorzugten
Menschen.

Sträubt sich ein Mann gegen eine Neuerung
oder Zumutung, so sagt der Volksmund von ihm:
„Er het si gstriißt wia an Güggel".

Weniger häufig als der Hahn gibt die Henne
Anlaß zu bildlichen Redensarten. Eine mit ihrer
Kinderschar ausziehende Mutter wird häufig mit
einer Gluckhenne und ihren Küchlein verglichen.
Jesus brauchte beim Blick auf die Stadt Jerusa?
lern von den Elöhen des Ölbergs aus das schone
Bild: „Ich wollte euch unter meine Flügel sam?
mein wie eine Glucke ihre Küchlein; aber ihr
habt nicht gewollt". So wird die Gluckhenne zum
Sinnbild der Treue, Fürsorglichkeit und Mütter?
lichkeit. Trefflich ist auch das zwar einen ganz
andern Gedanken ausdrückende Bild in folgen?
dem:

Eine Mutter schrieb an ihren Sohn, der etwas
unruhig immer wieder Ort, Stellung und Arbeit
wechselte: „Uf aram trohlenden Stein wasmats
nid" (auf einem rollenden Stein kann sich kein
Rasen ansetzen). Die Antwort des Sohnes lautete:
„Muater, du häscht rächt; aber an hockandi Flenna
würd au nid feist".

Treffend ist auch die Metapher, die mancher
haushälterische Verwalter oder Vater anwendet,
um die andern davor zu warnen, das Kapital,
den „Grundstock", anzuschneiden: „Wenn man
die Henne schlachtet, gibt's keine Eher mehr"
(wenn man das Kapital verringert oder braucht,
gibt's wenig oder keinen Zins). Nach dem steifen
Schritt des Hahnes nennt man den steifen Gang
eines Menschen Hahnenschritt. Im allgemeinen
ist der Vergleich eines Menschen mit dem Huhn
wenig schmeichelhaft, indem dadurch meist
Dummheit und blindes Dreinrennen angedeutet
wird. Dies zeigt besonders folgender Vergleich:
„Där schüßt überall in wia an Henna im Schnee?
glänz".

Noch weniger schmeichelhaft ist ein Vergleich
mit einem andern, größern Hausvogel, der Gans.
Albernheit und Einfältigkeit können kaum besser
dargestellt werden. Goethe wendet in seinem
„Werther" ein diesbezügliches Bild an: „Da tritt
herein die übergnädige Dame von S. mit ihrem
Gemahl und ihrem wohlausgebrüteten Gänslein
Tochter". Heute noch ist dies der Titel, den man
naseweisen jungen Mädchen beilegt.

Und die Ente? Das häufige und laute Schnat?
tern der Enten hat wohl dazu beigetragen, daß
man eine unwahre Nachricht als Ente bezeichnet.
Schräder erwähnt in seinem Buch „Bilderschmuck
der deutschen Sprache" noch eine andere Er?
klärungsart. Aus dem Wort Legende wäre für
unwahre oder wenigstens unglaubhaft klingende
Nachrichten das Wortspiel „Lügende", dann „Lüg?
Ente" und schließlich bloß „Ente" hervorgegangen.

Einer der sympathischsten unserer LIausvögel
ist die Taube. Ihr ist denn auch schon durch die
Heilige Schrift ein Ehrenplatz angewiesen wor?
den. Noah entließ aus der Arche eine Taube, die
dann ein Ülblatt als Zeichen der schwindenden
Sintflut zurückbrachte. So wurde sie zur Ver?
künderin des Glückes und des Friedens zwischen
Gott und den Menschen. Im Neuen Testament
wird uns berichtet, daß der Heilige Geist in Ge?
stalt einer weißen Taube herabschwebte auf Jesus

Christus. Die Tauben werden von Dichtern auch
vielfach als leuchtendes Vorbild der Treue hin?
gestellt. Diese Einschätzung rührt wohl davon
her, daß sie sich von den andern Hausvögeln da?

durch unterscheidet, daß sie nicht in mohamme?
danischer Gemeinschaft lebt, sondern die Paare
einander treu bleiben.

Ganz vergessen wollen wir nun noch ein Haus?
tier nicht, das der Sprache eine Reihe kräftiger
Bilder und Redensarten geliefert hat, das Schxvein.
Mit seinem Namen verbindet sich vielfach die
Vorstellung des Unsaubern, Schmutzigen. Und
doch ist es hier wie vielfach im Leben: der Ruf
ist schlechter als das Geschöpf. Jeder Bauernbub
weiß, wie peinlich das Schwein in seinem Kofen
seine Lagerstätte trennt von dem Ort, wo es
seinen Unrat ablegt. Sein „Nest" ist sauber, be?

sonders dann, wenn ihm der Besitzer entgegen?
kommt, indem er ihm genügend und geeigneten
Raum und die nötige Streue zur Verfügung stellt.
Zwar wälzt es sich gerne im nassen, lehmigen
Boden, aber nicht aus Lust am Schmutz, sondern
aus dem Bedürfnis nach Abkühlung, das beson?
ders beim fetten Tier sehr groß ist. Hat der
Mensch ein Recht, ihm daraus einen Vorwurf zu
machen, wenn er selber sich so nach Strand? und
Wasserbad sehnt, wie es heute bei gar vielen der
Fall ist?

Die Abneigung gegen das Schwein und die Auf?
fassung, daß es ein unreines Tier sei, hat sich
allerdings schon bei den alten Ägyptern gezeigt.
Wer bei ihnen im Vorbeigehen ein Schwein be?

rührte, stieg nachher in den Fluß und wusch sich
die Kleider und den Leib. Den Schweinehirten
war der Eintritt in den Tempel verwehrt. Nie?
mand gab ihnen oder nahm von ihnen eine Toch?
ter zum Weib. Die Kinder der Schweinehirten
heirateten nur Nachkommen ihrer Berufsgenos?
sen. Die Säue hüten zu müssen, war für den ver?
lorenen Sohn die größte Erniedrigung. Daß den
Hebräern der Genuß von Schweinefleisch ver?
boten war, darf wohl in erster Linie als eine Maß?
nähme zur Erhaltung der Gesundheit betrachtet
werden. Das Verbot entsprang sicher der Gefahr
der Übertragung von Krankheitserregern, die in
warmen Ländern viel größer ist als bei uns. Die
Abneigung der Israeliten gegen das Borstentier
zeigt sich vielfach noch in Redensarten bei ihnen.
Line Frau mit großer körperlicher Schönheit, aber
wenig Zucht und Tugend wird als „Sau mit einem
güldenen Nasenring" hingestellt. Auch bei uns
hat man, namentlich bei der Landbevölkerung,
eine Reihe treffender Bilder im Sprachgebrauch,
die sich auf das Schwein beziehen und auf ge?
nauer Beobachtung beruhen. Wenn einer bei
einem Gespräch gespannt hinhorcht, als wollte
er sich kein Wort entgehen lassen, so sagt man:
„Er losat wia d's Schwin am Chrommentiirli". Es
ist nämlich typisch, wie das Tier in seinem meist
dunkeln Verschlag auf jedes auffällige Geräusch
liinhorcht. Llöchstens beim Hund kann ein so
aufmerksames Aufhorchen beobachtet werden.

Liegen Leute bequem und faul da, so heißt es
im Volksmund: „Schi liggant wia d'Alpschwin an
d'r Sunnen". Trinkt einer viel, so „suft er wia an
Schottenponz" (ein junges Schwein, das auf der
Alp auffällig viel Schotten trinkt). Äußert jemand
über eine Sache verworrene Ansichten, so hat er
„Idea wia an garinglata Schwischwanz". Duzt uns
einer, dessen Zutraulichkeit uns nicht angenehm

21



ist, so deuten wir ihm dies mit der Bemerkung
an: „Miar heint no nia mitandarn (miteinander)
d'Schwin g'hüat". Wir stellen uns nicht auf gleiche
Stufe mit dir.

Auffällig erscheinen muß, daß das Schwein als
Symbol des Glückes gebraucht wird. Auf Glück;
wunschkarten erscheint es mit dem Vierklee im
Maul. Über den Ursprung dieser Versinnbild;
lichung ist man noch nicht im klaren. Die einen
weisen darauf hin, daß das Schwein dasjenige
Tier sei, das am schnellsten schlachtreif und da;
mit dem Menschen nützlich werde, was besonders
für die armen Bevölkerungsschichten von großer
Bedeutung sei.

Andere suchen die Erklärung beim deutschen
Kartenspiel mit den vier Figuren Eichel, Schelle,
Herz und Laub. Dort nennt man die Karte, die
man im französischen Spiel mit Aß bezeichnet,
Sau. Diese Karte ist bekanntlich die höchste, und
der Spieler, der eine dieser Karten oder sogar
deren mehrere besitzt, hat „Glück" oder auch
„Sau". Da das Kartenspiel schon alt ist, mag die
Deutung richtig sein.

Besonders häufig wird das Schwein auch als
Symbol der Völlerei hingestelt. Davon her kommt
dann auch die volkstümliche Redensart: „Wa
gnuag ist, chönnend d'Schwin husen" (wo genug
ist, kann man rücksichtslos verschwenderisch
leben). Meistens ist dies aber gerade dort nicht
der Fall.

Der Eber wird in der Sprache vielfach als Bild
der rohen Kraft, der blind wütenden Vernich;
tungssucht hingestellt. Ein Eber vernichtete nach
der Sage den Götter; und Frauenliebling Adonis.
Die alten Germanen hielten den Eber für heilig.
Die Sage erzählt, sie hätten vom Schwein das
Pflügen gelernt. Daß dieses Tier bei ihnen ge;
schätzt wurde, geht schon daraus hervor, daß sie
ihre Namen vielfach nach ihm richteten, wie z. B.
Ibar, Eberolf, Eberwolf, Eberhard, Eberwin, Evers
usw. Besonders angezogen mag sie wohl die
Streitbarkeit dieses Tieres haben, das mit seinen
kräftigen Hauern sich dem mächtigsten Feinde
zum Kampfe stellte.

Ein weiteres Tier, das zwar nicht Haustier ist,
aber in der Nähe des Menschen lebt, hat auch
Anlaß zu allerlei bildhaften Redensarten gegeben.
Es ist die Maus. Schon ihr Name verursacht bei
vielen Frauen und Töchtern Gänsehaut, viel mehr
natürlich das Tierchen selbst. Der Grund ist wohl
seine außerordentliche Flinkheit und Beweglich;
keit, die es ihm ermöglicht, wie ein Schatten auf;
zutauchen und wieder zu verschwinden. Hat ein
Mensch die Möglichkeit, einer Gefahr und Un;
liebsamkeit auf verschiedene Arten zu entgehen,
so heißt es von ihm: „Er hat's wie eine Maus auf
dem Kornboden". Gerade das Gegenteil sagt die
Redensart: „Eine Maus, die nur ein Loch hat, ist
bald gefangen". Man muß sich auf mehr als eine
Art zu helfen wissen. Um das Wohlleben jeman;
dens darzustellen, sagt man von ihm, er lebe wie
die Mäuse an einer Speckseite. Spürt man, daß
fremde Hände einem das Eigentum angetastet
haben, so heißt es: „Da sind d'Müsch am Späck
g'sin". Hat ein Mensch seine Reinheit verloren,
zu einer unmoralischen Handlung Hand gereicht,
so sagt man ihm nach, er habe die Mäuse über den
Speck gelassen. Mit der Mahnung: „Mach' dich
nicht mausig", halten wir einen frechen, zudring;
liehen Menschen von uns fern. Auf die Naschhaf;

tigkeit der Maus deutet auch das Wort mausen für
naschen, stehlen hin. In einem alten Landsknecht;
lied heißt es ja: „Wir Landsknecht brauchen keine
Katzen, wir mausen selber". Hat einer schwere
Kopfschmerzen, so behauptet er, er habe ein
Mäusenest im Kopf, d. h. alles wälze sich, wühle
und krabble durcheinander. Wie Ironie scheint es
deshalb zu klingen, wenn man ein Mädchen oder
eine Frau „liebe Maus" nennt, da gerade diesen
die Maus meist als ekelhaftes Wesen erscheint.

„Aus einer Maus eine Stute gemacht" hat einer,
der eine Sache stark aufbauscht und übertreibt.
Geht etwas anders, als man erwartet hatte, so sagt
man: „So, jetz heimmer den Müschen (Mäusen)
gapfiffen". Haben mehrere einem andern einen
Wunsch oder ein Anliegen vorzubringen und
keines will den Auftrag ausführen, der Sprecher
sein, so sagt man: „Keiner will der Katze die
Schelle umhängen". Haben große Vorbereitungen
und Beratungen einen kleinen Erfolg, so hat „der
Berg eine Maus geboren". Eine lange sich hin;
ziehende Verhandlung wird Mäuse; oder Ratten;
schwänz genannt. Wir haben schon früher darauf
hingewiesen, daß solche, die sich über das Gut
anderer hermachen, als „Mäuse" bezeichnet wer;
den. Das wohl bewog zur Zeit des Weltkrieges
einen Alten, der sich sehr um alle Vorgänge auf
den Kriegsschauplätzen interessierte, zu folgender
Darstellung: „Die russischan Müsch sind wiedrm
in Dütschland ingabrochen. Aber die alt Chatza
(Hindenburg) hätt jetz sälbar gmusat".

In frühern Zeiten standen die Mäuse immer mit
dem Hexenglauben in Verbindung. Aus dem
Mund einer Hexe fuhr eine rote Maus, und bei
den Hexenprozessen legte man großen Wert dar;
auf zu erfahren, ob aus dem Munde der Verdäch;
tigten und Angeklagten eine rote Maus gesprungen
sei. Goethe hat diesen Zug auch in seiner Dar;
Stellung des Hexentanzes auf dem Blocksberg im
„Faust" beibehalten.

Das Auftreten vieler Mäuse wurde als unheil;
bringendes Zeichen und als Vorbote kommenden
Unglückes aufgefaßt. Dies nicht ganz mit Un;
recht; denn heute noch sind die Mäuse vielfach
Träger böser Krankheitserreger.

Ein Buch aus dem 17. Jahrhundert rät denn
auch eindringlich, sich zur Wehr zu setzen gegen
die schädlichen Nager und führt unter anderm
folgendes an:

„Man pflegt im Sprichwort zu sagen, es müsse
ein kalter Winter sein, wann die Wölfe einander
auffressen, dieweil man solches nicht leicht unter
den Tieren findet, daß sie widereinander wüten
und einander auffressen. Unter denen Katzen
zwar frisset der Kater die Jungen, wann sie noch
klein sind, weßwegen die Mutter sie oft von
einem Ort zum andern tragt und versteckt, damit
er sie nicht finde. Unter dem Ungeziefer fressen
einander die Raupen und Scorpione wie auch die
Mäuse, wenn sie verschlossen sind. Dem seye
nun, wie ihme wolle, so lehret doch die Erfahrung
eine Mauß zu einem Maus;Wolf zu machen, der
so viel, als er von seinem Geschlecht habhafft
werden kann, auffrisset, welches folgendermaßen
geschieht:

Man fanget eine ziemliche Quantität lebendiger
Mäuse, thut solche in einen hohen Kessel oder
hohen erdenen breiten verglaßirten Hafen, daß
sie nicht herausspringen können, lasset sie also
bey einander, biß der Hunger sie antreibt, ein;

22



ander anzugreifen, da insgemein die älteste und
stärkiste den Meister spielet und die andern auf*
zehret. Das lasset man nachdeme lauffen, so hat
man an ihr die beste Maußkatz im Hauß, dieweil
ihr kein Fleisch schmeckt, als von Mäusen. Wie
mit den Mäusen, so geschichet auch mit denen
Ratzen."

Der Schreiber nennt sein Mittel „ein sympa*
thetisches Mittel, die Ratzen und Mäuse aus den
Häusern zu vertreiben". Diese Auffassung mag
der Grund dazu sein, daß früher oft noch vom
Kellerwolf usw. die Rede war, der die Mäuse
fresse und die ungehorsamen Buben.

Selbst Mücken und Fliegen liefern der Sprache
Stoff zu Vergleichen und andern Bildern. Ist ein
Mensch, z. B. bei Föhnwetter oder drückender
Hitze, matt und niedergeschlagen, so vergleicht
er sich mit den Fliegen. „I bin aso passa wia
d'Fleuga aram Gadenpfänster". Wie trefflich der
Vergleich ist, vermag jeder zu ermessen, der ein*
mal beobachtet hat, wie kraftlos und faul die
Fliegen infolge der feuchtwarmen Luft im Stall
am Fenster kleben oder herumlaufen. Hat ein
junger Mensch lange, dünne Beine, so heißt's von
ihm: „Er ist eina wia dernan länggabeinati Stäche
mugga". Beschnüffelt jemand alles und mischt er
sich in alles ein, so redet man ihm nach, er sei auf
allem „wia an Brummlari" (Schmeißfliege).

Doch wenden wir uns von dieser unangenehmen
Gesellschaft weg und gehen wir einen Augenblick
in den kühlen Dämmerschatten des Waldes hin*
aus, wo auch viele Geschöpfe leben und weben,
die Anlaß gegeben haben zur Bereicherung des
Bilderschmuckes unserer Sprache. Da ist einmal
der Fuchs, der Altmeister in allerlei Künsten und
Schlichen, der Proteus unter den Tieren, den man
wegen seiner Räubereien hassen, wegen seiner
Klugheit und Überlegenheit lieben muß. Auf ihn
läßt sich wirklich das Dichterwort anwenden:
„Durch der Parteien Haß und Gunst verwirrt,
schwankt sein Charakterbild in der Geschichte".
So schwankt auch im Sprachgebrauch seine Ein*
Schätzung zwischen Verherrlichung undVerdam*
mung. Seine Schlauheit ist uns schon aus der
Fabel, die wir aus einem unserer ersten Schuh
bücher gelesen haben, bekannt: „Der Fuchs und
die Trauben". Seine Verschlagenheit und
Unehrlichkeit kommt zum Ausdruck in der Rede*
weise: „Wenn der Fuchs Gänse fangen will, we*
delt er mit dem Schwänze". Wie ließe sich der
Unterschied zwischen weltmännischer Klugheit
und Berechnung einerseits und alberner Dreistig*
keit besser darstellen. Wenn der Schlaue, Uber*
legene den Einfältigen gründlich betören will, tut
er ihm schön und schmeichelt ihm. Wie aber
anderseits auch er seinen Meister findet, sagt uns
die Redeweise der Dänen: „Wenn der Fuchs auch
schlau ist, so werden dennoch ebenso viele Fuchs*
bälge verkauft wie Eselshäute". Der Italiener
sagt: „Tutte le volpi si trovano in pelliceria" (alle
Füchse treffen sich im Kürschnerladen). Ist ein
Schläuling endlich entlarvt worden, so heißt es,
der Fuchs habe das Bein im Eisen. Will man
einem dunkeln Unternehmen und den dasselbe
Betreibenden auf die Spur kommen, so heißt es,
man wolle den Fuchsbau ausräuchern, d. h. die
Gauner ans Licht treiben. Sehr oft haben sie sich
aber auf diesem Wege schon eine andere Gestalt
beigelegt und entwischen, um später als Füchse
erster Ordnung die „Jäger" auszulachen und ihr

unlauteres Handwerk von neuem zu beginnen.
Aber gerade dann ist der Vergleich zutreffend.
„Mit dem Fuchsschwanz läuten" heißt lügen, ver*
leumden, auch aufschneiden. Wenn ein Schlauer
von einem noch schlauem, geriebenem Kopf über*
vorteilt worden ist, heißt es: „Hier ist ein Fuchs
durch einen andern geprellt worden".

Auch der Bär ist in der Sprache heimisch und
hat Anlaß zu Vergleichungen und Metaphern ge*
geben. Ein gutmütiger Mensch, der dabei schwer*
fällig und langsam ist, heißt ein Bär. In Lessings
„Nathan der Weise" nennt Daja den Tempelherrn
einen deutschen Bären und bezeichnet damit seine
Gutmütigkeit und zugleich seine Derbheit und
Eckigkeit. Ein mürrischer, knurriger Mensch ist
ein Brummbär. Falsch ist hingegen, den Ausdruck
„bärbeißig" (unwirsch, bös, unwillig) vom Bären
abzuleiten, wie es vielfach geschieht. Es kommt
vielmehr von dem Wort bern Krippe, im
Dialekt Barmen. Nun gibt es Pferde, die die
Krippe zerbeißen. Daher nannte man sie bern*
beißig, und daraus ist irrtümlich der Ausdruck
bärbeißig entstanden.

Ein Mensch, der aus einem tiefen Schlaf er*
wacht, meldet, er habe geschlafen wie ein Bär
oder er habe einen Bärenschlaf getan, wohl des*
halb, weil der Bär einen großen Teil des Jahres
in einer Felshöhle oder Felsspalte verschläft.

Wird einem eine Unwahrheit glaubhaft ge*
macht, so bindet man ihm einen Bären auf. Das
Bild soll folgenden Ursprung haben:

Die Bärenführer früherer Zeiten sollen manch*
mal lange beim gleichen Wirt zu Gaste gewesen
und oft viel schuldig geworden sein. Wenn sie
ihren Verpflichtungen nicht nachkommen konn*
ten, sollen sie dem Gastgeber den Bären an die
Türe gebunden, aufgebunden, haben. Eine Ent*
Schädigung, die keinen oder wenig Wert für ihn
hatte.

Auch am Sternenhimmel ist der Bär verewigt
worden, indem man zwei Sternbilder den Großen
und den Kleinen Bären nennt.

In Goethes „Reineke Fuchs" ist Braun, der
Bär, immer der Betrogene, Überlistete, Gutmütige,
der vom Unehrlichen, Listigen hintergangen wird.

Bei den nordischen Völkern war der Bär der
König der Tiere, wie es der Löwe bei den siid*
liehen ist. Bei Grimm wird er der Waldkönig,
der Goldfuß, der Große, der Alte genannt. In
der „Edda" heißt er der Vetrlidi, der Winter*
leider, der den Winter ertragen, aushalten kann.
Im Dialekt heißt es heute noch: „I han's nid er*
Ii den mögen, uf dr linggen Siten z'liggan".)

Weil die Alten den Bären so hoch einschätz*
ten, ist es begreiflich, daß sie auch viele Namen
wählten, in denen „Bär" steckt: Bernhard, Ber*
nold, Berlach, Bernauer, Bärmann, Bernot, Baer*
wald, Bärwein, Baerwolf, Berke, Bertz, Pertz,
Betz, Petz, Bärens usw.

Auch die edeln Wildtiere Hirsch, Reh und
Gemse werden oft zu bildhaften Redeweisen ge*
braucht. In der Bibel steht schon das schöne
Wort: Wie der Hirsch nach frischem Wasser
schreit, so schreit meine Seele, mein Gott, zu
Dir. Dann werden Hirsch und Reh auch als
Sinnbilder der Schnelligkeit hingestellt. Das Auge
des Rehs wird als Spiegel einer treuen Seele
bezeichnet. Wenn die Augen eines Menschen
als Rehaugen dargestellt werden, so spricht
man ihnen damit das höchste Lob aus. Braune,

23



seelenvolle Rehaugen zu haben, wird als reicher
Besitz eines jungen Menschen hingestellt. Sie
sind Freibriefe zu den Herzen der Mitlebenden.
Die Gemse vereinigt die Kraft des Hirsches und
die beflügelte Gewandtheit des Reh in sich. Das
her sagt der Jäger von ihr aus, sie habe kochen«
des Blut. Von einem kraftstrotzenden, lebens«
durstigen Jüngling heißt es dann: „Das Blut kocht
in ihm wie in einer Gemse". Er möchte, wie diese
über die Klippen und Schriinde des Gebirges, über
die Hindernisse des Lebens hinwegsetzen. Lehnt
einer sich gegen einen Vorschlag, eine Zumutung
energisch auf, so berichtet ein anderer von ihm:
„Er hat da Chopf in d'Luft g'worfen und us dr
Nasen gapfifet wia an Gamsbock".

Auch andere Tiere, die mit dem Menschen
weniger eng in Berührung kommen, haben ihn
angereizt zu mannigfachen Bildern. Schaut jemand
steif, teilnahmslos und geistesabwesend drein, so
sagt der Volkshumor: „Där machat as G'sicht wia
'n Frosch uf aram Tüchel (auf einer hölzernen
Wasserleitungsröhre). Hält eine Person an allem
zäh und ängstlich fest und mag sie niemand etwas
gönnen, so meldet man von ihr: „Schi hockat uf
allem wia an Chrotta in aram Härdloch". Oder:
„Där hat an Git (mit langem i) (Geiz) wia an
Chrotta in aram Härdloch". „Ful wia an Chrotta"
ist ein beliebter, sehr „gangbarer" Vergleich. Die
Wespe ist die Verkörperung des wilden Drein«
fahrens. Hat sich ein Mensch irgendwo in Dinge
eingelassen, die andere sehr interessieren und bei
denen diese keine Einmischung und Kritik ver«
tragen mögen und sich denn auch entsprechend
ablehnend verhalten, so hat er „in ein Wespen«
nest gestochen". Wer je gesehen hat, mit welch
wilder Gewalt ein Wespenschwarm auf einen
Ahnungslosen, der unvorsichtigerweise mit der
Stock« oder Regenschirmspitze oder mit einem
Rechenstiel in sein Nest fuhr, losstürmt, dem
kommt die Trefflichkeit des Bildes voll zum Be«

wußtsein. Biene und Ameise sind seit grauer Zeit
Vorbilder des Fleißes und der Einigkeit. „Fauler,
der du müßig bist, geh und schau die Ameis' an",
ist ein alter Ratschlag an arbeitsscheue Leute. Oft
mißt der Volksglaube gewissen Tieren besondere
Kräfte und Fähigkeiten zu. So sagt man den

Molchen nach, sie haben die Fähigkeit, das Wet«
ter vorauszusagen. Kriechen sie bergwärts, wird
das Wetter gut; kriechen sie abwärts, so wird's
oder bleibt's schlecht. Daher nennt man die Tiere
in der Volkssprache auch „Wetterguaga" („Gua«
gen" heißt sonst in gewissen Dialekten, z. B. im
Prätigau, Käfer). Mit dem singenden Summen der
Stechmücken, das uns in der Nachtruhe stört,
vergleichen viele Leute das Gerede gehässiger, zu
böser Verleumdung anderer neigender Menschen.
„Das G'sümm van der Giftmuggen lit eim di
ganz Zit in den Ohren."

Selbst die Nachteule, dieses lichtscheue Ge«
schöpf, das dem Menschen selten zu Gesicht
kommt, ist in der Sprache nicht leer ausgegangen.
Um auszudrücken, daß es blinde Mütter gibt, die
die Fehler ihrer Kinder schwer einsehen und ver«
stehen wollen, sagt der Volksmund: „As g'fallt
halt jeder Ülen ira Jungs am besten". Wer je
junge Eulen in ihrem ersten Flaum im Nest hocken
sah, weiß, daß sie die Mutter zu keinem beson«
dern Stolz auf ihre Schönheit berechtigen; er
weiß aber auch, daß die Eulenmutter ihre Jungen
gegen Feinde verteidigt.

Die Zahl der Vergleiche und Metaphern aus
dem Tierreich ließe sich noch um ein Erkleck«
liches vergrößern. Die angeführten beweisen aber
zur Genüge, wie genau das Volk beobachtet und
die gemachten Beobachtungen seinem Sprach«
schätze einverleibt. Sie zeigen uns auch, wie
schade es ist, wenn altes Sprachgut verloren geht
und wie wünschenswert es wäre, daß alte Formen
aufgezeichnet und festgehalten und damit vor der
Zersetzung bewahrt würden. Die Sprache ist
doch die Trägerin der Kultur und Eigenart einer
Volksgemeinschaft, sie ist treu zu bewahrendes
Hausgut. Kein empfindsames Wesen kann seine
Empfindungen ganz in sich verschließen, so auch
der Mensch nicht. Er muß ihnen Ausdruck ver«
leihen. Am klarsten und wahrsten wird er es tun
in seiner Muttersprache.

Herder sagt: „Das war gleichsam der letzte
mütterliche Druck der bildenden Hand der Na«
tur, daß sie allen das Gesetz auf die Welt mitgab:
„Empfinde nicht für dich allein, sondern dein
Gefühl töne".

(Dh Oetiber-CDalonder J. IDöhr's (Erben, (Dhur

(Dhur^ IDartinsplaß. Totale IRcifanferftrafee

Reichsgaffe, IDartinsplaß. Tel. 536 (Bro{3~ u. Rlelnbäcberel

empfiehlt

feine Spezialitäten In hochfeinem

Raffee und Gee*
RolonlaliDaren

IDehU und JutteriDaren^

24


	Weiteres aus dem Schatz unserer Muttersprache

