
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2018)

Heft: 32

Artikel: Creación y recreación en la literatura en lenguas indígenas :
aproximaciones lingüísticas a mundos diversos

Autor: Máynez, Pilar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047139

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Creadon y recreaciôn en la literatura en lenguas
indigenas.

Aproximaciones lingûîsticas a mundos diversos

Pilar Mâynez Facultad de Estudios Superiores Acatlân
Universidad National Autônoma de Mexico

El mundo ya gira conmigo, / ya me va abriendo sus puertas.
Puedo escuchar a quienes hablan, /a quienes rien, a quienes lloran.

Voy descubriendo el misterio del mundo.
El mundo ya gira conmigo, / me ensena y me habla.

Porque yo conozco la lengua del mundo.

Porque yo conozco la lengua del cerro,
del trueno, del ârbol y del dia.

Porque yo conozco la lengua del sol.

Porque yo conozco la lengua de la piedra,
de la tierra, de la flor y de la noche.

Porque yo conozco la lengua de la estrella.

Porque yo conozco la lengua de la luna,
de la nube, del mar y de la muerte...

(Juan Gregorio Regino, Conozco In lengua del mundo')

1. EN TORNO AL QUEHACER TRADUCTOLÖGICO Y SU RELACIÖN CON
EL ENTORNO CULTURAL

George Steiner, en su multicitado libro Extraterritorial. Ensa-

yos sobre literatura y la revolution lingiiistica advierte que, "[...] de
todos los hombres, el escritor es quien de manera mâs evidente

® Boletîn Hispànico Helvético, volumen 32 (otono 2018): 221-233.

* Gregorio Regino, Juan: «Conozco la lengua del mundo», Clrculo de poesla.

Xochitlâjtoli, https://circulodepoesia.com/2018/06/xochitlajtoli.juan-gregorio
(cons. 2-VII- 2018).



Pilar Mâynez

encarna el genio, el Geist, la esencia de su lengua materna"1, y
mas adelante prosigue:

De ahi que a priori resuite extrana la idea de un escritor lingüi'stica-
mente «sin casa», la idea de un poeta, novelista, dramaturgo que se

sienta como en casa ajena al manejar la lengua en que escribe, que se

sienta marginado o ubicado vacilantemente en la frontera.2

Steiner se refiere al bilingûismo como la capacidad de expre-
sarse con naturalidad en la lengua materna y, por ejemplo, en
latin y francés, de igual forma que lo hicieron las elites europeas
durante un tiempo hasta las postrimerias del siglo XVII. Cita,
en concreto, el caso de Samuel Beckett (1906-1989) quien domi-
naba tanto el inglés como el francés, y advierte que no sabemos
en cuâl de ellas escribiö originalmente sus obras. Abunda en la
estrecha relaciôn lingûistica que estableciô con ambos idiomas
la cual se evidenciö al traducir los juegos de palabras, e incluso,
los chistes elaborados por él previamente; su bilingûismo
perfecta le permitiö encontrar la fuerza expresiva, las connotacio-
nes y el contexto social precisos para trasladarlos de la lengua
de origen a la meta; asi, en el Segundo Acta de Esperando a

Godot tradujo magistralmente la serie continua y creciente de
insultos, donde queda al descubierto la pericia del autor para
recrear los procesos expresivos del francés original al inglés3;
por tanto, el escritor irlandés logrö trasladarse, de igual modo,
en dos sistemas sin ser extrano en ninguno de ellos; pudo recu-
brir apropiadamente los matices que permitian el accelerando de
las injurias que requerian determinadas escenas en la lengua de
llegada: "Andouille! Tordu! Crétin! Curé! Dégueulasse! Micheton!
Ordure! Archi...tecte!" a "Moron! Vermin! Abortion! Morpion!
Stewerrat! Curate! Cretin! Critic!"4.

Steiner destaca, de este manera, la indiscutible destreza de
Samuel Beckett en el uso simultâneo de dos sistemas lingüisti-
cos diferentes, factor peculiar si se considéra la premisa de la

que parte respecta a que el escritor esta enraizado en "[...] los
ritmos del lenguaje que se encuentran por debajo de la sintaxis
formai [...] y en captar las multiples connotaciones y los recön-
ditos ecos de un idioma que ningün diccionario contiene"5. El

1 Steiner, George: Extraterritorialidad. Ensayos sobre literatura y la revoluciôn

lingûistica, trad, de Francisco Rivera. Barcelona: Barrai Editores, 1973, p. 15.
2 Ibid., p. 16.
2 Ibid., p. 32.
4 Idem.
3 Ibid., p. 29.

222



Creadon y recreadôn en la literature en lenguas indigenes

escritor es, desde su punto de vista, una persona eficiente, de
manera activa, en varias lenguas; mas aun, un ser extraordina-
riamente compétente en ellas6. Pero también, este ser avezado
en la estructura de diferentes sistemas, debe conocer el contexto
social para lograr establecer los significados exactos y las con-
notaciones; debe moverse en mundos diferentes que son recu-
biertos por formas lingüisticas igualmente distintas. Y esto nos
conduce al siguiente aspecto a tratar: Al ser la lengua el modo
de acceso a una cultura determinada, el escritor transita no sölo
entre significantes y significados de diferentes codigos, de es-
pectros semânticos precisos, sino entre mundos diversos. Cada
lengua représenta una manera especifica de ver el universo,
constituye un prisma a través del cual se accede a él.

En relaciön con el carâcter creativo y conformador del len-
guaje que orienta el modo de comprender y aprehender los ele-
mentos que configuran nuestra realidad y nuestro entorno
cultural, se habian pronunciado Wilhelm von Humboldt (1767-
1835) y, antes que él, Joseph G. Herder (1744-1803). El primera
se referia a una fuerza espiritual que dirigia la forma7 lingüistica
de un pueblo; ambas, al igual que lo habia propuesto anterior-
mente Herder, estaban estrechamente relacionadas. Humboldt
explicaba: "[...] El lenguaje es, puede decirse, la manifestation
externa del espiritu de los pueblos. La lengua de éstos es su es-
piritu, y su espiritu es su lengua"8. No obstante, admitia lineas
después, que: "[...] La verdadera manera como ambos coinci-
den en una fuente comün, inasequible a nuestros conceptos,
permanece para nosotros oculta e inexplicable"9.

6 George Steiner también se detiene en el experimento inter e intralingüls-
tico de Nabokov que se pone de relieve, por ejemplo, en Lolita, asi como en el

universalismo de Borges. Ambos autores evidenciaron un profundo conoci-
miento de las posibilidades expresivas de las lenguas por las que transitaron.

7 Término que aparece profusamente en la obra de Wilhelm von Humboldt.
"[...] Hl concepto de la forma de las lenguas va mucho mâs allé de las reglas por
las que se traba el discurso, y aun de las que presiden la formaciôn de las palabras,

al menos en la medida en que bajo estas ultimas suele comprenderse la

aplicaciôn de categorias lôgicas universales como acciôn y resultado, sustancia,
accidente, etc. a las ralces y palabras bâsicas. El concepto de la forma tiene su
més auténtica aplicaciôn en el dominio de la formaciön de las propias palabras
bésicas y conviene de hecho aplicarlo preferentemente a él, es que se aspira a

conocer de verdad la esencia de la lengua": Humboldt, Wilhelm von: Sobre la

diversidad de la estructura del lenguaje humano y su influencia sobre el desarrollo
espiritual de la humanidad, trad, y pröl. de Ana Agud. Barcelona: Anthopos, 1990, pp.
68-69.

8 Ibid., p. 60.
9 Idem.

223



Pilar Mâynez

El estrecho vinculo lengua-cultura y pensamiento, posterior-
mente considerado y ampliado por otros autores como Ernst
Cassirer10 y por los antropölogos lingüistas norteamericanos, se
suscribe asi, en primera instancia, a la idea humboldtiana de

que:

La producciôn del lenguaje constituye una necesidad interna de la

humanidad; no es algo necesitado solo externamente para el sosteni-

miento del trato en las comunidades, sino que forma parte de la natura-
leza misma de los hombres, y es indispensable para el desarrollo de sus

capacidades espirituales y para accéder a una concepciôn del mundo a la

que el hombre solo puede llegar en la medida en que va llevando su

pensamiento hacia una mayor claridad y determination, lo que es fruto
de pensar en comunidad con los demâs.11

2. DOS LENGUAS, DOS MUNDOS Y LA CONCEPTUALIZACIÖN
LITERARIA

Sirva el anterior referente teôrico para introducir el tema que
en especial trataremos en este articulo relacionado con la mane-
ra en que los escritores actuales en lenguas indigenas mexicanas
se enfrentan al arduo proceso de creaciön, o en su caso recrea-
ciön, de relatos emitidos por siglos en sus distintas comunidades,

y cömo éstos son transvasados, ya sea al espanol o de este a
su particular lengua materna. El escritor chol Domingo Mene-
ses Méndez12, quien se ha ocupado del tema de la traducciôn y
sus implicaciones conceptuales y culturales13, explica sobre lo
anterior:

10 Georges Mounin, al referirse a la traducciôn y las "visiones del mundo",
retoma el pensamiento de Cassirer en el sentido que venimos planteando: "El
mundo no es [solamente] comprendido y pensado por el hombre por medio del
lenguaje; su vision del mundo, y su manera de vivir en esta vision estân ya
determinadas por el lenguaje". Mounin, George: Los problemas teôricos de la

traducciôn, trad, de Julio Lago Alonso. Madrid: Gredos. 1977, p. 60.
11 Humboldt (1990), op. cit., p. 32. Las cursivas son nuestras.
12 Desconocemos el afio de nacimiento.
13 Meneses Méndez continua hasta la fecha con esta reflexion teôrica. Véase

su articulo «Palabras o conceptos. La traducciôn en las lenguas mayas de Méxi-
co», https://es.scribd.com/document/375057675/Domingo-Meneses-Mendez-
PALABRAS-O-CONCEPTOS-La-Traduccion-de-La-Lenguas-Mayas-de-Mexico
(cons. 2-VII-2018).

224



Creaciôn y recreadôn en la literatura en lenguas indlgenas

La forma particular de interpretar el mundo por la lengua, presta
mucho que decir para el trabajo de la traducciön que implica para el

traductor conocer las dos lenguas y comprender los dos mundos para

que pueda realizar el trabajo mâs o menos razonable, porque en esto no

basta con sölo conocer las estructuras gramaticales de la segunda

lengua, sino conocer a su vez los diferentes contextos en que una palabra

adquiere significado; esto queda determinado por las condiciones de

cada grupo social.14

Y es que, en efecto, cada lengua imprime determinados
aspectos que le son relevantes biolögica y semiöticamente. Cada
lengua esta asociada al pensamiento y la cultura que représenta
a través de formas y estructuras précisas, y esta premisa ha
estado présente en las reflexiones de los escritores indlgenas.
Carlos Montemayor (1947-2010) lo explica al referirse en especial

a la producciön poética maya de Gerardo Can Pat (1957-
1994)15. Montemayor destaca que este autor emplea, de manera
insistente, la palabra k'aaytuukul para aludir a sus "cantos de
pensamiento". No obstante, ésta no comporta correlatos exactos
en espanol que connoten el sentido de inspiraciön y arrepenti-
miento, implicitos en la lengua de origen pues este ultimo no
puede concebirse sin castigo, ni dolor en el espectro semântico
de la lengua meta. En maya, en cambio, "arrepentirse" significa
literalmente 'regresar al pensamiento', que no se asocia con el
sentido de puniciôn sino con el reencuentro de uno mismo, un
retorno a la propia mente. Al respecta Carlos Montemayor
explica que prefiriö traducir uno de los poemas de Can Pat
— pues algunos escritores no traducen siempre sus poemas —

como «El muchacho que regresa» y no como «El muchacho
arrepentido», porque retorna a su mente y también por su cer-
cania al concepto del 'hijo prödigo'. Lo mismo ocurre con el
ûltimo verso del poema «Teech yeten ten», en espanol «Tu y
yo», que tradujo como "si volviera a ti tu pensamiento" en lu-
gar de "si te arrepientes"16.

14 Meneses Méndez, Domingo: «La vision del escritor indigena sobre sus
escritos», en: Montemayor, Carlos (sel.): Los escritores indlgenas actuales II, Ensa-

yo. Mexico: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 1992, pp. 31-32.
15 Dice Montemayor a la letra: "Mente o pensamiento tiene una funciön

importante en muchos aspectos de identidad, de individualidad y de conciencia".

Montemayor, Carlos: Cantos del corazôn. Mexico: Instituto Nacional Indigenista
y Secretarxa de Desarrollo Social (Colecciôn Letras Mayas Contemporâneas 2),
1993, p. 11.

16 Ibid., p. 12.

225



Pilar Mâynez

Montemayor comenta, asimismo, la manera en que procediö
para captar la esencia del pensamiento maya en los significan-
tes y significados del espanol, en fin, en como procediô en el
traslado de dos poemas de Can Pat, «A tu belleza» y «La veo en
mis suenos», con el fin de restituir en espanol la vision del
mundo indigena del cual procedia. Sobre los diferentes procedi-
mientos de realizar el transvase de uno a otro idioma volvere-
mos posteriormente, al referirnos a dos casos especificos.

Los escritores indigenas actualmente crean sus composicio-
nes en su lengua materna, considerada, las mas de las veces en
forma errönea y despectiva como "dialecto"17; esta es vertida a

otra, es decir, a la del grupo social de prestigio, a la implantada
finalmente por los conquistadores y portadora de una recono-
cida tradiciôn literaria, con el objeto de que sus creaciones pue-
dan ser difundidas en mayor escala. Ademâs de su ardua tarea
de creaciôn, estos autores se enfrentan con prejuicios lingüisti-
cos que nada tienen que ver con la estricta terminologia cienti-
fica del medio en que es concebida su producciôn literaria;
dicha situaciön résulta totalmente diferente a la referida en el
caso antes mencionado de Samuel Beckett, cuya alternancia lin-
giiistica se encontraba en condiciones simétricas debido al prestigio

tanto del inglés como del francés. Beckett incursionô indis-
tintamente en dos lenguas que contaban con igual preponderance

y con un sistema ortogrâfico convenido, situaciön esta
ultima que aûn no logra normalizarse en las lenguas nacionales
de Mexico. Los actuales escritores indigenas, ademâs, deben
vencer los mitos y prejuicios que impiden la aceptaciôn plena
de su producciôn artistica, deben enfrentar recelos que ponen
en duda la pertenencia al âmbito literario de su producciôn de
distinto género. Julieta Campos, al internarse en el estudio que
aqui nos compete, explica que: "Si entendemos, sin embargo,
que esos relatos o poemas que se comunican de una generaciôn
a otra no son en lo esencial de naturaleza diversa a la literatura
hay que aceptar que todos los pueblos y todas las culturas, aun
las mâs arcaicas, tienen literatura"18. No obstante, lo que nos
interesa sehalar aqui es que, como en el caso de Beckett, estos

17 Dialecto es una variedad de lengua que se habla en una determinada
zona, es una modalidad determinada regionalmente de un idioma concreto; por
tanto, résulta imposible que las lenguas originarias sean dialectos del espanol
puesto que su origen y su tipologia son muy distintos. En: Mâynez, Pilar: Breve

antologia de cuenlos indigenas. Aproximaciôn a la narrativa contemporânea. México:
Universidad Nacional Autönoma de Mexico/ Instituto de Investigaciones Histo-
ricas, 2004.

18 Campos, Julieta: La herencia obstinada, anàlisis de cuentos nahuas. México:
Fondo de Cultura Econômica, 1982, p. 20.

226



Creadon y recreadôn en la literatura en lenguas indigenas

autores transitan de su lengua originaria al espanol o viceversa
con la misma destreza, solo que ellos tienen que enfrentar la
resistencia de quienes no advierten en sus composiciones, por
prejuicio o desconocimiento, los elementos necesarios que las
asocian con la literatura.

La inequidad en cuanto a su lengua materna y el espanol
dentro de determinados âmbitos sociales y culturales ha preo-
cupado a los escritores indigenas. En su poema Didxazâ, «El
zapoteco», Gabriel Lopez Chinas (1911-1983) expresa, con desa-
zon, que esta lengua esta por desaparecer debido a que el grupo
poderoso de la region prefiere comunicarse en espanol. Se con-
duele del desdén de algunos hacia su idioma: "Ay, zapoteco,
zapoteco, / quienes te desprecian / ignoran cuanto / sus madrés
te amaron", pero concluye alentadoramente declarando que
solo se extinguirâ cuando muera el Sol19.

Distinto tono detenta el poema «Pueblo mio» del poeta mixe
Ângel Flores Alcantara20. En la primera y mas extensa estrofa
evoca, de manera conmovedora, a su terruno mediante el em-
pleo de la anâfora con la que insistentemente se refiere a él.
"Pueblo mio que, / al escuchar tu musica /, hace que mis lâgri-
mas broten / como el agua de tus montanas. Pueblo mio que en
tus fiestas / unes a mi gente"21. En el segundo apartado, de
menor longitud que el primero como ocurre con las estrofas del
resto del poema, sostiene que su gente no se dejö vencer nunca,
que jamâs se pudieron someter sus creencias ni su lengua.
Lineas después Flores Alcantara asegura, a través de la anâfora
o reiteraciôn ahora con el pronombre personal "tu", que hace
referencia, por igual, a la historia y tradiciones de su pueblo, e
insiste asimismo en su religion y lengua. En las ultimas estrofas,
advierte que aunque se imponga el espanol, su entranable
terruno se erguirâ majestuoso e imperecedero22.

Por otra parte, résulta interesante la apreciaciön, desde la
perspectiva temporal, del poeta Natalio Ffernândez (n. en 1947)

19 Lôpez Chinas, Gabriel: «Poemas zapotecos», El Nadonal, 10-1-1990, p. 7.
20 No contamos con los datos de su nacimiento.
21 Flores Alcantara, Ângel: «Pueblo mio», en: Leön-Portilla, Miguel/ Shorris,

Earl: Antigua y Nueva palabra. Antologia de la literatura mesoamericana desde los

tiempos precolombinos hasta el présente. Mexico: Aguilar, 2004, p. 805. Pelayo H.
Fernandez explica que "[l]a anâfora réitéra una o varias palabras al comienzo
de frases anâlogas o al principio de cada verso [...]. Estas figuras se basan en el
efecto del ritmo sobre la sensibilidad humana. La reiteraciôn de las palabras es

sintoma de interés, emociôn o énfasis, atrae la atenciôn y hace mâs intenso el

significado". Fernandez, Pelayo H.: Estilistica. Estilo, figuras estilisticas y tropos.
Madrid: José Porrua Turanzas, 1975, p. 40.

22 Ibid., pp. 805-806.

227



Pilar Mâynez

respecta a la cultura y lengua originarias. Una revision historio-
gréfica nos permite identificar las transformaciones valorativas
de Hernandez. En su poema Na ni indio "Yo soy indio", confor-
mado por once estrofas de très versos, el poeta originario de
Naranjo Dulce, Veracruz, emplea la anàfora —que consiste en
la repeticiôn de una o varias palabras, en este caso "yo soy
indio"— para encabezar cada uno de ellos y establecer la iden-
tidad del "yo" lirico y lo que esta ha implicado en el transcurso
de la historia. La primera parte del poema advierte que "otros",
"los blancos", impusieron el término de indios a los habitantes
originarios; en el segundo apartado, lo que dicha palabra signi-
fica para el autor: su origen, su cultura y la posibilidad de un
renacer pleno23. No obstante, Hernandez expérimenta tiempo
después una reconciliaciön con la lengua espanola que llego a
imponerse en el vasto territorio de la actual Republica Mexica-
na alternando con la diversidad lingüistica indigena, que afor-
tunadamente todavia prevalece:

Hoy sabemos que somos ricos porque tenemos muchas lenguas
mexicanas y la lengua espanola que también es nuestra, porque nos

une.
En nuestro pals necesitamos ver a la lengua espanola como un

Ahuehuete que nos da sombra y cuyas ramas se extienden para comu-
nicamos. Un ârbol maravilloso que se nutre y fortalece de las lenguas
mexicanas, las lenguas del Anâhuac; nahnu, maya, zapoteco, rarâmuri,
tojolabal, nâhuatl, purépecha, en fin, las mâs de 50 lenguas que perma-
necen vivas.

Todas estas lenguas le dan raices, le dan rostro propio, le dan iden-
tidad a la lengua espanola que hablamos en Mexico.24

3. LA TRADUCCIÖN DE REALIDADES Y QUIMERAS, EL INCESANTE

QUEHACER

La literatura en lenguas indigenas se puede définir como el
conjunto de composiciones de diverso género, escritas en verso
o en prosa, concebidas en alguno de los idiomas originarios o
en espanol y después traducidas generalmente por su autor de
uno a otro sistema. Estas obras pueden reproducir textos pro-
pios de la oralidad transmitidos por generaciones en determi-

23 Véase Mâynez, Pilar: Lenguas y literaturas indigenas en el México contempo-
râneo. México: Universidad Nacional Autönoma de Mexico/ Instituto de Inves-

tigaciones Histôricas, 2003, p. 79.
24 Hernandez, Natalio: «Noiuhqui toaxca caxtilan tlahtolli. El espanol también

es nuestro», Estudios de cultura nâhuatl, 30 (1999), s. p.

228



Creaciôn y recreaciôn en la literatura en lenguas indigenas

nadas comunidades y fijarlos en la escritura alfabética latina
con un estilo mas depurado al empleado en la cotidianidad, o
bien expresar la resonancia colectiva o personal de una preocu-
paciön social e intima que expérimenta el autor25.

Ahora bien, a continuacion comentaremos someramente la
forma en que concibieron y tradujeron dos escritores nahuas
sus composiciones, por ser la lengua indigena que en particular
conocemos. Se trata, en primer lugar, de un relato que alude a
la fundaciön de un pueblo. Se debe a Luisa Bautista Bautista26 y
se intitula Tlatempoualistli tien nochinanko Texoloc, «Narraciön de
mi comunidad Texoloc». Julieta Campos pregunta, en su dis-
quisiciön sobre el tema, de dönde proceden los mitos y la rela-
ciön que guardan éstos con los cuentos y responde al respecta
que las motivaciones del mito estân estrechamente asociadas
"al restablecimiento o a la preservacion de una unidad original
con el cosmos y con la comunidad"27; esta ha generado, como
consecuencia, una serie de relatas en la literatura en lenguas
indigenas. Luisa Bautista, por su parte, cuenta en un estilo âgil
y llano, los origenes de su pueblo, enclavado en el municipio de
Xochiatipan y también explica la conformaciôn etimolögica del
topönimo Texoloc que significa "piedra" y "desnuda", motivada
porque los antepasados encontraron una losa en forma de mu-
jer desnuda cerca de su comunidad. Refiere el cotidiano trans-
currir de sus mil habitantes, la manera de comunicarse en su
lengua indigena y en espanol, y el modo en que celebran la
fiesta principal de la Santa Concepciön el 7 y 8 de diciembre.
Asimismo, narra la festividad del dia de muertos llamada Xan-
tolo —que comienza el 30 de octubre y termina el 3 de noviem-
bre— cuando se colocan en el altar "pan, naranja, café, cacahua-
te, camote, yuca, plâtano, lima, copalero, morral, tamales, mole,
copal, cana, piloncillo, cera, entre otras cosas"28. La autora hace
hincapié en la necesidad de continuar cultivando sus tradicio-
nes —que asegura estar perdiéndose—, y concluye invitando a

los lectores a visitar Texoloc donde no existen "las enfermeda-
des, porque siempre esta limpio el lugar y sus alrededores"29.

La version en nâhuatl de este breve relato esta escrita en
ortografia moderna, cercana a la realizacion fonética de la len-

25 La definiciön es nuestra.
26 No contamos con los datos de su nacimiento.
27 Campos (1982), op. cit., p. 26.
28 Bautista Bautista, Lucia: «Narraciôn de mi comunidad Texoloc.

Tlatempoualistli tien nochinanko Texoloc», en: Ueyi Domingo, Tiankistonali. Domingo grande,

Dia de Plaza. Mexico: Poder Ejecutivo del Estado de Hidalgo, 2015, p. 107.
29 Ibid., p. 106.

229



Pilar Mâynez

gua, por lo que aparece solo / para denotar el sufijo absoluta
nominal (tlali), la k ante la vocal a (moskaltia) y la j para indicar
saltillo (ojtli), tan caracteristico de la lengua mexicana, y que
difiere de la ortografla empleada en el nâhuatl clâsico30. Esta
antecede a su traducciön al espanol y guarda estrecha corres-
pondencia con el estilo sencillo que ostenta su corta narracion.
Como sucede con el cuento de Luisa Bautista, encontramos mu-
chos otros dentro de la literatura indlgena contemporânea que
aluden a los origenes y al diario transcurrir de sus comunida-
des, aunque también existen algunos que explican el origen del
cosmos. Entre ellos tenemos, como sostiene Carlos Montema-
yor, el del escritor Samuel Payân que narra el principio del
mundo y de los tarahumaras, hijos del Sol (Raienari) y de la
Luna (Mecha), y de que forma ellos, para poder cumplir cabal-
mente con su encomienda en la tierra como sus padres lo hacen
en el cielo, deben experimentar los efectos del peyote (jicuri) y
avanzar en el fortalecimiento de su alma para convertirse en
verdaderos rarâmuris31.

Por otra parte, hemos elegido para comentar en este espacio,
asimismo, Mochalchiuh yau, «Tu chalchihuite se va» del etnô-
logo Alfredo Ramirez Celestino, originario de Xalitla, Guerrero
(1954-2016). Este poema, de tono intimista, en el que incide
constantemente el termino chalchihuite, de ricas connotaciones
en la cultura indigena y con el cual se imprimen ciertos efectos
ritmicos, plantea las sensaciones y experiencias vividas por el
ser amado con el que se encuentra en plena consonancia. Lo
anterior se evidencia en: "Aman nicnequizquia nichocaz mohuan /
ihuanzepan tica tequizquian xochime ica tixayo", "Ahora quisiera
llegar a llorar contigo / y que juntos reguemos las flores con
nuestras lâgrimas". De mayor calado literario que el texto anterior

en prosa, el poema de Ramirez comporta por igual bellas
imâgenes y figuras retôricas como la anâfora aman, "ahora", la
cual antecede recurrentemente a los versos.

Ramirez Celestino logra una atildada manufactura no solo
en cuanto a la escrupulosidad gramatical, por ejemplo en el
traslado de tiempo y modo de los verbos, sino también en la
reproducciön de los efectos estilisticos como los senalados ya.

30 En nâhuatl clâsico, cuya ortografla fue instaurada por los llamados lin-
güistas misioneros y la cual se sigue empleando entre algunos estudiosos prin-
cipalmente, estos términos se escriben respectivamente tlalli, moscaltia y ohtli u
o 'tli.

31 Véase Montemayor, Carlos: Arte y trama en el cuento indigena. México:
Fondo de Cultura Econômica, 1999, pp. 30-31.

230



Creadon y recreadôn en la literatura en lenguas indlgenas

Este poema alcanza, sin duda, las metas establecidas a las que
segun Umberto Eco se debe aspirar en la tarea de transvase:

El concepto de fidelidad tiene que ver con la convicciôn de que la

traducciôn es una de las formas de interpretaciôn y que debe apuntar
siempre, aun partiendo de la sensibilidad y de la cultura del lector, a

reencontrarse no ya con la intenciön del autor, sino con la intendôn del

texto, con lo que el texto dice o sugiere con relaciön a la lengua en que
se expresa y al contexto cultural en que ha nacido.32

4. COMENTARIO FINAL

La literatura actual en lenguas indigenas mexicanas ha veni-
do cobrando notable relieve en las ultimas décadas, como ha
sucedido, asimismo, con otras cultivadas en distintas latitudes
de nuestro continente. Los escritores indigenas contemporäneos
han tenido que enfrentar una serie de dificultades adicionales a

su complejo quehacer artistico. Este tiene que ver con los prejui-
cios originados en la vertiente oral a la que fundamentalmente
se ha asociado su producciön por siglos y las subsecuentes
dificultades derivadas de los procesos de estandarizaciön ortogrâ-
fica de sus respectivos idiomas. A eso se suma, como ya hemos
senalado, el desigual valor de las lenguas con las que se adscri-
be su particular producciön literaria. Como sostiene la novelista
maya Sol Ceh Moo:

La distinciôn sobre el estatus politico y social entre la lengua de

Estado, en este caso el espanol, y el resto de las lenguas parece pro-
yectarse al mundo de la creaciôn literaria y sin mucha reflexion previa.
Se asume que la literatura en lenguas indigenas se hace en espacios

distintos ignorando la diversidad de mecanismos poéticos, estrategias y
fenômenos detrâs de esa categoria que unifica lo heterogéneo al opo-
nerlo al espanol (at. pos., Aguilar Gil, 26 de marzo 2015).33

La pujanza de este peculiar movimiento es innegable y sos-
tenida. Inspiradas composiciones, de extraordinaria manufactura

en su mayoria, escritas en verso o en prosa son publicadas

32 Eco, Umberto: Dear casi lo mismo. Experiendas de traducciôn, trad, de Helena

Lozano Miralies. Mexico: Lumen, 2008, p. 22.
33 Cit. en Aguilar Gil, Yasnaya Elena: «^Literatura? dndigena?», Letras libres,

26-111-2015, https//letraslibres.com/mexico-espana/libros/Iiteratura-indigena
(cons. 3-VI1I-2018).

231



Pilar Mâynez

por entidades estatales y acreditadas éditoriales. El oficio tra-
ductolögico al que se tienen que enfrentar los escritores bilin-
gües se torna cada vez mas riguroso y profesional. Algunos de
ellos, como el galardonado escritor maya Jorge Miguel Cocom
Pech (n. en 1952) y la reconocida poeta zoque Mikeas Sanchez,
han realizado, incluso, cursos de traduction literaria en The
Banff Centre, Banff International Literary Traslation Centre en
Calgary, Alberta en Canada. También el citado Domingo Mene-
ses Méndez ha estado involucrado plenamente en el tema de la
traduction y la complejidad de lograr una aproximaciön exacta
frente a temas especializados o muy propios de la cultura en la

que esta escrito originalmente el texto. Lo anterior y la ince-
sante actividad de difusiôn a través de encuentros, recitales y
sobre todo la profusa y variada production, muchas veces, im-
pecable hacen que la literatura en lenguas indigenas se adscriba
a la corriente actual de la literatura universal.

Bibliografi'a

Aguilar Gil, Yasnaya Elena: «^Literatura? ^indigena?», Letras libres, 26-

III-2015, https//letraslibres.com/mexico-espana/libros/literatura-
indigena (cons. 3-VIII-2018).

Bautista Bautista, Lucia: «Narration de mi comunidad Texoloc. Tla-

tempoualistli tien nochinanko Texoloc», en: Ueyi Domingo, Tiankis-
tonali. Domingo grande, Dia de Plaza. Mexico: Poder Ejecutivo del
Estado de Hidalgo, 2015, pp. 99-108.

Campos, Julieta: La herencia obstinada, anâlisis de cuentos nahuas. México:
Fondo de Cultura Economica, 1982.

Can Pat, Gerardo: «Prôlogo», en: Montemayor, Carlos: Cantos del cora-

zôn. México: Instituto Nacional Indigenista y Secretaria de Desarro-
llo Social (Colecciôn Letras Mayas Contemporâneas 2), 1993, pp. 7-

15.

Eco, Umberto: Decir casi lo mismo. Experiences de traducciôn, trad, de

Helena Lozano Miralles. México: Lumen, 2008.

Fernandez, Pelayo H.: Estilistica. Estilo, figuras estilisticas y tropos.
Madrid: José Porrua Turanzas, 1975.

Flores Alcantara, Àngel: «Pueblo mio», en: Leön-Portilla, Miguel/
Shorris, Earl: Antigua y Nueva palabra. Antologia de la literatura meso-

americana desde los tiempos precolombinos hasta el présente. México:

Aguilar, 2004, pp. 805-806.

232



Creaciôn y recreation en la literature en lenguas indigenes

Gregorio Regino, Juan: «Conozco la lengua del mundo», Circulo de poe-
sia. Xochitlàjtoli, https://circulodepoesia.com/2018/06/xochitlajtoli.
juan-gregorio (cons. 2-VII-2018).

Hernandez, Natalio: «Noiuhqui toaxca caxtilan tlahtolli. El espanol
también es nuestro», Estudios de cultura nâhuatl, 30 (1999), s. p.

Humboldt, Wilhelm von: Sobre la diversidad de la estructura del lenguaje
humano y su influencia sobre el desarrollo espiritual de la humanidad,
trad, y pröl. de Ana Agud. Barcelona: Anthropos, 1990.

Lopez Chinas, Gabriel: «Poemas zapotecos», El National, 10-1-1990, p.
7.

Mâynez, Pilar: Lenguas y literatures indigenes en el México contemporâneo.

México: Universidad Nacional Autônoma de Mexico/ Instituto de

Investigaciones Histöricas, 2003.

— Breve antologia de cuentos indigenes. Aproximaciôn a la narrativa con-

temporânea. México: Universidad Nacional Autônoma de México/
Instituto de Investigaciones Histöricas, 2004.

Meneses Méndez, Domingo: «Palabras o conceptos. La traduction en
las lenguas mayas de México», https://es.scribd.com/document/375
057675/Domingo-Meneses-Mendez-PALABRAS-O-CONCEPTOS-
La-Traduccion-de-La-Lenguas-Mayas-de-Mexico (consultado 2-

VII-2018).
— «La vision del escritor indigena sobre sus escritos», en: Montema-

yor, Carlos (sel.): Los escritores indigenes actuates II, Ensayo. México:

Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 1992, pp. 21-35.

Montemayor, Carlos: Cantos del corazôn. México: Instituto Nacional

Indigenista y Secretaria de Desarrollo Social (Colecciôn Letras

Mayas Contemporâneas 2), 1993.

— Arte y trama en el cuento indigena. México: Fondo de Cultura Econô-

mica, 1999.

Mounin, George: Los problèmes teôricos de la traduction, trad, de Julio
Lago Alonso. Madrid: Gredos. 1977.

Steiner, George: Extraterritorialidad. Ensayos sobre literature y la revolu¬

tion lingüistica, trad, de Francisco Rivera. Barcelona: Barrai Edito-

res, 1973.

233




	Creación y recreación en la literatura en lenguas indígenas : aproximaciones lingüísticas a mundos diversos

