Zeitschrift: Boletin hispanico helvético : historia, teoria(s), practicas culturales
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: - (2017)

Heft: 30

Artikel: Relato del Teatro del Mundo en Cervantes
Autor: Alonso de Santos, José Luis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047209

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Relato del Teatro del Mundo en Cervantes

José Luis Alonso de Santos Actor, director y dramaturgo,
presidente de la Academia de
las Artes Escénicas de Espaiia

1. LA COMPLE]JIDAD DEL TEMA

Al meternos en el tema de la obra de Cervantes, enseguida
nos damos cuenta de que hemos entrado en un laberinto del
que ya nos va a ser muy dificil salir, pues pronto descubrimos
que el pozo es mucho mds profundo y complejo que la abertura
que se muestra ante nuestros ojos.

Cervantes es a la cultura espafiola lo que las pirdmides de
Egipto a la cultura milenaria egipcia: un acta y un resumen. Por
eso, al comenzar mi intervencion, debo reconocer que, a pesar
de llevar afios metido en tal empresa, no he podido nunca en-
contrar la salida a ese laberinto, por lo que tendré mi reloj cerca
para no perderme en ese bosque y atormentarles a ustedes con
una conferencia infinita. Trataré, pues, de centrarme y hablar
s6lo de los drboles mds cercanos, e intentaré alejarme lo mds po-
sible del profundo bosque del tema que me rodea.

2. LA “PELIGROSA ENFERMEDAD"” DE LA FANTASIA

¢Cudles son esos drboles cercanos y limitados a los que me
quiero referir hoy aqui? Vamos a comenzar reflexionando un
momento sobre la idea central de la obra de Cervantes, que tan-
to ha influido posteriormente en toda la cultura espariola: el en-

© Boletin Hispdnico Helvético, volumen 30 (otorfio 2017): 169-176.



José Luis Alonso de Santos

frentamiento entre realidad y fantasia, y la defensa del huma-
nismo.

Aparentemente, el principal consejo que nos da el autor en
su novela mds importante, el Quijote, es el de no leer novelas, lo
que parece una contradiccién evidente. Se podria decir que lo
que aconseja es solo no leer novelas de caballerias, pero en todo
momento se identifican éstas con las de aventuras. Es mas, el
consejo que dan constantemente los personajes defensores de
esa postura en la novela es no leer libros de aventuras, y ade-
mds “no salir en busca de ellas”, y atenernos sélo a la vida co-
rriente real.

De un modo u otro todas las novelas y el teatro se compo-
nen de aventuras, ya que se adentran en el terreno de la ficcion.
Es decir, segin esta postura, leer novelas, o ver teatro, puede
arrastrarnos a la locura de vivir la vida también como si fuera
una ficcion. El mundo imaginario que nos suministra la fanta-
sia, seria, por tanto, peligroso, ya que nos aleja de la manera es-
tablecida de vivir la vida.

¢Y cudl seria esa vida sensata, y buena, segtlin esa postura
“antificcion”? La que representan en la novela, entre otros, el
ama y la sobrina, que defienden que Alonso Quijano se deje de
aventuras (leidas o vividas) y se quede en casa dentro de las
formas y costumbres que corresponden a sus circunstancias
personales y estatus social. Y la del cura, que defiende lo mis-
mo, pero afadiendo, ademds, la necesidad de la resignacién
cristiana al papel que a cada uno le ha dado Dios en esta vida,
gastando sus fuerzas Gnicamente en preocuparse en salvar su
alma.

La “aventura de la imaginacién” quiebra, pues, la realidad
tnica como destino previsto, y crea otro tipo de reglas y de
estructura a la dispuesta para cada uno en este Teatro del Mun-
do. La aventura hace que lo imprevisto sea posible, al menos en
el terreno de la fantasia. Abre, por tanto, un “;Y si..?” imagi-
nario a nuestra planificacién mental del futuro, lo que nos da la
posibilidad de intervenir en el mismo, o, al menos, de desearlo.

3. LA FICCION POETICA COMO TEATRO DEL MUNDOQO

Hablemos de esta ficcion poética, de esta fantasfa, y como se
formula frente al statu quo, forma de vivir establecida como
“normal” en la realidad social.

La 2% Parte del Quijote estd publicada en 1615. Unos quince
afios después escribe Calder6n otra obra significativa de la cul-
tura espanola: El Gran Teatro del Mundo. Dos relatos de la rela-

170



Relato del Teatro del Mundo en Cervantes

cién y finalidad del hombre en su paso por la vida. Dos pin-
turas que dibujan el mundo bajo la perspectiva y el punto de
vista de sus autores. Pongamos fecha a otros relatos significati-
vos de la época: La fragua de Vulcano (1630) y Los borrachos
(1626), de Velazquez, pintor del que hablaremos después al re-
ferirnos a las diferentes perspectivas dentro de la obra de Cer-
vantes.

Veamos cémo comienza esta 2 Parte del Quijote. Después de
pasar por el Toboso para intentar ver a Dulcinea y encontrarse
con las labradoras (episodio en el que Sancho origina la confu-
sion de la suplantacién de la misma), la primera aventura que
tiene el Quijote es el encuentro con el teatro, en el carro de Las
Cortes de la Muerte. Lo primero que aparece es, pues, Dulcinea
“suplantada por una labradora”, y, a continuacién, directamen-
te ya: el teatro, con sus figuras esenciales y representativas (La
Muerte, El Angel, La Reina, El Soldado, El Emperador y El Dia-
blo), como si de un auto sacramental simbdélico y barroco se tra-
tara.

Estamos, pues, aqui directamente en el mundo como simula-
cro y como representaciéon, donde todos hacemos nuestros pa-
peles y donde los diferentes planos se superponen en nuestra
existencia creando distintos niveles de realidad. La creacién
constante de personajes representativos y la metateatralidad de
muchos de sus momentos sitia toda la peripecia de Don Qui-
jote dentro del Gran Teatro del Mundo, como diria Calderén
unos anos después, recogiendo temdtica similar, haciendo del
transito de la cuna a la muerte (entre confusiones e irrealidades)
la base de nuestra existencia.

Pero Calderdn lo hard desde el punto de vista de las ideas
(dentro de una defensa de la fe y religion catélica). Frente a este
planteamiento del Teatro del Mundo y nuestro papel en él, tra-
tan de abrirse paso otros que han surgido con el humanismo, de
los que Cervantes es un importante representante.

Pero volvamos al Quijote, y a su teatralidad que le sirve al
autor de exposicién del mundo. Si el episodio de la suplanta-
cién de Dulcinea es el 10 y el del encuentro con la carreta de
“Las Cortes de la Muerte” es el 11, en el siguiente, el 12, definird
ya directamente Cervantes esa intencionalidad general que pre-
side su obra de mostrar en ella, de forma directa o indirecta, el
Teatro del Mundo, es decir, la representacién que observa en su
entorno.

Veamos las palabras del Quijote a Sancho al relatar este
tema del mundo como ilusién o representacién:

171



José Luis Alonso de Santos

Asi es verdad —replicé don Quijote—, porque no fuera acertado
que los atavios de la comedia fueran auténticos, sino fingidos y aparen-
tes, como lo es la mesma comedia, con la cual quiero, Sancho, que estés
bien, teniéndola en tu gracia, y, por lo mismo, a los que las representan
v a los que las componen, porque todos son instrumentos de hacer un
gran bien a la republica, poniéndonos un espejo a cada paso delante,
donde se ven al vivo las acciones de la vida humana, y ninguna compa-
racién hay que mads al vivo nos represente lo que somos y lo que habe-
mos de ser como la comedia y los comediantes. Si no, dime: ;no has
visto ti representar alguna comedia adonde se introducen reyes, empe-
radores y pontifices, caballeros, damas v otros diversos personajes?
Uno hace el rufidn, otro el embustero, éste el mercader, aquél el solda-
do, otro el simple discreto, otro el enamorado simple; y acabada la co-
media y desnuddndose de los vestidos della, quedan todos los recitan-
tes iguales. Pues lo mismo acontece en la comedia v trato (que es) este
mundo, donde unos hacen los emperadores, otros los ponltifices, y, to-
das cuantas figuras se pueden introducir en una comedia; pero en lle-
gando al fin, que es cuando se acaba la vida, a todos les quita la muerte

las ropas que los diferenciaban, v quedan iguales en la sepultura.

4. LA PERSPECTIVA MULTIPLE DE CERVANTES

Ese relato de tipo teatral le permite a Cervantes enfrentarse a
la realidad con una perspectiva miiltiple, basdndose en los
contrastes: entre lo fantdstico y lo real (el episodio de La cueva
de Montesinos); entre el renacimiento y el barroco (diferencia
entre el estilo de la primera y de la segunda parte de la novela);
o entre lo culto y lo popular (como en el comienzo del libro con
un popular octosilabo, para pasar a continuacién a un culto en-
decasilabo); o entre lo serio y lo burlesco (como la decisién del
Quijote de salir a hacer hazafias gloriosas, y las primeras perso-
nas que se encuentra, y con las que habla, son unas mozas del
partido a la puerta de un mesén).

Vemos asi en todo momento un equilibrio oscilante entre lo
real y lo fantéstico, entre mito y vida, acercando ese mito a la
realidad cotidiana, como hace Veldzquez, en Las hilanderas o Los
borrachos, el otro gran genio espafol de su época y tan cercano
en tantas cosas a él. Recordemos cémo Veldzquez mezcla los
planos al meter en Las meninas, al tiempo, a los reyes que estd
pintando, su estudio de pintor, y a él mismo en el cuadro, como
hace Cervantes en su obra tantas veces. Y Las hilanderas, donde
Veldzquez mezcla la accion mitica que muestra el tapiz, con el
cuarto sencillo y cotidiano donde éste se estd fabricando. Tenia

172



Relato del Teatro del Mundoe en Cervantes

el pintor 17 afios cuando murié Cervantes y seguramente leyé
el Quijote, ya que vivié muchos afos siendo famoso ya el libro.

5. EL TEATRO EN LA OBRA DE CERVANTES

Una de las principales sefias de identidad que tiene el teatro
es partir de los diferentes planos en que se mueve nuestra rela-
cién con el mundo. Ya la palabra representacion tiene significa-
ciones evidentes de “hacer presente y real (en el escenario) lo
que no lo es (porque es ficcién)”. Hay, asi mismo, diferencias de
valor evidentes en las variables de tiempo, espacio y causalidad
entre la vida real y la que se representa en el escenario, pero
siempre una es espejo y tiene paralelismo con la otra. De ahi ese
juego de planos diferentes, de perspectivas, que tan bien conoce
Cervantes por su amor y dedicacion al teatro durante tantos
afios y que traslada en muchos momentos a su novela, no sélo
copiando esquemas y partes de pasos y entremeses, y repitién-
doles en su Quijote (como en el conocido paso de las “Dos ufias
de vaca”, que incorpora en el capitulo 59, y otros como Sancho
con el doctor Recio en la Insula Barataria, etc.); o por sus dia-
logos chispeantes y directos, tan caracteristicos del teatro, sino
también por el juego de planos en los que se mueven sus perso-
najes en algunos episodios.

Podemos analizar ese importante juego de planos en la obra
de Cervantes viendo, como ejemplo, los diferentes planos que
se superponen en el episodio del Retablo de Maese Pedro, den-
tro de la 27 Parte del Quijote: hasta nueve niveles cruzados que
debemos recolocar en nuestra mente para no perdernos en ese
laberinto.

6. EL HUMANISMO DE CERVANTES

Nos hemos referido ya varias veces al cardcter humanista de
Cervantes. Es el momento de hablar ya de cémo ese humanis-
mo impregna su obra. Me voy a referir, por tanto, a ese trans-
formar de las vivencias de sus personajes, de sus aventuras, sus
decepciones y experiencias vitales en metdforas, dentro de una
dimensién poética, ya que esas palabras suyas dan siempre una
salida al dilema personal y existencial del sentido de la vida
(sobre todo cuando ésta se vuelve dolorosa y aparentemente sin
salida).

La fragilidad y contingencia de todo lo humano aparece por
primera vez formulado en las tragedias griegas. En ellas se
muestra cémo nuestro destino es imprevisible y nuestras metas

173



José Luis Alonso de Santos

inalcanzables, dadas nuestras limitaciones y nuestra ceguera en
relaciéon con nosotros mismos y el mundo que nos rodea. Por
consiguiente, nuestras acciones tendrdn consecuencias inespe-
radas y dolorosas, tanto por la incertidumbre de un futuro que
no estd en nuestras manos, como por el entorno en que habita-
mos lleno de hostilidad y dificultades.

Veamos como responde Cervantes a esta cuestion capital
formulada por los tragicos griegos y como cierra esa grieta des-
garradora sobre la existencia, abriendo asi la época del huma-
nismo y la modernidad en nuestra literatura.

La respuesta serd la superacién, desde la dimensién humana
de la imaginacién, a cualquier resultado obtenido en la batalla
de la vida, por negativo y cruel que éste sea.

Esta via es el importantisimo camino que abre Cervantes,
defendiendo asf la reconciliacién de cada uno con nosotros mis-
mos, y, claro estd, con los que nos rodean y con la vida en ge-
neral. Nos da “La Metdfora” como arma de defensa, como hace
don Quijote en todo momento, a pesar de los duros castigos
que recibe, siendo capaz de dar, con esa imaginacién y esa
metdfora, una respuesta personal en el choque con el mundo
que le rodea.

Ese valor de lo narrativo como elemento de sustentacién del
yo, y de intercambio entre deseos y realidades, se manifestara
tanto en las mds modernas corrientes filoséficas de la Razén
Poética como en las teorfas psicoanaliticas de Freud. El objeto
del psicoandlisis tiene lugar, precisamente, en el tipo de relato
personal que hagamos de nuestras vivencias y sensibilidades.
Lo imaginario abre asi puertas de comunicacién entre el miste-
rio de lo informe y no razonado (que captamos tinicamente me-
diante los sentimientos y emociones), con la realidad cotidiana
que vivimos.

El humanismo en que se sitia la obra de Cervantes, y gran
parte de la creacion literaria espafiola que le es heredera, sitda
el valor de la palabra que parte de la fantasia y el ingenio como
previa a cualquier otra consideracién racionalista o idealista.
Estamos hablando de la preeminencia de la palabra metaférica
frente a la palabra racional, de la palabra histérica y narrativa
frente al concepto, del pathos frente al logos, del mostrar frente
al demostrar, de la emocién y la vivencia frente a la reduccién
de la existencia a lo cartesiano, ya que la fantasia y el ingenio
son una disposicién originaria de la mente en su relacién con el
mundo.

Para los humanistas el mundo surge (y deja de ser inmundo
e informe) a partir de un acto de ingenio de la Fantasfa, relacio-

174



Relato del Teatro del Mundo en Cervantes

nado siempre con nuestra situacién vivencial concreta, que nos
hace gozar o sufrir ese momento.

Con esta fantasia crea Cervantes su orden en el mundo, le
pone sus limites y marca sus planos y sentido. Crea su Retablo
del Teatro del Mundo, de forma paralela a como lo creé Maese
Pedro en su episodio del mesén del Quijote, o como Calderén
creo el suyo.

ANEXO. LOS 9 NIVELES DE LA CUEVA DE MONTESINOS

1? El objeto como materia.— Este episodio esta dentro de un
libro (Don Quijote de la Mancha), que podemos abrir, poner en
una estanteria, etc. Tomemos el ejemplo de un cuadro de un
pintor. Como objeto material es un marco con un lienzo pinta-
do, que podemos mirar o tener guardado en un almacén.

2° La historia que nos cuenta el autor.— Es decir, la ficcién
imaginaria del autor transformada en metdforas comunicables.
En un cuadro seria la totalidad del mismo en cuanto creacion
del pintor.

3° La ficcion de que hay otro autor diferente al que escribe la
novela: Cide Hamete Benengeli.— Debemos separar, pues, lo
que Cervantes nos dice directamente como autor, de lo que nos
dice “que dice” Cide Hamete Benengeli.

4° Para entrar en un cuarto nivel hemos de ir ya al personaje
principal, al Quijote.— Hemos de ver desde qué lugar contem-
pla los sucesos, cudl es su situacién en esa realidad en que se
encuentra dentro del cuadro. Tiene este personaje una dimen-
sion de arista, fronteriza, compleja, no ajustdindose a ninguna
regla establecida y saltando de una a otra, libertad que le otorga
su supuesta falta de cordura.

5° El personaje de Sancho, que marcard siempre, por con-
traste, un nivel contrario de realidad.— Nos da otro plano com-
pletamente diferente. Serd la “boya” de vida carnal y cotidiana
a la que aferrarse, en el encrespado mar de confusiones de otros
planos. Sancho es “lo que se ve y se toca, en cada momento,
dentro de la historia”, sin necesidad de deducciones intelectua-
les de ningun tipo. Sancho ve lo que estd pasando allf en ese
momento y sus consecuencias (por ejemplo, el peligro que hay
de que si no pagan lo roto serdn apaleados).

6° La dimension desde la que ve y comprende los sucesos
Maese Pedro (Ginés de Pasamonte).— Leamos las palabras que
dice, imaginemos sus pensamientos y deseos en ese momento.
El busca que se den las condiciones para su negocio basado en
el engafo y la fantasia de los clientes. Quiere que lo pasen bien,

175



José Luis Alonso de Santos

y le premien econémicamente por ello. Ademds, que no le reco-
nozcan como el delincuente que fue en su “papel” anterior en la
novela (recordemos que hace s6lo unos meses Ginés de Pasa-
monte fue rescatado por el Quijote de una cuerda de presos que
iban a galeras). También, por orgullo profesional dentro de su
reciente dedicacién, quiere que salga bien su Retablo y sufre
cuando don Quijote se lo destruye.

7° El Retablo en si, hacia dentro, que construye con sus per-
sonajes y su peripecia un orbe fantdstico y cerrado.— Ahi viven
en el dmbito de su aventura imaginaria, de la historia de ficcion
con sus seres de ficcién: don Gaiferos y su esposa Melisendra, el
emperador Carlomagno, don Roldén y el rey moro Marsilio de
Sansuena, etc.

8 Hacia fuera del retablo, en otro plano, estaria el aposento
y los personajes que se agrupan en él para contemplar “un es-
pectdculo”.— Unos seres de ficcidn, contemplando a otros seres
de ficcion de otro plano diferente. Personajes de la venta que
ven a otros personajes de ficcién de un segundo plano imagina-
rio, los que salen en el retablo. Los del primer plano son hom-
bres ingenuos y corrientes, vulgares podriamos decir, con una
vida ordinaria, que se distraen viendo seres extraordinarios que
viven aventuras.

9°Y, finalmente, el plano del lector.— Ser real que lee esa
ficcién como un retablo mds amplio en que todas las figuras del
Retablo de Maese Pedro, y de la venta, son figuras del libro,
podriamos decir, y lo ve (lo lee) desde su subjetividad y tempo-
ralidad. O mejor que “lector”, segtin nos dice el autor en su pré-
logo, deberiamos decir del “desocupado lector”, pues entende-
mos que estd desocupado de su vida cotidiana en el momento
de ponerse a leer para buscar conseguir esa finalidad deseada,
la del canon quijotesco para la ficcién que el mismo Cervantes
sefiala en la 1 parte del Quijote, cap. 47: “Admirar, suspender,
alborozar y entretener”.

176



	Relato del Teatro del Mundo en Cervantes

