
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2017)

Heft: 29

Artikel: Circuitos transnacionales del rap indígena en América Latina : cultura
emberá en Colombia : Linaje Originarios o Dachi Chachara

Autor: Pilar Ramírez Gröbli, María del

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047199

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Circuitos transnationales del rap indfgena en
America Latina.

Cultura emberâ en Colombia: Linaje Originarios o Dachi
Chachara

Maria del Pilar Ramirez Gröbli Universität Bern

"Dachi jomara kuricia nibadayua jomara dachi embera"1

(Todos los emberâs debemos ser guerreros y resistentes)

Linaje Originarios y la cultura emberA

Hace tan sölo unos seis meses se difundiö en el diario nacio-
nal El Tiempo2 un arti'culo sobre un düo de raperos de la etnia
embera que compone sus canciones en ritmo de rap y en su
idioma nativo embera. En muy poco tiempo empezaron a circular

sus composiciones en diferentes redes sociales a nivel nacio-
nal e incluso apareciö uno de sus videos en las paginas de Inco-
mindios, una organizaciön no gubernamental que trabaja por los
derechos de los pueblos indigenas a nivel mundial y tiene su
sede en Suiza. Con un tanto de exotismo, algunos medios co-
mentaban la iniciativa de este düo destacando esta 'novedad',
en primer lugar, como un intento de los jövenes por preservar

® Boletm Hispcinico Helvético, volumen 29 (primavera 2017): 179-214.

1 Refrân emberâ, sugerido por Linaje Originarios.
2 Puentes, Ramos José: «Indigenas emberâ charm incursionan en el rap para

preservar su idioma«, El Tiempo, 4-VI11-2016, http://vvvvw.eltiempo.com/col
ombia/medellin/linaje-ori ginarios-el-rap-con-el-que-indigenas-conservan-su-
idioma/16661549. (consultado 12-X-2016).



Maria del Pilar Ramirez Gröbli

el idioma emberâ. Linaje Originarios3 es el nombre que le han
dado los jövenes, intégrantes de la comunidad emberâ Chamf, a

su düo. Sus composiciones son un llamado al valor de la identi-
dad de su etnia. Sus letras interpretan diversas temâticas que
son trasversales a muchas etnias del sur global, entre las que se
destacan el cuidado a la madré tierra y la posiciön cri'tica ante la
minerfa y, en el contexto nacional, la construcciôn de paz. La
cultura emberâ es un pueblo amerindio que se ubica en el espa-
cio continental de très naciones de la América de Sur. Sus co-
munidades habitan en la Region del Pacifico colombiano, en el
este de Panama, en el noroeste de Ecuador, en la region de Es-
meraldas. Este pueblo, aunque separado geogrâficamente, com-
parte tradiciones, lengua y cultura, muy probablemente con al-

gunas variaciones y especificidades lingüfsticas que los vincu-
lan a los entornos geogrâficos de cada pais. Las representa-
ciones de animales en sus danzas son una de las caracterfsticas
importantes de los elementos de su ritualidad. Los emberâ han
habitado en la zona del Pacifico colombiano desde los tiempos
de la colonizaciön espanola. Para sus lugares de asentamiento,
se pueden distinguir cuatro grupos que estân en correspondence

con las zonas geogrâficas en las que habitan4: Eyabida: gente
de la montana: Eya es la parte alta de la montana y las laderas
de los rfos y allf se sitüan las comunidades emberâ chamf y los
emberâ katfo. Dobida: gente del no. Do significa ri'o. Pusabida: gente

del mar. Pusa significa mar. Oibida: gente de la selva. Oi significa

selva, monte.
En sus orfgenes precoloniales, el pueblo emberâ no era tan

fragmentado como lo es hoy en dfa, pero debido a las condicio-
nes de la esclavitud colonizadora, los pobladores se vieron for-
zados a desplazarse territorialmente y ubicarse en otras regio-
nes dentro y fuera de Colombia. Su economfa se caracteriza es-
pecialmente por actividades agrfcolas y de pesca. Durante la
época colonial y bajo los sistemas de dominacion ibérica, se
promovier la extraeeiön aurffera en los rfos que circundaban las re-
giones que estos grupos habitaban. Es decir, lo que hoy en dfa
corresponde a la region del Chocö en la region del Pacifico
colombiano. Gran parte de la poblaciôn emberâ opuso resistencia
contra las demandas del imperio espanol, lo que en consecuen-
cia tuvo altos impactos en la desintegraeiön de los resguardos
indfgenas de su cultura. Las diversas formas de resistencia esta-

3 Sus canciones se pueden escuchar de forma compléta en el siguiente
enlace: Linaje Originarios: Otros b'tulos: https://wvvw.youtube.com/channel/
UC748MB,t OnYVGjVVfzc-mummwA (consultado 12-X11-2016).

4 Informaciôn tomada de la pägina Pueblos originarios: http://pueblos
onginarios.com/sur/caribe/Emberâ/jaibanismo.html (consultado 12-X-2016).

180



Circuitos transnationales del rap indigena

ban en congruencia con la identidad territorial de las colectivi-
dades, pero sobre todo con la cosmovisiön de su origen como
cultura étnica. El pueblo emberâ concibe la creaciön del univer-
so en la distribuciön de très mundos: "el mundo de las cosas
azules" o mundo de Caragabi, en donde estän las deidades Da-
cltizeze o Ankore, quien es el ser mäximo creador de todos los
elementos del universo y quien creö también a Caragabi; alli
también estân otros seres primordiales y el alma de los muer-
tos. El mundo de Armucura, mundo subterrâneo, en el cual go-
bierna Trutruica y en donde se encuentran las esencias y los es-
pfritus (Jni). Y el mundo humano, que vive en permanente en-
frentamiento con los otros dos mundos. En el mundo humano
la figura del jaibaiw es de categörica importancia porque estos
seres —que pueden ser tanto femeninos como masculinos—
son los ünicos que tienen el don para relacionarse con los espi-
ritus y con la esencia de todas las cosas que forman parte del
universo. De tal manera que esas figuras pueden intercéder con
otros mundos para lograr efectos de curaciön o de agresiön. Los
Jaiband reciben formaciön de maestros ancestrales y se adiestran
en diversos tipos de conocimiento y actividades para beneficiar
a la comunidad, asf como también para ahuyentar enfermeda-
des. El düo Linaje Originarios pertenece a la poblaciön emberä
chamf que quiere decir "gente de la cordillera". Estos dos jöve-
nes dieron origen a su düo rapero motivados por el entusiasmo
que les despertö el haber escuchado un grupo de jövenes que
rapeaba en la plaza de su pueblo. En la entrevista que realicé
con uno de sus intégrantes5, él afirma que su mensaje se dirige a
la recuperaciôn de la cultura emberé pero que sus composicio-
nes temâticas quieren ser inclusivas para todas las etnias origi-
narias del continente latinoamericano. Estos dos jövenes traba-
jan en actividades del campo y se desempenan en las labores de
agricultura que han aprendido en su comunidad. En sus cancio-
nes, algunas de ellas en lengua emberâ y otras en castellano, le
rinden homenaje especialmente a la madré tierra para despertar
la conciencia y por ello se oponen a todas las formas de neoex-
tractivismo.

SONORIDADES TRANSNACIONALES: CIRCUITOS DE LA ETNICIDAD

La practica del rap y del hip hop como género musical
remonta sus orfgenes hacia finales de la década de los anos 60s,

5 Entrevista telefönica que le hice a Brvan, uno de los intégrantes del düo
Linaje Originarios, el di'a 10 de enero de 2017.

181



.Maria del Pilar Ramirc: Gröbli

época en la que surge como género en el seno de comunidades
afrodescendientes marginadas en los Estados Unidos. La cultu-
ra del hip hop se desarrolla en el ambiente suburbano del Bronx
a mediados de la década de los 70s en la ciudad de New York y
esta compuesta por los cuatro elementos siguientes —algunos
consideran un quinto elemento adicionalmente6—: deeyaing,
breakdancing, emeeeing y graffity. La interpretaciôn del rap, cuyo
acrönimo significa rhythm and poetry, es acompanado al compas
de un pulso musical (beat) y sus letras pueden ser recitadas, ha-
bladas o cantadas. Los repertorios textuales de las composicio-
nes originales en rap centran su contenido en las vivencias de
los grupos sociales afroamericanos que vivfan en condiciones
de subordinaeiön y marginalidad. Condiciones similares de
exclusion, las experimentaban también poblaciones latinas, quie-
nes pronto empezaron a integrar la practica del rap y la cultura
del hip hop en sus manifestaciones musicales. Los ritmos y las
formas de oralidad que se gestaron en el contexto de la diaspora

afrodescendiente que vivfa en condiciones de precariedad y
aislamiento en la ciudad neoyorquina fueron instaurândose
como practica cultural. Sus letras cuestionaban, y siguen cues-
tionando, los fundamentos de los sistemas politicos y econômi-
cos que relegan a estos grupos a vivir al margen de la sociedad.
El rap que emerge de las comunidades afroamericanas se con-
virtiö en la expresiön que encontraron, fundamentalmente, las

poblaciones juveniles de la diaspora africana para pronunciarse
contra la discriminaciön racial y étnica. Las comunidades
afroamericanas estân conformadas por inmigrantes provenientes de
diferentes pafses del continente americano cuyo origen comûn
es Africa. Paul Gilroy7, en sus estudios sobre "culturas negras"
en un contexto globalizado, se refiere a la diâspora afrodescendiente

a través del concepto "el Atlântico negro". Aunque con-
trovertidos, los planteamientos de este autor senalan que lo que
aglutinaba, en primera instancia, a los grupos afrodescendientes

era su comûn procedencia de rafees ancestrales africanas,
mâs que la identidad nacional. De acuerdo con P. Gilroy, sus
orfgenes nacionales correspondfan a diversos pafses del Caribe.
Ademâs él afirma que se trata de la formacion de una cultura

6 De acuerdo con George Stavrias, el quinto elemento présente en la cultura
del hip hop es el beatboxing. Segun este autor, muchos estudiosos del hip hop
consideran solo los cuatro elementos mencionados anteriormente, pero dentro
de la comunidad de hiphoperos el beatboxing es cada vez mds reconocido también

como un elemento. Cfr. Stavrias, George: «Droppin' Councious Beats and
Flows. Aboriginal Hip Hop and Youth Identity», Australian Aboriginal Studies, 2

(2005), pp. 44-54.
7 Gilroy, Paul: The Black Atlantic: Modernity Sand Double Consciousness.

Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1995.

182



Circnitos transnationales del rap indtgena

desterritorializada y una diaspora que se ha desarrollado a tra-
vés de las redes y los flujos transnacionales que se dan entre
esas comunidades en un mundo moderno y globalizante, pero
al mismo tiempo, cuestiona los limites de las identidades nacio-
nales y étnicas.

Las letras del rap y el hip hop narran los mundos marginales
y residuales en los que las poblaciones, que quedan por fuera
de los beneficios del sistema capitalista, tienen que batallar sus
vidas. Por un lado, las letras del hip hop y del rap han querido
rescatar esa conexiön étnico-histôrica con el continente africano
y, por otro lado, han buscado empoderar a esos grupos sociales,
a través de la representaciön musical. Pues la müsica rap es un
vehiculo de 'continuidad' étnica a través del cual se da visibili-
dad a 'la periferia'. Sus voces reivindican la participation de las
comunidades étnicas en las decisiones püblicas de orden politico

y econömico. Las expresiones de "africanidad" son estudia-
das por Peter Wade y este autor dedica gran parte de sus re-
flexiones al caso colombiano; en concreto a la creation musical
proveniente de los afrocolombianos. En sus planteamientos, P.

Wade senala que hay rasgos de continuidad cultural que pueden
estar asociados a prâcticas especificas de la cultura de origen
que se quiere preservar. Sin embargo, él anota que esas conti-
nuidades estân sujetas a las construcciones contextuales en las

que emergen. Y para el caso colombiano tanto lo africano como
la negritud son categories complejas que estân vinculadas con
jerarquias de género y de raza dentro de las cuales se hacen
atribuciones y reivindicaciones de identidad negra o no negra.
La aceptaciön de la müsica negra como parte de la construction
discursiva de naciôn en Colombia y, en ültimas, como parte de
la identidad musical colombiana, ha estado sometida a un pro-
ceso de blanqueamiento, asf como lo afirma también Öscar
Hernandez Salgar. La incursion de los ritmos en la industria musical

de origen afro-ancestral y negro ha sido utilizada estratégi-
camente para ostentar el orgullo nacional colombiano asociado
a las prâcticas de consumo. En palabras de Öscar Hernandez
Salgar:

Este programa propuesto por la voz de Antioquia se pre-
sentarâ como un proyecto de los industriales, que a través de la

müsica buscaban crear un sentido de orgullo nacionalista, que
les asegurara una consolidariön del consumo de bienes produ-
cidos en Colombia. Segün Bermüdez este tipo de iniciativas se

183



Maria deI Pilar Ramirez Cröbli

podia encontrar en empresas de diversos ramos, como Colta-
baco, Café Selo Rojo, Tejicöndor y Everfit.8

Si bien los planteamientos de P. Gilroy cuestionan la forma-
ciön de identidades nacionales y de etnicidad, mostrando una
perspectiva mâs transnacional, otros autores como los citados
anteriormente P. Wade, O. Hernandez y otros como Jesus Mar-
tfn-Barbero coinciden en senalar que algunos de esos elementos
de identidad étnica afrodescendiente han sido usados para
construir un discurso sobre el concepto de 'naciön' y de lo 'na-
cional'. En este sentido, el proceso de ajuste de los ritmos co-
lombianos y su transiciön como sfmbolos nacionales han estado
altamente mediados por los intereses de comercializaciön del
estado y la industria. Y han sido estos mismos actores hegemö-
nicos quienes han intervenido fuertemente para determinar la
validez y aceptaciön de diversas müsicas en pro de la represen-
taciön national. Esas dinâmicas de selecciön dieron como resul-
tado que muchos de los ritmos locales que antes no fueran
'dignos' de ser mostrados, adquirieran prestigio a nivel nacio-
nal. Sin embargo, ese proceso nacional se inscribe en un con-
cierto de debates y discursos que se estaban gestando ya a nivel
internacional, especialmente en el ârea continental de las Amé-
ricas, sobre las ideas y conceptos de 'negritud' y 'africanidad'.
Si bien las asociaciones de raza y negritud remitfan a ideas de lo
'primitivo', esas mismas referencias fueron aprovechadas por la
industria musical en Colombia para promover la tendencia mo-
dernista con ingredientes de lo 'rudimentario'. Pero esa nociön
pudo entrar en el circuito de lo moderno, gracias a su estrecha
connotaciön con lo sensual, o alegre, que dentro del contexto
colombiano estaba asociada con el material musical de ascen-
dencia negra y que, a la vez, se vinculaba con el son, la conga y
otros ritmos que provenfan de algunos pafses antillanos. De
acuerdo con Öscar Hernandez Salgar (2016)9, esas consideracio-
nes se pueden rastrear en el trabajo que realize Renän Silva
(2006)1(1 en una exhaustiva investigaeiön sobre el cambio cultural

en Colombia durante la década de los anos 40s. Las entre-
vistas fueron hechas en el ano 1942 bajo el nombre de Encuesta
Folclôrica National, con el propösito de investigar el folclor na-

8 Hernândez Salgar, Öscar: Los mitos de la mûsica nacional. Poder y emociôn de las

müsicas populäres eil Colombia 1930-1960. Bogotd: Editorial Pontificia Universidad
Javeriana, 2016, p. 161.

9 Hernandez Salgar (2016), op. cit.
10 Cfr. Silva, Renän: Sociedades campesinas, transiciön y cambio cultural en

Colombia. La Encuesta Folclôrica \acional de 1942. Aproximaciones analiticas y empi-
ricas. Medellfn: La carreta Social. Bogota: Universidad Javeriana, 2016.

184



Circiiitos transnationales del rap indfgena

cional11. De acuerdo con las investigaciones de R. Silva asi como
las reflexiones que aporta O. Hernandez parece ser que la aco-
gida de los ritmos de origen africano tuvo que ver menos con
las propiedades melödicas de los ritmos en si y mucho mâs con
los usos sociales que se asociaban a esas müsicas. Pues los
ritmos nacionales mezclados con ritmos extranjeros parecian cor-
porizar sonoramente una sociedad naciente y moderna cuyas
preferencias musicales transmitîan la idea del disfrute capitalis-
ta12. En este sentido, el lenguaje musical que se reconocfa como
de origen africano fue componente importante de la reconstruc-
ciôn sobre modernidad y tradiciôn a la vez; asf como también
sirviô de comodin para difundir la percepciön de una ética que
aceptara la expresiôn corporal como algo apropiado socialmen-
te. Es decir, que hubo una confluencia de otros elementos que
junto con la müsica formaron un conjunto de prâcticas para re-
forzar una construcciön conceptual binaria: por un lado, la
identidad de lo nacional por haber elementos déterminantes en
las müsicas que vinculaban al ascenso social y la modernidad, y
por otro lado, la sensaciön de estar vinculado a un lenguaje so-
noro que trascendia las fronteras nacionales y se mostraba
como cosmopolita. Con relaciön a este ultimo aspecto, se forja
una consciencia de mundo mas amplio y con ello la nociôn de
realidades y visiones de mundo que se alejaban, aparentemente
de lo puramente regional. El planteamiento de continuidad se-
fialado por Peter Wade respecto a ciertos rasgos musicales, se

podrîa interpretar como continuidades en diferentes categorfas,
en las tradiciones musicales, en las prâcticas cotidianas, en los
conocimientos ancestrales, entre otros. Y en lo que se refiere a la
müsica en Colombia, este autor senala lo siguiente:

Si las diferentes variedades de estilos de müsicas asociadas

a lo negro se han visto en Colombia como "primitivas", ello se

dériva tanto de las continuidades musicales bâsicas, algunas de
ellas con raices en Africa, que subyadan con las emergentes
formas "modernas" musicales (por ejemplo, la importancia del
ritmo de los tambores), como del hecho de que, cualquiera que

" Las encuestas fueron realizadas por la resoluciôn firmada por el Ministe-
rio de Educaciôn de 1942 y Nevadas a cabo por los maestros de las escuelas en
todo el pats. En un amplio abanico de preguntas sobre costumbres y folclor se
incluven las del carâcter de las müsicas populäres en referencia a las emociones
que despertaban en la gente. Hernandez Salgar (2016), op. cit., p. 124.

12 Para la década de los 40s también el bolero era uno de esos ritmos que a

nivel continental habia entrado en los circuitos de expansiön capitalista que se
cristalizaban en los eventos y fiestas de las élites urbanas. Cfr. Poe, Karen:
Boleros. Heredia, Costa Rica: Euna, 1996.

185



Maria del Pilar Ramirez Cröbli

sea el origen de la müsica, si esta asociada a lo negro, seri'a cla-

sificada como "primitiva" y aun "excitante" para los no ne-

gros."

Sin embargo, no todos los ritmos que contienen esas impre-
siones de lo africano o de la africanidad entraron en el ambiente
industrial-musical. Muchos de ellos se mantuvieron silenciados.
Tanto en Colombia como en otros lugares del continente se han
resguardado memorias de ese origen africano en los territorios
sonoros, a través de diversas melodfas. Las huellas africanas en
la müsica fueron instrumentalizadas para caracterizar los ras-
gos de lo nacional y, con ello, moldear patrones de comporta-
miento y emociones especfficas, que han sido vinculadas con
los sistemas de mercado. Por gran fortuna, aquellos ritmos que
no han entrado a ser parte de la industria han seguido reprodu-
ciéndose también en los ambientes locales e incluso han con-
servado algunos de sus rasgos originales. De tal manera que
esas huellas musicales, por un lado, han sufrido transformacio-
nes moderadas y, por otro, han dado refugio a voces y sonori-
dades que aün hoy en dia retratan las identidades lugarenas.
Aquf, podemos hablar de prâcticas sonoras como la chirimia y
el sexteto del Pacffico colombiano, asi como también de la pro-
ducciön oral de las décimas y copias, entre otras. La producciön
lugarena en lo melödico también contiene huellas de africanidad:

en ellas se puede registrar un retorno a las narraciones que
recuperan con vitalidad el ambiente local. Estas prâcticas musicales

han ido explorando diversos espacios de lo sonoro; por
una parte, la müsica como expresiön de dinamismo cultural y,
por otra, lo sonoro como dispositivo en la construcciôn de etni-
cidad y reivindicaciön polftica.

Parece haber una ligera tendencia a establecer un vinculo
casi 'perenne' entre regiones geogrâficas especfficas y ritmos
musicales. Muy por el contrario de la existencia real o aparente
de regiones musicales, ya sea en Colombia o en otros ambientes
nacionales, lo que sf se puede constatar es la formaciön de ejes
en los cuales se desarrollan una o diversas prâcticas sonoras.
Esos ejes, a diferencia de las regiones polfticamente establecidas

y marcadas geogrâficamente, no son estâticos y gozan de un

13 Wade, Peter: «Construcciones de lo negro y de Africa en Colombia. Polftica

y cultura en la müsica costena y el rap», en: Mosquera, Claudia/ Pardo,
Mauricio/ Hoffmann, Odile: Afrodescendientes en las Americas. Trayectorias
sociales e identilarias. 150 anos de la aboliciôn de la esclavilud en Colombia. Bogotâ:
Universidad Nacional de Colombia, Institute) Colombiano de Antropologfa e

Historia, (Institut de Recherche pour le Développement, Instituto Latinoameri-
cano de Servicios Legales A1 terna ti vos), 2002, pp. 245-278.

186



Circuitos transnationales ilel rap indigena

margen abierto de enlace y entrecruce. En un reciente estudio
sobre las müsicas en Colombia se puede identificar la forma-
ciön de ejes musicales14, unos mas definidos que otros. Ese anâ-
lisis registra cömo las müsicas y sus repertorios entran en con-
tacto tomando nuevas fuentes que los enriquecen y de los cua-
les resultan variaciones sonoras. La nociön de eje como ente
dinâmico y mövil permite acercarse mejor a la comprensiön y
anälisis de los intercambios que se producen entre ritmos y gé-
neros musicales. La constituciön de esos ejes ritmicos esta in-
fluenciada tanto por la producciön de müsicas de las areas geo-
gräficamente cercanas, asf como también por ritmos que provie-
nen de mäs allä de las fronteras nacionales.

Gran parte de la producciön musical en Colombia que no
entrö de Ueno en las rutas comerciales contiene un repertorio
h'rico que le canta, especialmente, a los ambientes rurales y locales.

Incluso ritmos como los de la müsica de guasca, que también

comercializö la industria, fueron preferenciales en los
ambientes urbanos periféricos para reconstruir temäticas como el
despecho, el amor trägico y el desarraigo15. De acuerdo con los
planteamientos de O. Hernandez,

es posible que esta melancoh'a musical, como cualquier
mito, tenga una relaciön motivada [...] con la vida campesina
en los Andes y la tristeza por la pérdida de la tierra en manos
de los europeos.16

En otros ritmos como el vallenato, que también entrö a for-
mar parte de esas melodfas de corte internacional, se puede
identificar aün una gran producciön inédita en los ambientes
locales, en cuyos relatos se le canta al acontecer de las comuni-
dades campesinas del Caribe y, especialmente, se relatan las

disputas relacionadas con la usurpaciön de las tierras agrfcolas
por parte de la industria palmera17. Mientras diversos ritmos

14 Cfr. Biblioteca Nacional de Colombia. Ministerio de Cultura: «Cartogra-
ft'as de prâcticas musicales en Colombia», http://www.bibliotecanacional.gov.
co / content /cartografias-de-practicas-musicales-en-colombia (consultado 19-11-

2015).
15 Las composiciones de la Zona de Réserva Campesina en el Valle del Rio

Cimitarra contiene diferentes cantos cuyo ritmo es tanto el corrido como la müsica

guasca. Se puede escuchar en Müsica y mûsicos de la region: relatos musicales

para la memoria histôrica. Colombia: Prensarural, 2012.
" Herndndez Salgar (2016), op. cit., p. 196.
17 Ramirez Gröbli, Maria del Pilar: «La representaciön entre el yo y el noso-

tros en cantos y relatos del desplazamiento en Colombia», en: Gil Gonzâlez,
Antonio (ed.): Las sombras del novelista. AntoRepresentationeStt 3. Binges: Éditions
Orbis Terbus, 2013, pp. 297-310.

187



Maria del Pilar Ramire: Cröbli

constituyen universos liricos sobre la ruralidad y el carâcter
campesino, otros resaltan con mayor fuerza la identidad étnica,
ya sea que emerjan en ambientes rurales o semi-urbanos. Es asf

que paralelamente a los circuitos de industria y comercio de la
müsica, se han ido formando otros engranajes musicales que re-
producen y difunden los sentires, las percepciones, los pensa-
mientos y las ontologfas de diversas culturas étnicas, en distin-
tos sitios del pais colombiano. La reproducciôn de esos circuitos
se manifiesta también a través del intercambio y la combinaciön
entre los ritmos musicales locales y aquellos transnacionales
como el rap, el hip hop, entre otros. Tanto en la oralidad como
en la lfrica musical se han almacenado diversos elementos que
conforman un conjunto semiötico del legado étnico de las co-
munidades originarias, y que algunas veces, aunque solapadas
en otros ritmos, textos o imâgenes musicales, han servido como
soporte de resiliencia para reivindicar la equidad racial y étnica.
La cartografia étnico-musical ha engendrado procesos de entre-
cruzamiento con otras huellas de etnicidad y ha aportado signi-
ficativamente en los procesos de deconstruccion del paradigma
discursivo del mestizaje nacional. La dimension poh'tica del arte
musical ha contribuido a reformular los caminos de interacciön
étnica, cultural y social; ademâs de haber servido de vehiculo
para visibilizar historias de exclusion y silenciamiento en diversas

esferas y momentos histöricos de la vida social, poh'tica y
econömica del estado-naciön. En este sentido podriamos men-
cionar grupos regionales que han ganado visibilidad tanto a ni-
vel nacional como internacional. La banda musical Chocquib-
townm, es uno de esos grupos en cuyas composiciones, tanto en
la letra como en los compases ritmicos, se exhibe el legado de la
africanidad y se reconstruye el significado de la afrodescenden-
cia dentro del contexto nacional afrocolombiano. Si se trata de
ritmos, en especial el rap ha conquistado diversos espacios,
especialmente juveniles, en los que las composiciones sobre la
defensa por la tierra se sitüan en el escenario del reposiciona-
miento de la etnicidad, es el caso de grupos nacientes del rap en
el Pacffico colombiano que viven en espacios rurales y le cantan
a la raza y a la tierra19. El uso y reapropiaciön del rap en estos

grupos poblacionales esta emparentado, especialmente, con el
fuerte componente étnico que contiene ese ritmo, ademâs de

que histöricamente se le reconoce como atributo fundamental
de su constituciön sonora. El arte musical ha instaurado, aun-

18 Para ampliar la informaciôn sobre este grupo musical, se puede consultar
el siguiente enlace: http:/ /vvvvw.chocquibtown.com/ (consultado 21 -IX-2016).

Ramirez Gröbli, Maria del Pilar: «Itinerarios h'ricos de la inclusion: el hip-
hop y el rap en Colombia«, Alter/ nativas, 2 (2014), pp. 1-34.

188



Circtiitos transnationales del rap indfgena

que algunas veces de forma tenue pero constante, marcos de

negociaciön para la participaciön social y poh'tica. Las manifes-
taciones musicales han dado voz a diversos grupos sociales
marginales que buscan ocupar espacios de reafirmaciön de su
identidad étnica y empoderar subjetividades que han quedado
subordinadas por imposiciön de los sistemas hegemönicos. Asi-
mismo, en las lfricas que se gestan en lenguas indfgenas en dife-
rentes regiones del continente latinoamericano se manifiesta
una complicidad de los sentires comunes entre comunidades y
personas que estân separadas geogrâficamente. Wilfred Raus-
sert (2011) se refiere a las manifestaciones transnacionales de
comunidades transfronterizas en las que esa construction del
es tar juntos es perceptible en la cristalizaciön tanto de discursos
como de productos culturales que recrean esa convivencia a tra-
vés de otras nociones. É1 lo expresa de la siguiente manera:

El periodo con ternporâneo, sin embargo se asocia con el

paradigma transnational y transcultural. Los procesos sociales
de globalization promueven la deconstrucciön de fronteras

espatiales y territoriales. Dentro de esas transformaciones,
nociones paradöjicas de vivir juntos pueden surgir. No tienes que
vivir en el mismo lugar para vivir juntos.20

En las comunidades originarias, esa convivencia se puede
trasladar de vivir juntos a luchar juntos. Se trata de construir
espacios de intercambio comün que no estân definidos por el
espacio ffsico, pero sf por el concepto de lo territorial, es decir,
la lucha por el territorio. En ese entramado de intercambios y
entrecruces que expresan en sus identidades originarias dife-
rentes grupos de etnias minoritarias en Colombia, o jövenes
quechua-hablantes del Peru o del Ecuador, asf como jövenes
urbanos de la cultura aymara en la Paz, Bolivia e incluso jövenes

mapuches, entre muchos otros, se apropian del rap como
practica musical forânea para la reivindicaciön, denuncia y
reconstruction discursiva de los principios y las cosmologfas
indfgenas en America Latina. Asimismo, cuestionan las ideolo-
gfas domesticadas y los preceptos sobre los que se postulö el

concepto de naciôn. Un rasgo interesante de las letras en rap
indfgena es que se establece un vinculo de identidad ancestral
que se expresa desde la perspectiva de area regional andina.
Esta particularidad de apelar a lo andino, mâs concretamente,

20 Raussert, Wilfred: «Inter-American Border Discourses, Heterotopia and
Translocal Communities in Courtney Hunt's Film Frozen River», Norteamérica,
VI, 1 (January-June 2011), pp. 17. (La traducciön es mia).

189



Mnria del Pilar Ramirez Cröbli

de introducir la müsica andina como fondo musical, es un re-
curso estético que afianza la identidad territorial y étnica. La
simbologia que vincula la region andina con la identidad étnica
ancestral no es exclusiva de las culturas indi'genas. Se puede ob-
servar también en los procesos de organizaciön de movimien-
tos21 afrodescendientes tanto en Colombia como en el Ecuador.
La situaciön geogrâfica de las altiplanicies andinas constituye
un punto de anclaje para reconstruir procesos de identidad
étnica y, sobre todo, ha sido difundida como cartograh'a de lo
indigena. Los ritmos que se reconoccn como andinos compar-
ten rasgos musicales, independientemente de fronteras naciona-
les a lo largo del continente sudamericano, se puede ver en los
ritmos como el bambuco, huayno, yaravf, pasillo, entre otros.
En relaciön a la identidad emocional, la müsica andina en
Colombia —torbellinos, sanjuaneros, rajalenas y otros ritmos—
contiene material musical también propicio para las celebracio-
nes y festividades, aunque, de acuerdo con O. Hernéndez22, la
industria les ha querido asignar el roi de müsicas melanœlicas.
Este debate es producto de la enorme tension entre el "universo
cultural del Caribe y el universo cultural andino" para caracte-
rizar lo national en Colombia.

USOS 1 APROPIACIONES DEL RAP EN LENGUAS AMERINDIAS

La combinaciön entre ritmos reconocidos de la region andina

surte un efecto vinculante con las poblaciones que habitan
en la cadena montafiosa de los Andes, que en gran parte es el
caso de las culturas indfgenas. En el caso especffico del formato
musical del rap, el uso que hacen algunas etnias es, sin duda
alguna, una senal para diferenciarse a la vez como joven y, espe-
cialmente, como joven indigena. El uso simultâneo y alternado
entre la müsica andina y el rap se convierte en posibilidad para
roturar un espacio social étnico y generacional. A través del
territorio musical se gesta la reconfiguraciön de identidades, la
identidad juvenil unida a la identidad étnica. Y lejos de contra-
ponerse, se enriquecen y se reafirman mutuamente. Podrîamos
sugerir que en este uso novedoso del rap en lenguas originarias
se da un proceso de traslaciön que hace de las "huellas de

21 Cfr. Para el anâlisis de las comunidades afrocolombianas y afroecuato-
rianas cuyo territorio andino las identifica, se puede consultar: Walsh, Catherine/

Leon, Edison/ Restrepo, Eduardo: «Movimientos sociales afro y poh'ticas
de identidad en Colombia y Ecuador», en: Convenio Andrés Bello (ed.): Siele
Ca'tedras para la integraciôn. Bogotd: La imprenta Editores, 2005, pp. 211-253.

22 Hernândez Salgar (2016), op. cit., p. 196.

190



Circiiitos transnationales del rap indigena

africanidad" un instrumenta para develar huellas de etnicidad
ancestral con una clara dimension polftica. Ese caräcter del rap
como herramienta para expresar la esencia de la reconstrucciön
étnica, originaria y autöctona puede ser apreciado como un in-
tercambio musical dentro de proceso de reivindicaciön del dis-
curso étnico. No se trata de la adopciön de un ritmo que muda
de un grupo étnico a otro —de afrodescendientes a indfgenas—
para anclarse como practica musical de las colectividades de re-
cepciön, sino que es un ritmo que se instaura dentro del marco
de deconstrucciön colonizadora y pretende resignificar la subje-
tividad juvenil indigena y étnica. En este sentido, las manifesta-
ciones y creaciones artisticas rotuladas como transnacionales
son volatiles y maleables porque pueden representar modos de
sentir y modos de relaciôn entre los actores y sus entornos en
espacios regionales muy diversos.

Las expresiones de modernidad en la producciön artistica y
cultural que han seguido un curso transnacional aportan en la
reconstrucciön de lo autöctono, ya sea desde lo urbano a lo rural

o viceversa. Observemos como el rap, que proviene de las

periferias urbanas, esta conquistando cada vez mâs los escena-
rios rurales y de forma exclusiva el ambiente de los pueblos
originarios. La emergencia de esta cultura musical es constante
en muchas ciudades principales e intermedias y, especialmente,
en lugares semi-urbanos y semi-rurales. Siendo un fenômeno
urbano, este ritmo cada vez se ha convertido en la preferencia
musical que interpretan también jövenes de las zonas rurales en
diferentes regiones del continente. En algunas zonas rurales de
la region del Paci'fico colombiano existen desde hace mâs de
una década ya varios grupos de rap, aunque con poca difusiön.
La incursion del rap en el ambiente rural puede derivarse de
diversas razones: entre ellas, el hecho de que las periferias que
circundan muchas de las ciudades en el sur global son espacios
situados geogrâficamente en la urbe y aunque se inscriben ad-
ministrativamente en la metropolis, en términos prâcticos no se
han convertido en sitios enteramente urbanos. En primer lugar,
porque muchos de sus habitantes son provenientes de regiones
rurales y conservan un fuerte acervo campesino. Por otra parte,
porque aunque estén situados en zonas intermedias son vistos
como poblaciön suburbana. Estas espacios no son considerados
parte vital de la ciudad moderna, de las llamadas dinâmicas le-
tradas, ni forman parte del potencial capital en términos finan-
cieros. La influencia de las zonas intermedias alcanza a tener
efectos en los espacios esencialmente rurales y este intercambio
se da, por ejemplo, a través de formas musicales como el rap.

191



Maria del Pilar Ramirez Cröbli

De forma anâloga, otros ritmos han seguido la ruta inversa.
El vallenato se difundiö en Colombia siguiendo una ruta
contraria, es decir del campo hacia las ciudades. Ya en la década de
los anos 40s este ritmo esencialmente rural que naciö como
müsica local de juglares, caracterizado por narrar historias locales,

se convirtiö poco a poco en una müsica que se instalö en las
ciudades y fue reconocida como sinönimo de modernidad. Ese

ascenso estuvo acompanado por eventos de la polftica nacional
y la apariciön de la obra literaria den afios de soledad, lo que le

otorgo a la region del Caribe un lugar privilegiado en la parti-
cipaciön de elementos protagonistas de la identidad nacional. Si

bien el vallenato se inscribiö, como lo senala Jesus Martin Bar-
bero (2001 )23, en una de las expresiones polifônicas para narrar
la naciôn, lo que ahora hace el rap indigena es cuestionar el con-
cepto de lo nacional, las pretensiones de integraciön racial y
social, las identidades que se le atribuyen a esta nociôn y, en bue-
na parte, denunciar las prâcticas de una modernidad que valo-
riza los recursos naturales en utilidades de mercado. Por un
lado, el rap indigena emberâ reconstruye una narrativa étnico-
transnacional de los pueblos originarios, en concreto sobre el

pueblo emberâ que se localiza, territorialmente, en très paises
de la América del Sur. Y por otro, récréa una narrativa musical
que récupéra el concepto de comunidad étnica mas allâ de las
fronteras nacionales, asî como su relaciôn en la construcciön del
'proyecto naciön'. Si bien las prâcticas transnacionales en la
müsica del rap también han contribuido a reivindicar la coexis-
tencia y un mayor reconocimiento de los pueblos originarios en
toda América Latina, es preciso seiïalar que dependiendo de los
contextos nacionales, esos procesos se viven en diferentes tiem-
pos y en marcos de acciön juridica y polftica distintos. Para ilus-
trar ese proceso, el rap en lengua aymara ya empezô a mani-
festarse desde hace mâs de una década en Bolivia. Para el ano
2003, en relaciôn con la coyuntura de la crisis del gas que en-
frentô el pais boliviano, grupos de Waynap rap y el intérprete
Ukamau y ké24 (cuyo significado en espanol es "asî es y qué")
han compuesto diversos tftulos en lengua aymara y también en
castellano, entre ellos: «Estamos con la raza», "«Tüpac Katari»,
«La coca». Sus letras hacen referencia a los pueblos originarios
quechua y aymara y luchan por libertad y equidad. Sus cantos
recogen las memorias de eventos violentos que han acallado la

23 Martfn-Barbero, Jesus: ,4 sur de la modernidad. Comunicaciôn globalizaciôn y
multiculturalidad. Pittsburgh: Nuevo Siglo, 2001.

24 Bojôrquez, Abraham: «Ukamau y Ké». Fundaciôn Wayna Tambo. Casa
Juventud de las culturas. Bolivia: s.a.

192



Ciraiitos transnationales del rap indfgena

existencia de las poblaciones por parte de las fuerzas estatales y
apelan a su origen ancestral. El contexto politico de Bolivia
—con mäs de un 60% de poblaciön indfgena— a partir del ano
2009 reconoce constitucionalmente la existencia plurinacional
de sus pobladores dentro de un mismo gobierno, es decir, un
estado plurinacional, comunitario y con autonomfas. Las mani-
festaciones del rap tanto en Bolivia como en Ecuador, Peru,
Brasil, Colombia y en otros pafses del continente son cada vez
mas usadas dentro de las prâcticas de representaciön étnica y
polftica.

Si nos posicionamos geogrâficamente dentro de las fronteras
nacionales, las manifestaciones del rap interpretado por etnias
autöctonas no son ajenas al contexto nacional que vive la
Colombia rural en el proceso actual del Acuerdo de Paz firmado a

finales del ano pasado 2016. El rap de la etnia emberâ que
représenta este duo Linaje Originarios se autodefine como diferente
en su contenido. Es decir, mientras que las letras de las cancio-
nes del hip hop y del rap tanto de las ciudades como de las
zonas rurales venfan denunciando esencialmente la violencia es-
tructural, los raperos emberâ se reconocen a través de las redes
sociales como "raperos indfgenas por la paz". No es una coin-
cidencia que en la actualidad aparezcan con mayor difusiön los
discursos sobre escenarios de construcciön de paz. Lo intere-
sante de este aspecto no es que no hayan existido. Por el
contrario, las iniciativas por la paz abundan, pero su difusiön ha
sido casi nula en el monopolio de la informaciön mediâtica.
Tanto los espacios de paz como la representaciön de los mismos
se han venido resguardando con sigilo y dedicaciön por mu-
chas poblaciones locales, en donde han germinado formas de
organizaciön que han llegado a menguar la extension del con-
flicto armado. Paralelamente a las narrativas de un conflicto ex-
plicado, mayormente en cifras y difundido —tal cual en cifras—
con gran esmero por los medios de comunicaciön, afloraban en
la Colombia rural otras narrativas. Las localidades rurales lie-
van lustros cantândole y contândole y queriendo compartir con
el resto del pais, las historias de paz que las comunidades han
reconstruido en medio de la guerra. Le han querido coplear,
contar en décimas, en versos, en romances, en vallenato en mu-
chas otras formas de la riqueza oral y musical que poseen todos
los pueblos campesinos: indfgenas, afros y mestizos. La Colombia

rural ha tenido vida propia y se sostiene mejor de lo que nos
podemos imaginar. No se trata del capricho de un grupo de rap
que adecüa su repertorio para comercializar sus canciones. Se

trata sobre todo de un proceso social que se ha mantenido en
diversos espacios sociales y se ha refugiado a través de las lite-

193



Maria del Pilar Ramirez Gröbli

raturas orales, en las cuales también se cuentan los horrores de
la confrontaciön. Las iniciativas locales por la paz no se narran
solo en el papel sino que justo aparecen a través de diversas
estrategias, para ello la müsica es uno de los canales que recoge,
condensa y permite digerir, a través del universo lirico y el uni-
verso no verbal emociones, sensaciones y nuevos caminos del
transita hacia la no violencia. Esas narraciones h'ricas forman
parte del repertorio de la construcciön de paz que emerge de las
comunidades campesinas y de la periferia urbana para afrontar
los vestigios del conflicto, el desplazamiento forzado y otros
efectos de la violencia. Las votaciones del pasado plebiscit —
octubre del ano 2016— mostraron que las poblaciones de los
departamentos mâs azotados por la violencia estaban en favor
del acuerdo de paz propuesto. Y gran parte de esos procesos
que han vivido quienes han estado mayormente afectados se

reconstruyen en las literaturas orales, la memoria colectiva y
comunitaria. Los raperos de Linaje Originarios no solo reconstruyen

la memoria étnica sino que actualizan la tradiciön oral
haciendo uso de un material sonoro que no tiene fronteras.

El dueto Linaje Originarios se apropia de una "continuidad
para el cambio. Esa continuidad esta asociada con la adopciön
de elementos de otras culturas que pueden servir para de-
construir, y no solo para construir, el discurso étnico indfgena y
ancestral. El rap y el hip hop consagran en si mismos elementos
musicales que los vinculan a una "continuidad mutante". Ade-
mâs de las caracterfsticas rftmicas y melödicas, lo que convierte
a estas ritmos en un formata predilecto tiene que ver especial-
mente con las caracterfsticas contextuales que les dieron vida a

los mimos y, por supuesto, con las dinämicas emocionales que
les ha dado reconocimiento. Los jövenes indfgenas que optan
por el material sonoro del rap y el hip hop, con seguridad en-

194



Circiiitos transnnciounles del rnp indigent!

cuentran una atracciôn del material auditivo y hacen un proce-
so de traslaciön de representaciön de su cultura étnica. La exis-
tencia de comunidades juveniles y el intercambio entre ellas

parecen ser, en este caso, un factor importante para que este
duo iniciara la producciön de rap en emberâ. En la década de
los noventa, la representaciön original del rap como müsica
afroamericana incursionö en la industria musical con una fuerte
narrativa que enfatizaba la vida de los guetos, y de esta forma
se empezaron a incluir otros grupos étnicos que compartîan
también condiciones de exclusion dentro del sistema capitalista
estadounidense. De acuerdo con Arlene B. Tickner (2006) hubo
una especie de bifurcaciön en las composiciones hacia inicios de
la década de los 90s. Pues algunas de las composiciones corres-
pondian a enaltecer el orgullo de la herencia africana y los valo-
res comunitarios que con ella se integraban, criticando las
condiciones marginales en las que vivfan sus habitantes. A esta forma

de composiciones en rap, se les denominö gueto rnp, mien-
tras que otras enfatizaban la violencia, las drogas, el consumo y
la figura femenina como objeto, lo que se conociö como gansta
rap.

La interpretaciön de las canciones en lengua emberâ résulta
ser una aproximaciön novedosa de este duo, aunque, por el
desconocimiento del idioma emberâ, probablemente la mayorïa
de los colombianos —y en general los hispanoparlantes— no
las entenderân. Es justamente esa misma curiosidad que des-
pierta aquel idioma 'desconocido' por haber estado sometido y
silenciado, el que se convierte en uno de los componentes que
dotan de mayor atractivo al escuchar las canciones. El uso de la
lengua nativa tiene, a mi parecer, una dimensiön politica. Va-
rios elementos pueden orientar esa apreciaciön. Por un lado, el

uso de lenguas aborigènes en el performance de una pieza de rap
es un giro de retorno lingüistico a través del cual los pueblos
ancestrales, que han sido desplazados territorial y culturalmen-
te, buscan espacios de inserciön, reivindicaciön y emplazamien-
to. Lo que se récupéra politicamente no es solo un espacio
musical, sino y sobre todo un espacio politico de representaciön
étnico-cultural. La reapropiaciön del rap como estrategia de re-
fundaciön de diversas comunidades ancestrales tiene un propö-
sito esencial en la reafirmaciön de la cultura étnica, la cual es

representada a través de los diferentes significados y si'mbolos
locales propios de los pueblos autöctonos, sean emberâs, ayma-
ras, quechuas, mapuches u otros. Esta reconfiguraciön de lo au-
töctono y local que se cristaliza en la reivindicaciön étnica de las
composiciones del rap, no excluye el reconocimiento de otras
identidades u otras 'consciencias'. En las reflexiones de Paul

195



Marin del Pilar Ramirez Gröbli

Gilroy (1995)25 sobre los procesos de formaciön de una identi-
dad transnacional de la afrodescendencia se senala esa doble
consciencia en relaciön con el deseo, o tal vez necesidad de tras-
cender las estructuras del estado naciön y las tensiones entre
etnicidad y nacionalidad. El ejercicio de transcender (del lat.
TRANSCENDËRE) y asf como lo acota su sentido etimolögico
significa 'pasar de una cosa a otra', 'traspasar'. Pues ese ejercicio
de traspasar entre las consciencias de las identidades: identidad
étnica, juvenil, transfronteriza, asf como también la identidad
nacional aflora con vehemencia en las composiciones del rap
indigena. Es decir que si bien la construcciön Urica densifica la
reivindicaciön étnica también, se devela en las letras, la coexis-
tencia de multiples identidades; pero asf mismo la interacciön
entre culturas que han estado histöricamente sometidas a la

desigualdad. El uso del bilingüismo en las canciones pone de
manifiesto estos dos aspectos. En algunos temas se intercambia
el uso de las lenguas originarias como el emberâ o el quechua y
aymarâ con el castellano. Esta combinaciôn transidiomâtica la
senala también André Marques Nascimento26 en sus reflexiones
sobre el rap indfgena, en el cual analiza la producciön de rap de
jôvenes de un grupo étnico kaiowä de Brasil. La combinaciôn
de los dos idiomas, el autôctono y el castellano instaura la rea-
firmaciôn de la memoria étnica a través de la expresiön Urica de
esas dos lenguas, una de reconocimiento oficial y la otro no. La
composiciôn de rap en lenguas prehispanicas se présenta, no
solamente como discurso de interacciön comunicativa incluyen-
te, sino también como una practica de refundaciön constitutiva
de las comunidades y las etnias locales. La lengua es vehîculo
para la reafirmaciön de los sistemas semiôticos que explican los
significados y las visiones de mundo de esas culturas. La incor-
poraciôn de dos lenguas distintas en el universo lfrico se con-
vierte en una forma de metalenguaje que expresa cômo esas re-
laciones de igualdad que se dan en el piano lingüfstico deberfan
extenderse a las esferas de representaciôn polftica. Con ello, el
uso de las lenguas prehispanicas en las canciones de rap, como
en muchos otros ritmos, esta concebido desde un proceso de
interacciön que récupéra la cultura a través del recurso lingüfstico,

pues muchas culturas fueron sometidas a la aculturaciön
idiomâtica a través de las instituciones religiosas, sociales y po-
lfticas, y en consecuencia sus lenguas autöctonas fueron veta-
das. Sin embargo, la situaciön transidiomâtica a la que se refiere

25 Gilroy (1995), op. cit.
26 Nascimento, André M.: «Ideologia e préticas lingufsticas contra-hegemô-

nicas. Na produçâo de rap indfgena», Polifonia Cninbd, XXI, 29 (2014), pp. 91-127.

196



Circiiitos transnationales del rap indi'geua

A. Nascimento debe ser observada con detenimiento, pues en
contextos de diglosia tienden a haber normas claras en el uso de
las lenguas que son impuestas por las relaciones jerârquicas de
poder. En esa relaciön de normas imperantes y normas subordi-
nadas estân también las nociones de idiomas de tradiciön escri-
ta y tradiciön oral. En este sentido es importante tener présente,
como lo senala Martin Lienhard (2003), que

la diglosia no debe ser vista, por lo tanto, como una simple
oposiciön dicotömica entre dos lenguas ni como un sistcma
estable. A través del contacto, el idioma europeo y el autöctono
pueden sufrir ciertas modificaciones.27

El duo Linaje Originarios tiene producciones que contienen
esa particularidad de la combinaciön entre emberâ y castellano.
Pero también tienen algunas composiciones que son monolin-
gües. Observemos el siguiente fragmento en letra emberâ y
castellano:

En emberâ:

El condor pasa

Kuriciade mu beadeade reflexion
Karitanubuade jaratanubuade
Neburutanubuade dachi cultura
Kuidayuade madré tierra
Abadautu mau chi docheke embera

Dokidibaritu dach espîritu
Ancestraltu dachia cuidatuade

En espanol:

El condor pasa

En mi mente, en mi palabra, sölo reflexion
Le estoy cantando, diciendo murmurando,
Nuestra cultura hay que cuidar
Y nuestra madré tierra y los animales también

Hay que cuidar y el agua de la vida

27 Lienhard, Martin: La voz y su huella. México: Casa Juan Pablos, 2003, pp.
148.

197



Maria del Pilar Ramire: Gröbli

Que nosotros consumimos v del espfritu ancestral
En mi corazön lo tengo.28

Éste es un trozo de una de las canciones que aparece tradu-
cido al espanol. Los jövenes lo interpretan en las dos lenguas
para poder accéder a los dos tipos de audiencia, los hispanoha-
blantes y los emberä-parlantes. En la mayoria de sus temäticas
aparece la necesidad de cuidado y ateneiön a la madré tierra, a

los espiritus ancestrales y a otros elementos naturales que son
de fundamental importancia para la cosmologia emberä, como
lo es el agua. En las conversaciones que sostuve con Bryan, para
ellos es de suma importancia la consideraciön del término abya
yala. Abya yala es la palabra con que la cultura kuna, que habita
en los pafses de Panama y Colombia, autodenominö el espacio
continental al que el poder colonial llamö America o Nuevo
Mundo. Abya yala es una autodenominaeiön de los pueblos ori-
ginarios y procédé de la concepciön diacrönica que la cultura
kuna tiene acerca de la existencia de la tierra. En espanol su
significado es "tierra madura o tierra de sangre" y corresponde
a la cuarta etapa histörica de la tierra.

El uso de la lengua emberä también es promovido a través
del uso de la radio. Existe una emisora llamada Chami Stereo2"

que opera en los territorios del departamento de Antioquia en
donde se encuentra localizada buena parte del pueblo emberä,
en Colombia. La programaeiön opera en los dos idiomas,
emberä y castellano, y su origen nace de un proyecto comunitario
que busca recuperar las costumbres, las leyendas, los cantos y
demäs tradiciones orales de los miembros de esa etnia. Otro
ejemplo que ilustra ese uso transidiomätico de las composicio-
nes en rap es Liberato Kani. Este es un joven compositor de rap
en lengua quechua, que ha buscado difusiön por la red virtual.
En su entrevista en el programa Miski Takiy3, expresa que sus
composiciones y su ultimo disco corresponden a un esfuerzo de
varios anos y que ha logrado difundir el rap en lengua
quechua. Este joven rapero peruano describe su produeeiön como
parte del rap latino y resalta su trabajo en rap con la fusion con
ritmos afros y andinos. En sus letras aparece también esa com-

28 La letra en espanol fue tomada del siguiente enlace: https://linaje.origi
narios.vvordpress.com/nosotros/ (consultado 11-1-2017).

28 En el siguiente enlace se pueden registrar las voces indigenas que llevan a

cabo el provecto de la emisora: https://www.youtube.com/watch?v=Mvzt
HGKx314 (consultado, 5-XI1-2016).

La presentation de Liberato Kani se puede ver en el siguiente enlace
virtual (realizado en 2 de julio de 2016): https://wvvvv.youtube.com/vvatch?
v=9odXB9aLsGg&index=l&list=RD9odXB9aLsGg. (consultado 8-1-2017).

198



Ciraiitos transnationales del rap indtgena

binaciön entre quechua y castellano. Veamos este fragmento de
su composiciön:

En kechwa v espanol:

Kaykunapy31 ("Por estos lados")

Kavkunapv nuqan purichkani tukuv Law

Takimuspa allinta rimachkani

Wasymanta lluqsimuspa nuqan
Pasarqani kaymi puchaw qankunapaq
Llaqtamasiykuna apamuchkaiky hip hop kay
Killapi tuta hatarimuspa altuman qawaspa, umayta
Muyuspa
Haku hermanuykuna qakuna (hankuna) hatarimuychik
Haku hermanuykuna qakuna (hankuna) hatarimuychik

Pues hoy desperté con las ganas
De querer conocer, viajar de sentirme bien

My friend
Y fluvendo con el viento y cantar de toda
Cultura que queda en mi retina cada vez
Que paso por aquella esquina de nombre
Que quedô marcado en la historia de nuestra naciön
Somos el canto que nunca se perdiô tan
Fuerte como un tenor que se escuche mi voz
En cada rincôn

Kavkunapy iiuqan purichkani tukuy Law

Takimuspa allinta rimachkani
Wasvmanta lluqsimuspa nuqan
Pasarqani kaymi puchaw qankunapaq
Llaqtamasiykuna apamuchkaiky hip hop
Kav killapi tuta hatarimuspa altuman qawaspa, umayta
Muyuspa
Haku hermanuykuna qakuna (hankuna) hatarimuychik
Haku hermanuykuna qakuna (hankuna) hatarimuvchik

Tranquilo vivo en mi tierra de paises
Y colores de costumbres y regiones
Que al pasar el tiempo, formô parte de mi vida,

31 La escritura del texto en idioma quechua se ha tornado tal cual aparece en
el video de la canciôn. Éste se puede ver en el siguiente enlace: https://www.
voutube.com/watch?v=wHaIbAgMm8Q (consultado 8-1-2017).

199



Maria del Pilar Ramirez Gröbli

Mientras sigo relajao con una sonrisa
Donde el caminar por avenidas de nuestra serrania,
Expresion y müsica para la poesi'a
De este viajero bohemio

Que solo danza con la cultura andina
Que siente mi alma, Si con la cultura andina
Que siente mi alma, con la cultura andina que siente mi aima.

La visibilizaciön de las voces juveniles en idioma emberâ,
quechua, aymara, entre otros, a través de la interpretaciön del
rap y del hip hop, ritmos ajenos a los tradicionalmente usados
en la cultura nativa, es una muestra del intercambio entre los
flujos globalizantes que se insertan en los espacios locales y for-
man parte del discurso de expresion artistica transcultural.
Como se mencionö antes, esas practicas sonoras forman parte
de un circuito en el que el lenguaje musical transnacional pro-
mete una proyecciön y el reconocimiento de una cultura indfge-
na que probablemente no alcanzaria con otros ritmos musicales
de menor difusiön. Sin embargo, no podemos considerar que
esas influencias que se difunden en diversos sitios del planeta y
que son captadas por grupos sociales con caracteristicas simila-
res de marginaciön surtan el mismo efecto en lo que a la cons-
trucciön de las culturas locales y sus formas de representaciön
se refiere. En este sentido, la practica sonora del hip hop y el

rap sirven como un cödigo musical que reactiva el florecimien-
to de una genealogia étnico-cultural, en la que son los jövenes,
especialmente, los artistas que protagonizan ese proceso. Se tra-
ta de la reivindicaciön de las subjetividades indfgenas y ances-
trales que fueron sumidas a la marginalizaciön y desplazadas
por lenguas impuestas en el poder colonial. George Stavrias
(2005) présenta en su artfculo algunas reflexiones sobre el uso
del hip hop en Australia. Las composiciones de hip hop en
lenguas nativas son una expresion de la reafirmaciön que los jövenes

crean para vivir y redescubrir su identidad aborigen. Este
autor describe a très jövenes hiphoperos en Australia que com-
ponen en sus lenguas nativas y senala très caracteristicas por
las que esta practica sonora puede ser reapropiada con cierta
facilidad a escala transnacional. G. Stavrias considéra que el uso
del "hip-hop y su apropiaciön critica estân profundamente vin-
culados a la lögica interna del sarnpleado o muestreo, representaciön

y flujo El sampleado se refiere a la posibilidad de in-
corporar ritmos y géneros musicales diversos. Esto sucede de

32 Stavrias (2005), op. cit., p. 46.

200



Circnitos transnationales del rap indigena

facto en las composiciones de Linaje Originarios que toma la
müsica andina en combinaciön con el beat del rap. Igualmente
es visible esta practica en los grupos de Bolivia en los que se

toma la saya afroboliviana para acompanar el compas del rap y
sus letras. Se podria reconocer en muchos intérpretes esa facili-
dad de combinaciön que ofrece la interpretaciön simultänea del
rap y otros ritmos. La representaciön tiene variaciones y mues-
tra especificidades de acuerdo con los contextos locales, pero lo
que sf queda claro es que el fondo de esa representaciön esta
estrechamente vinculada con los sistemas de exclusion socio-
econömicos y poh'ticos en los que los grupos sociales que que-
dan al margen se manifiestan en contra de ello. De alguna forma

se podrfa sugerir que el rap como fenömeno transnacional
recodifica las singularidades de las poblaciones locales y a tra-
vés de ese género musical se desconstruye una ideologia totali-
taria llamada globalizaciön. Asf, esas formas de manifestarse
adquieren propiedades particulares pero emergen desde terre-
nos similares de exclusion y subordinaciön compartidos.

FORMATOS: AB1GARRADOS VERSUS HIBRIDOS

Aunque, como hemos visto anteriormente, existe una combinaciön

de ritmos musicales y se constata la alternancia de len-
guas autöctonas y lengua castellana, ese acoplamiento entre
distintos o desiguales no desemboca necesariamente en la ma-
nifestaciön de procesos de hibridaciön. Aun si el paradigma
sobre la pluralidad cultural en América Latina sugiere una espe-
cie de bricolaje en las producciones culturales que parecen
haber difuminado las fronteras entre clase, etnia, naciön, entre
otras categories; en las prâcticas polfticas, sociales y econömicas
permanece aun un orden jerârquico acentuado. Eso quiere decir
que esta expresiön musical del rap emberâ no se puede con-
siderar como producto que manifieste una especie de hibridez
cultural. N. Canclini plantea la hibridez como resultado de
procesos de deterritorializaciön geogrâfica que se han generado a
rafz de los movimientos y flujos migratorios. Y sin dejar de
reconocer que la combinaciön entre elementos que se consideran
autöctonos con aquellos que se consideran modernos ha dado
origen a intercambios fluidos y, en algunos casos, a circulaciön
masiva, es preciso hacer un deslinde de ese flujo y sus efectos
en pueblos y comunidades no-migratorias. Las reivindicaciones
de comunidades con estrecha vinculaciön a lo territorial mues-
tran singularidades que las distinguen de otros grupos sociales.
Sus categorfas de valoraciön sobre recursos naturales o sobre

201



Maria deI Pilar Ramirez Gröbli

relaciones sociales parten de paradigmas que, en muchas oca-
siones, entran en contradicciön con las visiones de mundo cons-
truidas en la base ontolögica del utilitarismo.

Los procesos de intercambio y el uso de expresiones y material

musical provenientes de otras latitudes, antes que generar
productos culturalmente hibridos, contribuyen a construir un
metalenguaje musical que cuestiona la heterogeneidad y diver-
sidad culturales en otros niveles de contacto social. Desde esa
perspectiva, estos productos funcionan como piezas resistentes,
incluso rebeldes, si se quiere, que se insertan en la deconstruc-
ciön de discursos de poder y que, partiendo de la creaciön
musical, buscan abrir espacios donde no tiene lugar lo heterogé-
neo, como son las esteras poh'ticas, economicas y sociales. Por
ello la nociön de nexos abigarrados, que ha sugerido René
Zavaleta Mercado" para définir las relaciones y las dinâmicas
de la cultura polftica en Bolivia, séria mas apropiada y mâs ilus-
trativa para comprender esos procesos de intercambio cultural
también en la müsica. Observar esos procesos de intercambio
de las prâcticas musicales, arttsticas, lingütsticas a través de los
lentes del abigarramiento nos permite lidiar de mejor manera con
la coexistencia temporal y espacial de diversas formas y categories

de pensamiento en las sociedades de la América Latina.
Categories que en algunos casos pueden llegar a ser inconmen-
surables. Asf las cosas, la interpretaciön musical del rap en un
lenguaje étnico local expresa dicha coexistencia y la transciende
mâs alla de lo que pudiera ser catalogado como efecto de los
flujos puramente globalizantes y transnacionales. Lo que ejem-
plifican esas composiciones no es exclusivamente la apropia-
cidn de otros formatos musicales dentro de su cultura étnica. Lo
que esas canciones en lengua emberâ ilustran es, mâs bien, la
utilizaciön de un material sonoro que —difundido por la indus-
tria musical como mûsica del mundo— puede convertirse en
fragmento musical que permite establecer la distinciön entre un
conjunto heterogéneo de compases dispuestos para vehicular el
discurso étnico hacia las sociedades no emberâs. La practica
musical del rap, en este caso, sirve de herramienta de represen-
taciön que facilita la comunicaciön y reafirmaciön de los discursos

étnicos. Si bien tiene un alcance significativo en los procesos
de reconocimiento generacional, estimo que el rap como género
musical no tiene mayores alcances en el cambio, transformaciôn
o sustituciön dentro de las concepciones musicales de la cultura
nativa emberâ. Me referiré a ello en detalle mâs adelante.

33 Zavaleta Mercado, René: Lo naaonal-popular en Bolivia. México: Siglo
Veintiuno, 1986.

202



Circuitos transnationales del rap indfgena

Por otra parte, el uso del rap tiene efectos en la audiencia
destinataria de las composiciones. En el contexto nacional, estas
canciones tienen un efecto sobre 'nuestro' imaginario de lo
indfgena. En especffico, las letras tanto en embera como en caste-
llano aportan a un acercamiento y conocimiento de la etnia
emberä en Colombia. En la entrevista realizada hace unos meses34,

Bryan, en nombre del düo, afirmaba que sus composiciones
distan de los temas que caracterizan las composiciones de rap
tradicional, en cuyos temas aparecen con frecuencia los estragos
de diversas formas de violencia en la sociedad. El resguardo
indfgena Marcelo Tascön al que pertenecen estos dos raperos
no estuvo afectado por el conflicto armado. Un acento importante

lo dan a la composiciön en idioma embera y afirman que
"en otros pafses ya olvidaron a los indfgenas. Olvidaron cömo
se habla la lengua indfgena"35. El rescatar del olvido a la cultura
embera a través del uso de su lengua autöctona es expresado
por este düo como uno de sus mayores propösitos y motivacio-
nes para componer. En algunos de los comentarios que han
recibido estos compositores, se les cuestiona sobre lo paradöjico
que résulta el hecho de que justo la afirmaciön del olvido de las
culturas indfgenas se contraste con presentar un performance en
un ritmo musical que no identifica propiamente su cultura na-
tiva. Sin embargo, los raperos no lo consideran como un aban-
dono a sus formas tradicionales de expresiôn, sino como una
posibilidad de poder hacer uso de un lenguaje musical trans-
nacional para resaltar lo étnico-local, apelando a un idioma
amerindio, a la iconograffa y el vestuario que exhiben en la pre-
sentaciôn de sus videos. Porque ésa es otra de las particularida-
des que présenta este düo de primos: su atuendo. Pues no re-
curren a los fconos del vestuario que suelen utilizar los grupos
de raperos afrodescendientes. Estos jövenes emberâ llevan en
las manos puiseras y vinchas y plumas en la cabeza, todas ellas
manualidades que son elaboradas tradicionalmente por la
cultura emberâ-chamf. En la misma entrevista referida previam-
ente36, uno de los intégrantes del düo relatö que el collar que
llevaban en el pecho fue elaborado por su madré con chaquiras:
ese collar tiene la figura del tigre que simboliza el atributo de la
fuerza que necesitan para presentarse en los escenarios que fre-
cuentan. En la cabeza llevan el collar de la sabidurfa y el pensa-
miento. El acoplamiento de las piezas musicales incorpora, ade-
mâs, temas conocidos en la müsica andina tradicional. Las pis-

34 Entrevista telefônica que realicé con Bryan, uno de los intégrantes del duo
Linaie Originarios, el di'a 10 de enero de 2017.

Ibid.
* Ibid.

203



Maria del Pilar Ramirez Grôbli

tas que sirven de fondo musical para acompanar sus letras son
algunas de las clâsicas canciones de la region andina como «El
condor pasa» que es interpretado de forma instrumental, mien-
tras ellos cantan en su idioma nativo.

Oralidad modernizante

En los mundos prehispänicos las präcticas rituales desdibu-
jan, aun hoy en dta, las fronteras entre lo contado y lo cantado.
Las caractertsticas que se le atribuyen a las representaciones del
ritmo rap se pueden asemejar a las cantilaciones, que sin ser ex-
clusivas de los pueblos originarios, también son usadas por al-

gunos de ellos. En un estudio realizado por Ângel Acuna y
Miguel Ângel Berlanga37 sobre la etnia yukpa que habita en los
territorios de Colombia y Venezuela, él senala la cantilaciön

como la forma mâs frecuente de canto [que se realiza junto
con la danza], una estructura no cerrada de las piezas, heterofo-
nta v heterorritmia, entonaciön con boca cerrada e imitaciôn de

sonidos de animales.38

Se trata de formas de canto que, guardadas las proporciones,
encuentran algunos elementos de coincidencia con lo que es el

rap. El uso de las lenguas amerindias, que se venta discutiendo
anteriormente, es ademâs un mecanismo para transportar al
vernâculo el género del rap, lo que, en ultimas, aporta al pro-
ceso de redescubrimiento y dinamizaciön lingütsticos tanto de
esa lengua nativa como de su literatura oral. Es decir, es dar
mayor visibilidad a culturas esencialmente orales cuya riqueza

37Acuna Delgado, Ângel/ Berlanga Fernandez, Miguel Ângel, cit. en: Mina-
na Blasco, Carlos: «Investigaciôn sobre musicas indfgenas en Colombia. Primera
parte: un panorama regional», A contratiempo. Mrisica en la cullura, 13, (2009).

38 Minana (2009), op. cit., p. 36.

204



Circuitos transnationales del rap indigena

es explorada a través de ritmos considerados como modernos.
En este sentido, no debe parecernos extrano que las culturas
étnicas hagan uso de géneros modernos y transnacionales para
reconstruir los discursos de su cultura ancestral y su construc-
ciön discursiva respecto a temas polfticos, histöricos o ecolögi-
cos. Si bien se ha reconocido en los estudios culturales la vitali-
dad de los repertorios indigenas y, lejos de quedar como piezas
monolfticas, las creaciones verbales son muestras sumamente
significativas del vigor que caracteriza el universo creativo de la
oralidad. Y es que la cultura emberâ, en Colombia, se ha puesto
en un trabajo enorme de recuperaciön de su acervo cultural.
Como lo vimos antes, han montado una emisora de radio para
darle vida y voz a su cultura, y también se ha hecho gran em-
peno en llevar al mundo escritural parte de su riqueza oral y
narrativa. Sin embargo, la compilaciön escrita sobre la oralidad
emberâ se escribiö en castellano. Este trabajo sobre la literatura
oral emberâ realizado por Floresmiro Dorigamâ y Mauricio
Pardo en 1984 recoge diversas leyendas que relatan los très
mundos y sus relaciones. Hay leyendas sobre el principio, sobre
los elementos naturales, sobre los jaibanâs, sobre la guerra,
sobre los animales, entre otros. En su compilaciön titulada
Zrônrâ néburâ, historia de los antiguos: literature! oral emberâ39, M.
Parra, el compilador, anota que la mayoria de las historias fue-
ron contadas por una de las personas mâs importantes y que
posefa gran conocimiento sobre la estructura genealögica de los
emberâs que habitan en la region del Pacifico chocoano. Un in-
terés especial por llevar êbêra bedea —en emberâ, 'lengua emberâ'—

al mundo fonogrâfico, lo asumiö el etnolingüi'sta Rito
Llerena Villalobos, quien desde el ano 1995 coordinö un trabajo
fonolögico junto con Daniel Aguirre y Édgar Hoyos sobre la es-
critura y la fonética de esta lengua40. Esa decision tue el resul-
tado de un proceso de alfabetizaciön que se llevö a cabo en lengua

emberâ. En el marco de ese proyecto, se capacité a un gru-
po de jövenes para ser multiplicadores de la lengua hablada y
escrita, simultâneamente en el ejercicio de su labor como do-
centes en los diferentes asentamientos donde habitan las comu-
nidades. Lo primero que se empezö a consignar de forma escri-

3lJ Dogiramâ, Floresmiro/ Pardo, Mauricio: Zrôarâ néburâ, historia de los

antiguos: literatura oral emberâ. Bogota: Centro Jorge Eliecer Gaitân, 1984.
40 Llerena Villalobos, Rito/ Aguirre Licht, Daniel/ Hoyos Benftez, Édgar:

Estudios fonolôgicos del grupo Chocô. Lenguas aborigènes de Colombia, Descripciones.
Bogotâ: Colciencias, 1995. Asimismo se puede consultar un articulo sobre la
creaciön de la escritura de la lengua emberâ en el siguiente enlace:. «La lengua
emberâ kati'o va se puede escribir», El Heraldo, 13-X-2014, http://wvvw.elheral
do.co/tendencias/la-lengua-Emberâ-katio-va-se-puede-escribir-169792 (consul-
tado 29-1X-2016).

205



Maria del Pilar Ramirez Grobli

ta fueron los mitos y leyendas de la cultura originaria. Aunque
el proyecto parece haber surtido frutos en términos de revitali-
zaciôn lingüfstica y oralidad de la lengua emberâ, el marco en el
cual surgiô esa idea no fue para nada beneficioso para los nati-
vos. Pues el proyecto para recrear grâficamente la lengua emberâ

se dériva de un acuerdo que firmô esa comunidad étnica con
la empresa Urrâ tras la construction del megaproyecto de la
hidroeléctrica Urrâ llevada a cabo por un consorcio conformado
por empresas colombianas y canadienses. El proyecto de la
hidroeléctrica desplazö a gran cantidad de la poblaciön de las
tierras altas del Sinü. De acuerdo con Fernando Castrillön
Zapata (2012):

El costo que trasladö Urrâ a los cmbcrâ katio del Alto Sinû,
tue aün mâs grande v desproporcionado: las mcjorcs tierras
fueron inundadas, el pescado, la principal fuente de proteina de

la poblaciön se extinguiö, la organizaciön fue desmantelada y el

liderazgo asesinado. Todos estos factores y las indemnizaciones

particulares, como medio de reparation ordenado por sentencia

de la Corte Constitutional (T 652 de 1998) no contribuyeron
realmente a la reconstruction social y econömica de este pueblo;

por el contrario, desarraigaron y desplazaron a muchas fa-

milias hacia las tiudades de Tierralta y Monterfa. Si los impac-
tos en su vida econömica fueron drâsticos, mâs graves fueron
aün los impactos en la cultura v organizaciön social, que ha

puesto a este pueblo en la lista de aquellos que estân condena-
dos a desaparecer.41

Este evento no ha sido el ünico al que se ha tenido que en-
frentar la comunidad emberâ por la defensa del territorio en
Colombia. En contra de la imposition centralizada de este
megaproyecto, con un proceso disfrazado de consulta, en 1994, un
numeroso grupo de nativos emberâ se lanzö en balsas al Rio
Sinû para manifestar su total desacuerdo acerca de la construcciön

de las hidroeléctricas Urrâ I y II. Si bien estas situaciones
de desplazamiento territorial, violencia estructural por parte
del Estado y violencia armada por parte de los grupos en
conditio han sacudido a algunos resguardos mâs que a otros, toda
la comunidad emberâ se ha visto afectada directa o indirecta-
mente. Las canciones compuestas por el düo Linaje Originarios

41 Castrillön Zapata, Fernando (et al.): «La represa de Urrâ y los emberâ
katio del Alto Sinu: una historia de farsas y crimenes», Semillas, 36-37 (diciem-
bre 2008), s. p.

206



Circnitos transnationales del rap indi'gena

reconstruyen en sus letras la necesidad de preservar el territo-
rio, de encontrar una sintonia con los elementos naturales, asf
como también de restablecer formas de reconciliaciön con las
esencias creadoras y reguladoras de la estabilidad existencial
del universo, en donde las acciones humanas tienen un papel
déterminante.

CATEGORIAS DE LO MUSICAL EN EL MUNDO INDfCENA

Antes de referirme a las categories de lo musical en el mundo

indi'gena es sumamente necesario situar las concepciones de
espacialidad que se refuerzan a través de lo musical en las cul-
turas originarias. Previamente se ha mencionado que en las co-
munidades étnicas no-migrantes se pueden observar particula-
ridades en las relaciones de espacialidad y temporalidad, que
las distinguen de las 'prâcticas globalizantes' de otros grupos
poblacionales. Las diversas formas de produeeiön artfstica que
emergen de los contextos no-migrantes reivindican la impor-
tancia del lugar y de lo local como espacio de construcciön de
sus identidades, ya sean étnicas, campesinas, o correspondan,
mas bien, a un espacio mùltiple de consciencias identitarias.
Esta foealizaeiön hacia los töpicos lugar y localidad no significa
que la construcciön tanto social como discursiva de ese espacio
sea hermético o que esté vetada de las influencias que puedan
provenir de fuera, sean de corte internacional, regional o trans-
nacional. Lo que si se puede constatar es que las relaciones de
espacio —asf como la noeiön de espacialidad— estân definidas
en gran parte por una multidimensionalidad conceptual de 'te-
rritorio'. En la actualidad, una de las principales dificultades
que enfrentan muchas comunidades por la lucha territorial tie-
ne que ver con la simplificaciön y el reduccionismo que han im-
puesto los sistemas econömicos y polfticos de la naeiön sobre el
concepto territorio. La concepciön espacial ancestral abarca otras
dimensiones ademâs de lo ffsicamente perceptible. Se contem-
plan allf interacciones territoriales que enmarcan lo humano, lo
no humano y lo espiritual. En la configuraciön cartogrâfica del
espacio territorial que habitan los emberâ existen très atributos
que distinguen y determinan el uso de los espacios. El espacio
prohibido: son aquellos lugares en los que no se permiten activi-
dades humanas de caza de pesca, siembra, ni recolecciön, entre
otras. A estos lugares corresponden algunos rfos, montanas y
manglares en donde habitan divinidades. El espacio encantado:

son espacios en los cuales el acceso es restringido y no se puede
ingresar sino con el permiso de los seres espirituales, y esto a

207



Maria del Pilar Ramirez Cröbli

través de los rituales para solicitar a esos seres la posibilidad de
ingreso. También estân en este grupo nos, lagunas, quebradas.
El espacio comunal: son las âreas en las que habitan las comuni-
dades y los pueblos y en donde se pueden llevar a cabo diver-
sas actividades humanas para la producciön y las celebraciones
ceremoniales.

La importancia del lugar ha sido destacada por muchos au-
tores. Arturo Escobar, en su ensayo Ln naturaleza del lugnr y el

lugar de la naturaleza42, afirma que muchos procesos locales no
son necesariamente resultado de un intercambio de flujos moti-
vados por la llamada globalizaciön, sino que existe también una
reconstruction de los discursos locales que escapan a las lögicas
mercantiles de capital y de négociation monetarias. Este autor
se refiere a concepciones culturales que se construyen localmen-
te sobre la naturaleza, el uso, el beneficio, el bienestar en las
cuales subyacen otros preceptos de valoraciôn diferentes a la

economia de mercado. Ahora bien, la müsica rap que se con-
vierte en material sonoro de corte transnacional récréa y hace
visibles espacios étnico-culturales. En este caso, el rap emberâ
reconstruye a nivel meta-h'rico la comprensiôn de una espacia-
lidad redimensionada y que corresponde con la distinciön del
lugar anteriormente descrita. En ella se expresa una clara position

en contra de la mineria. Como lo podemos ver en estos

versos, a continuaciön, que son parte de la canciön «Por mi tie-
rra»:

Por mi tierra43

Madré tierra que siempre tiene una conexiôn
Te expreso con toda la sensariôn
De mis letras de expresiön
Hay canalizaciön que abre la mente
La persona tiene que estar consciente
Te comparto lento râpidamente
De nuevamente expreso a mi originalidad
No hablo de ninguna maldad
Que puede danar la mente de las personas
Hablo de mi ancestralidad

42 Escobar, Arturo: «El lugar de la naturaleza y la naturaleza del lugar: iglo-
balizaciôn o postdesarrollo?», en: Lander, Edgardo (comp.): La colonialidad del
saber: eurocentrisme) y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas. Buenos Aires:
Concejo Latinoamericano de Ciencias Sociales CLACSO, 2000, pp. 113-143.

43 El video que corresponde a la canciön de esta letra se puede apreciar en el

siguiente enlace: https://www.voutube.com/watch?v=abEMLJy_BLE (con-
sultado ll-X-2016).

208



Circuitos transnationales del rap indfgena

Mis hermanos, démonos la mano sin hacer dano
Les digo de corazön
El universo conspira y respira très veces
Y te dira buenas cosas hablarân
Las le} es y ojalä si es de corazön no falles
Todos cometemos errores
Pero no volver a hacerlo
Debemos coger las leyes
No falles no talles en donde no te conviene estar

[...]
Contra la minerfa
A pensar, meditar reaccionar
Y alzar la voz fuerte, de nuevamente
Sin pensar no necesitas expresar a un maligno

Que se llama la minerfa
Que quiere destruir a la madré tierra
A mf, no me aterra
Todos mis hermanos alcemos la voz
Conectando con la madré tierra

[Trozo cantado en idioma emberâ]

A cantar, expresar sobre la minerfa
Que nos quiere acabar

Que nos quiere hacer mal
Ese mal ejemplo
Para la sociedad
Nuestra tierra lo que haremos es cuidar
Como buenos campesinos indfgenas
Hay que protéger y trabajar
Lucharemos, gritaremos
Hasta el fin de nuestra vida
Porque si no lo hacemos nuestra tierra esta perdida
Perdôn me equivoqué
Nunca la vamos a perder, no, no nunca la vamos a perder
A la tierrita...

[-]
A nuestros resguardos indfgenas, la fuerza de la Abya yala
somos una sola bandera.

En las canciones, el espacio musical parece ser un lugar in-
termedio cuya funciön es escenificar la intercomunicaciön entre

209



Maria del Pilar Ramirez Cröbli

los espacios determinados en su cosmologfa. Asimismo y de
forma anäloga, la interpretaeiön de la musica rap es utilizada
como espacio de acceso tanto para la interaeeiön con otros gru-
pos que conforman la naeiön, otras etnias y también, como
dimension para reconstruir su historia étnica e "indfgena". De
tal manera que esa vineulaeiön entre lo ffsico y lo sonoro como
territorios integrados en un conjunto semiötico nos permiten
reconocer una construcciön mftico-religiosa que enlaza y articula

espacios y prâcticas. Visto desde esta perspectiva, la practica

sonora étnica se deslinda del concepto moderno de musica.
El concepto moderno se apoya mäs en las funciones de entrete-
nimiento, diversion, entre otras, y se apoya en la etimologia
griega, en la cual la musica significa el "arte de las musas" y es

una manifestaeiön artfstica y estética para expresar emociones,
pensamientos, pero también puede ser un estimulo para el

oyente. Ese deslinde muestra que las concepciones que caracte-
rizan la musica en culturas étnicas originarias estân enmarcadas
dentro de otras categorfas. En especial, la musica y el baile han
tenido histöricamente funciones muy definidas al servicio del
bienestar y la renovaciôn comunitaria y colectiva en las comu-
nidades ancestrales. Asimismo, las prâcticas sonoras han sido
utilizadas para la comunicaciôn entre los diversos mundos
existentes —humanos y no humanos— que conforman las cosmolo-
gfas indigenas, sean éstas andinas, caribenas, amazönicas o per-
tenezean a otras regiones. Es decir que cuando observamos
cömo el düo Linaje Originarios rapea en lengua emberâ no pode-
mos asumir ni que los intérpretes ni que sus comunidades de
origen le atribuyan a esos formatos musicales los significados
de identidad, cualidades sonoras, emociones o representaciones
del universo sonoro que les atribuimos los no nativos emberâ a

ese género. Si bien en las letras de sus canciones se resalta la im-
portancia de la voz y del canto, en primera instancia se présenta
la importancia del retorno lingüistico de la lengua emberâ en el

rap, asi como se observa en el siguiente fragmento:

Ya hablando, asî cantaremos/ por esto yo en nuestro idio-
ma/ estoy cantando/ mi talento musical estoy mostrando/ [...]
Los HIJOS INDÎGENAS/ rap hav que cantar y cantaremos/ en

nuestro idioma esto es asî/ en nuestro idioma esto es asi'.44

Las categorfas de musica y sonido en los pueblos originarios
se enmarcan en una naturaleza diferente: se distinguen segün

44 Fragmenta de la canciôn «Hijos indigenas», https://www.youtube.com/
channel/UC748MB1 OnV\'GjV\ fzc-mummwA (consultado 12-XII-2016).

210



Circnitos transnationales del rap indfgena

las ofrendas o peticiones de salud, de protecciön, de ciclos de
vida, entre otros. Las prâcticas sonoras y los lenguajes musicales

de las culturas étnicas estân insertados y articulados con los
lenguajes de creaciön, de muerte, de mundos espirituales. Las
manifestaciones musicales se encargan de articular y enlazar di-
versos sistemas semiôticos que forman parte de las cosmologfas
indfgenas. En el trabajo de recopilaciôn que realizö Mauricio
Pardo (1984), citado anteriormente, sobre literatura oral de los
emberâ, se aclara en la parte introductoria que el cacique de la
comunidad que conto las leyendas se refiriö a las formas de
canto como partes imprescindibles de los rituales de sanaciön.
Y es que muchos de los idiomas indfgenas ni siquiera contienen
en su léxico palabras que corresponden a lo que la 'cultura
occidental' désigna como mûsica, canto o baile. Como lo describe
el siguiente fragmento en la investigaciôn de Carlos Minana
Blanco (2009):

Cuando se habla de "mûsica", de "canto" o de "instrumente
musical" hay que anotar que éstos son conceptos que se endenden

de forma muv diversa entre los pueblos indfgenas y que
incluso la mayorfa de ellos no tienen una palabra équivalente
en su lengua. ^E1 rezo y el agitar la maraca de un chamân estân

mâs cerca de la mûsica, de la oraciôn o de la medicina? ^Pode-
mos hablar de la mûsica como un fenömeno sonoro indépendante

del baile?45

Esa difusa frontera entre contar y cantar en la producciôn
musical de las culturas étnicas ancestrales —que se habfa men-
cionado anteriormente— esta relacionada también con las ca-
racterfsticas fonéticas de diversas lenguas prehispânicas, pues
muchas de ellas son lenguas tonales. Un estudio sobre las tradi-
ciones musicales de los emberâ chamf fue realizado por Maria
Eugenia Londono y fue publicado en el ano 2000. Esa investigaciôn

se enfoca especialmente en la descripciôn del sistema
musical de esa comunidad y el aporte en los procesos de reapro-
piaciôn cultural y etno-educativa. En este estudio se indica que
en los anos 1930 se utilizaba el tambor como instrumento musical

exclusivo. Ademâs, la interpretaciôn de ese instrumento, asf
como el canto, podfan ser realizados solamente por el jaibanci en
las ceremonias de rituales. Informaciones actuales sobre la per-
manencia de esas prâcticas rebasan el propôsito de este artfeulo,

45 Minana (2009), op. cit., p. 6.

211



Maria del Pilar Ramirez Gröbli

pero lo que si es significativo recalcar es cömo los territorios de
la musicalidad y la danza se muestran como esteras inseparables

en los mundos ancestrales. Y ellas estân estrechamente co-
nectadas con funciones que regulan la vida comunitaria y sus
relaciones con otros mundos existentes, que no son sölo huma-
nos y/o fi'sicos.

DiscografIa

«Chocquibtown», http://www.chocquibtmvn.com/ (consultado 21-

IX-2016).

Bojôrquez, Abraham: «Ukamau y Ké». Fundaciön Wayna Tambo. Casa

Juventud de las culturas. Bolivia: s.a.

Liberato Kani «Kavkunapy» («Por estos lados»), https://www. you
tube.com/ watch?v=wHaIbAgMm8Q (consultado 8-1-2017).

— (realizado en 2 de julio de 2016), https://www.you tube.com/
watch?v=9odXB9aLsGg&index=l&list=RD9odXB9aLsGg (consultado

8-1-2017).

Linaje Originarios: «El condor pasa», https://www.voutube.com/
watch?v=8Q68wBc4naQ&feature=\ outu.be (consultado 11-X-

2016).

— «Por mi tierra», https:// www.voutube.com/watch?v=abEMLJy_
BLE (consultado ll-X-2016).

— Otros titulos: https://www.youtube.com/channel/UC748MBYOn
WGjWfzc-mummwA (consultado 12-XII-2016).

Müsica v mûsicos de la region. Zona de Réserva Campesina del Valle
del Rio Cimitarra: «Relatos musicales para la memoria histörica».
Colombia: Prensarural, 2012.

BibliografIa

Acuna Delgado, Ângel/ Berlanga Fernândez, Miguel Ângel: «Caracte-

rizaciôn temâtica y musicolögica de la danza Yupa», Cairôn. Revista

de ciencias de la danza, 6 (2000), pp. 75-90.

Biblioteca Nacional de Colombia/ Ministerio de Cultura: «Cartograh'as
de prâcticas musicales en Colombia», http://www.bibliotecanacio
nal.gov.co/content/cartografias-de-practicas-musicales-en-colom
bia. (consultado 19-11-2015).

212



Circuitos transnationales del rap indigena

Castrillön Zapata, Fernando (et al): «La represa de Urrâ y los emberä

katio del Alto Sinü: una historia de farsas y crfmenes», Semülas, 36-

37 (diciembre 2008), s. p.
Dogiramâ, Floresmiro/ Pardo, Mauricio: Zröarä néburâ, historia de los

antiguos: literatura oral embera. Bogota: Centro Jorge Eliecer Gaitân,
1984.

Emisora Chami Stereo: https://wvvw.youtube.com/\vatch?v=MvztHG
Kx314 (consultado, 5-XII-2016).

Escobar, Arturo: «El lugar de la naturaleza y la naturaleza del lugar:
^globalizaciön o postdesarrollo?», en: Lander, Edgardo (comp.): La

colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas
latinoamericanas. Buenos Aires: Concejo Latinoamericano de Ciencias

Sociales CLACSO, 2000, pp. 113-143.

Hernandez Salgar, Öscar: Los mitos de la mûsica nacional. Poder y emociôn

de las mûsicas populäres en Colombia 1930-1960. Bogota: Editorial
Pontificia Universidad Javeriana, 2016.

Gilroy, Paul: Tlw Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness.

Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1995.

«La lengua embera katfo va se puede escribir», El Heraldo, 13-X-2014,

http:/ /www.elheraldo.co/tendencias/la-lengua-Emberâ-katio-ya-
se-puede-escribir-169792 (consultado 29-1X-2016).

Lienhard, Martin: La voz y su hitella. México: Casa Juan Pablos, 2003.

Marques Do Nascimento, André: «Idcologia e prâticas lingufsticas con-

tra-hegemônicas. Na produçâo de rap indigena», Polifonia Cuiabâ,

XXI, 29 (2014), pp. 91-127.

Martfn-Barbero, Jesûs: A sur de la modernidad. Comunicaciôn globalization

y multiculturalidad. Pittsburgh: Nuevo Siglo, 2001.

Minana Blasco, Carlos: «Investigacidn sobre mûsicas indfgenas en
Colombia. Primera parte: un panorama regional», A contratiempo.
Mûsica en la cultura, 13, (2009), pp. 1-50.

Poe, Karen: Boleros. Heredia, Costa Rica: Euna, 1996.

Pueblos originarios, http:// pueblosoriginarios.com/sur/caribe/Em
berä/jaibanismo.html (consultado 12-X-2016).

Puentes, Ramos José: «Indfgenas emberâ chamf incursionan en el rap
para preservar su idioma», El Tiempo, 4-VIII-2016, http://www.
el tiem po.com / Colombia / medellin / linaje-originarios-el-rap-con-el-
que-indigenas-conservan-su-idioma/16661549 (consultado 12-X-

2016).

Ramirez Gröbli, Maria del Pilar: «La representaciön entre el yo y el

nosotros en cantos y relatos del desplazamiento en Colombia», en:

213



.Maria del Pilar Ramirez Gr'ôbli

Gil Gonzalez Antonio (ed.): Gas sombras del novelista. AutoRepresen-
tacioneStt 3. Binges: Éditions Orbis Tertius, 2013, pp. 297-310.

— «Itinerarios lfricos de la inclusion: el hip-hop y el rap en Colombia»,
Alter/ nativas, 2 (2014), pp. 1-34.

Raussert, Wilfred: «Inter-American Border Discourses, Heterotopia
and Translocal Communities in Courtney Hunt's Film Frozen

River», Norteamérica, VI, 1 (January-June, 2011), pp. 15-33.

Silva, Renan: Sociedndes campesinas, transiciôn y cambio cultural en Colom¬

bia. La Encuesta Folclôrica Nacional de 1942. Aproximaciones anah'ticas

y emptricas. Medellfn: La carreta Social. Bogota: Universidad Jave-

riana, 2016.

Stavrias, George: «Droppin' Councious Beats and Flows. Aboriginal
Hip Hop and Youth Identity», Australian Aboriginal Studies, 2

(2005), pp. 44-54.

Tascön, Bryan (10-1-2017): Entrevista con Bryan Tascön, Linaje Origi-
narios. Via telefönica (Skype).

Wade, Peter: «Construcciones de lo negro y de Africa en Colombia.
Polftica y cultura en la mdsica costena y el rap», en: Mosquera,
Claudia/ Pardo, Mauricio/ Hoffmann, Odile (coords.): Afrodescen-
dientes en las Americas. Trayectorias sociales e identitarias. 150 alios de

la aboliciôn de la esclavitud en Colombia. Bogotâ: Universidad Nacional

de Colombia/ Instituto Colombiano de Antropologfa e Histo-
ria, (Insitut de Recherche pour la Développement/ Instituto Latino-
americano de Servicios Legales Alternativos), 2002, pp. 245-278.

Walsh, Catherine/ Leon, Edison/ Restrepo, Eduardo: «Movimientos
sociales afro y polfticas de identidad en Colombia v Ecuador», en:
Convenio Andrés Bello (ed.): Siete cdtedras para la integraciôn. Bogota:

La imprenta Editores, 2005, pp. 211-253.

Zavaleta Mercado, René: Lo nacional-popular en Bolivia. México: Siglo
Veintiuno, 1986.

214


	Circuitos transnacionales del rap indígena en América Latina : cultura emberá en Colombia : Linaje Originarios o Dachi Chachara

