Zeitschrift: Boletin hispanico helvético : historia, teoria(s), practicas culturales
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: - (2017)

Heft: 29

Artikel: "Mujeres de letras, de arte, de mafas" : hip hop cubano y la produccién
de espacios alternativos del feminismo

Autor: Roth, Julia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047198

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

“Mujeres de letras, de arte, de manas”:

hip hop cubano y la produccion de espacios alternativos del
feminismo

Julia Roth Universitit Bielefeld

En su cancién «Mi cuerpo es mio» de su dlbum Poderosxs
(2014) el colectivo afro-cubano de hip hop Krudas Cubensi (o
Las Krudas) se posicionan como “afro-latinoamericanas y cari-
benas” y postulan: “orgullo de mi gente y de mi cuerpo duena”,
conectando asi sus identidades, una caribefia afrodescendiente
con otra politica feminista. En su video incluyen imdgenes de
marchas de protestas de mujeres indigenas y mujeres musul-
manas —entre otras—, resistiendo contra la violencia policial,
recordando asimismo la larga lucha de las “mujeres de letras,
de arte, de manas” desde posiciones identitarias-politicas muy
distintas, “negras, heroinas, blancas, chinas, todas, chamanas,
indias, hermanas”. De este modo, la politica de Las Krudas ha
sido a la vez personal y colectiva, tanto local como transnacio-
nal o global. Ellas tematizan aspectos de la situacién cubana o
sus experiencias personales, pero siempre en conexién con las
relaciones y condiciones translocales histéricas y actuales, al

© Boletin Hispdnico Helvético, volumen 29 (primavera 2017): 161-177.

' La autora agradece a todas y todos los que le ayudaron a recabar las infor-
maciones para este articulo y dlalogaron sobre Hip Hop v feminismo en Cuba:
sobre todo a Olivia Prendas y a Odaymara Cuesta; a Sandra Abd’Allah-Alvarez
Ramirez, Magia Lopez, Roberto Zurbano v Yulexis Almeida Yunco, asi como a
Yasmin Silvia Portales Machado, Afibola Sifunola, Georgina Herrera, Alejandro
Zamora, Alberto Abreu, y a mi querida Liliana Bordet. De manera especial
agradezco Magnolia Habaguanie Guibert Silega por su hospedaje, su aporte y
su amor.



Julia Roth

mismo tiempo que formulan la resistencia como un proyecto
translocal y solidario.

Las Krudas son Odaymara Cuesta (Pesita) y Olivia Prendes
(Pelusa). Su obra comenzé a repercutir socialmente en La Haba-
na, Cuba, haciendo teatro experimental en los anos 90 — junto a
Llane Alexis Dominguez, Odalys Cuesta (Wanda Kruda) y Joel
Feal, con la Agrupacién de Creacién Alternativa Queer y Vega-
na Cubensi (haciéndose conocer més tarde como Giganteria y
Tropanzancos Cubensi). En 1996 fundaron el grupo Oremi, la
primera organizacion creada y dirigida por lesbianas negras en
La Habana. En 1998, crearon el grupo Krudas Cubensi y fueron
la primera constelacién feminista dentro del movimiento hip
hop en la Cuba de esa época. Por esos tiempos, también actua-
ban otras artistas de hip hop como Instinto, Mariana, Yula, Ex-
plosién Femenina, asi como la rapera Magia MC (Magia Lépez)
del grupo Obsesién, la cual también desde el principio presenté
temas de mujeres negras (por ejemplo, con su cancién «La lla-
man puta», sobre el jineterismo y en contra de los estereotipos
con los que se suele asociar a las trabajadoras de sexo). El nii-
mero 7 de la revista cubana de hip hop Movimiento trata de las
mujeres en el hip hop. Las Krudas Cubensi graban sus primeros
dlbumes en Cuba: «Hip Hop Cubensi» (2003) y «Kandela»
(2005). En 2004, en La Habana, Odaymara y Olivia fundaron
junto a Dj Leydis, Danay Sudrez, Dj Yary, Nono y Magyory el
colectivo de mujeres de hip hop Omegas Kilay; en ese mismo
ano y en la Habana, Odaymara y Olivia junto a otras comparie-
ras fundaron Oremi, primera organizacién para mujeres lesbia-
nas y bisexuales en el pais. Desde 2006 Odaymara y Olivia vi-
ven en Austin, Tejas, desde donde desarrollan su activismo in-
ternacional®.

Krudas Cubensi pertenecen a la vanguardia del movimiento
de hip hop cubano que surgié en el marco de la crisis econé-
mica a finales de los afios 1990s y principios de los afios 2000.
Las y los artistas de hip hop comenzaron a denunciar el racismo
y fueron el dnico grupo abiertamente lésbico luchando en
contra de las opresiones miltiples y empoderando a las muje-
res, especialmente a las mujeres negras que luchan contra el se-
xismo, la homo- y transfobia persistentes en la isla. Todos estos
aspectos hasta ese momento habian sido poco o nada expuestos
en el marco del relato revolucionario cubano. En canciones
como «La gorda» o «Eres bella», Las Krudas celebran el cuerpo
negro femenino y redondo, denunciando de este modo los con-
ceptos hegemonicos de belleza junto a las corporalidades racis-

? Véase http:/ / www.krudascubensi.com/es/ (consultado 8-111-2017).
162



“Mujeres de letras, de arte, de marias”

tas y sexistas, celebrando la belleza y la bendicién de sus cuer-
pos diversos. En «Resistiendo», en cambio, la lucha se entabla
con el lastre colonial y con las desigualdades que por él adn
persisten en la sociedad cubana. Las Krudas en su discurso
desenmascaran las opresiones hasta en sus mutaciones mas ac-
tualizadas, como puede percibirse en canciones como «Resis-
tiendo» o «Amikimifiongo», también conocida como «500 arios,
iBasta!», referida al largo legado colonial de las estructuras del
poder en el Caribe.

LEGADO LARGO DE RESISTENCIA

En Brasil, en el Caribe y en otras muchas regiones, las femi-
nistas afrodescendientes se han ido organizando a lo largo de
los anos para luchar por la liberacién, la justicia y por mejores
condiciones de vida, asi como también por la seguridad y la
educacién. Estas mujeres se han dedicado durante todo este
tiempo a luchar contra las opresiones miiltiples que han sufrido
desde la esclavitud y del sistema brutal de las plantaciones, ins-
trumentalizado mediante el trabajo de afrodescendientes escla-
vizados. Como senala la historiadora y activista jamaicana Ve-
rene Shepherd en su brillante estudio sobre las mujeres bajo el
sistema de la esclavitud, las mujeres afrodescendientes someti-
das en las Américas, siempre y de modos muy distintos, han
resistido su opresion, su deshumanizacién, su violacién y su ex-
plotacién®. En Cuba, ya entre los afios 1888 y 1889, poco des-
pués del establecimiento de las Nuevas Leyes de Imprenta, fue-
ron mujeres afrodescendientes las que publicaron la revista Mi-
nerva, en la cual daban voz a sus demandas politicas, creando
asi por primera vez un espacio publico de representacién de las
mujeres negras en la isla como autoras y editoras, presentando
mujeres afrodescendientes en la portada de la revista. Maria del
Carmen Barcia Zequeira considera a las creadoras de Minerva
como las precursoras de la lucha social y politica que las muje-
res cubanas proseguirian posteriormente.

A partir de los afios 80, las feministas latinoamericanas em-
pezaron a organizarse de manera transnacional en los “Encuen-

? Véase Shepherd, Verene A.: «Women and the Abolition Campaign in the
African Atlantic», The Journal of Caribbean History, XLII, 1 (2008), pp. 131-153;
Shepherd, Verene (ed.): Engendering Caribbean History: Cross-Cultural Perspec-
tives. Kingston/ Miami: lan Randle Publishers, 2011; Shephgerd, Verene/ Bere-
ton, Bridget/ Bailey, Barbara (eds.): Engendering History: Caribbean Women in
Historical Perspective. Kingston: lan Randle Publishers, 1995.

163



Julia Roth

tros Feministas Latinoamericanos y Caribefos”*. La primera
década de estos encuentros estuvo marcada por la negociacién
de politicas a llevarse a cabo, asi como por la produccién de
identidades feministas. En este marco surgieron algunos con-
flictos entre las llamadas feministas, quienes reclamaron autono-
mia frente a otras luchas sociales, y las militantes o politicas, que
subordinaron la lucha feminista a objetivos sociales de mayor
envergadura Del emergente movimiento brasilefio, a su vez,
surgieron voces representativas que expresaron el abandono
del tema del racismo en el debate feminista. Ya en el Congresso
das Mulheres Negras Brasileiras de 1975, las feministas negras
presentaron el «Manifesto das Mulheres Negras» y mostraron
como las practicas de dominacidn racial habfan determinado las
relaciones de género en Brasil®. Estas mujeres produjeron un
discurso que el colectivo Combahee River Collective haria lle-
gar algunos afos después a los EEUU’.

Las voces feministas del Caribe, por otra parte, han recibido
poca atencién en la academia (Iéase “de los paises del Norte”) al
igual que en las narraciones de una tradicién negra radical en
las Américas®. Desde la perspectiva del objeto de conocimiento
occidental, la regién del Caribe muchas veces ha sido conside-
rada como escenario del sexismo, del racismo, de la prostitu-
cién y del turismo del sexo o del machismo y nunca como lugar
de practicas feministas antirracistas. Una divisién binaria uni-
voca entre el centro y la periferia de la teoria “prevaleciente”
aparece como omnipresente definiendo —en las palabras de
Sylvia Wynter— quién y dénde estdn los “donantes y las/los
Erece;tores de la teoria” (“theory-givers/ (and the) theory-ta-

ers”)".

! Véase Alvarez, Sonia E. (et al.,, eds): «Encountering Latin American and
Caribbean Feminisms», Signs, XXVIII, 2 (Winter 2003), pp. 537-79.

® Véase ibid.

* Véase Caldwell, Kia Lilly: Negras in Brazil. Re-envisioning Black Women,
Citizenship, and the Politics of ldentity. New Brunswick/ New Jersey/ London:
Rutsers University Press, 2007.

The Combahee River Collective (1970): A Black Feminist Statement, http:/ /
bit. 1\ /3WAQ23u (consultado 28-11-2017).

¥ Véase Perry, Keisha-Khan: «'The Grounding with My Sisters’: Toward a
Black Diasporic Feminist Agenda in the Americas», The Scholar and Feminist
Online (Published by The Barnard Center for Research on Women), VII, 2,
(Spring 2009), n.p., http://sfonline.barnard.edu/ africana/print_perry.htm
(consultado 28-11-2017).

* Wynter, Sylvia: «Afterword: Beyond Miranda’s Meanings. Un/Silencing
the ‘Demonic Ground’ of Caliban’s Women», en: Bovce Davies, Carole/ Elaine
Savory Fido (eds.): Out of the Kumbla: Caribbean Women and Literature. Trenton,
NS: African World Press, 1990, p. 356.

164



“Mujeres de letras, de arte, de maitas”

En la Cuba post-revolucionaria, las desigualdades de género
y raza por mucho tiempo fueron tratadas como contradicciones
menores, ya resueltas por el triunfo de la Revolucién que garan-
tizaba la integracion de las mujeres y de las y los afrodescen-
dientes a la fuerza laboral, asegurando, ademads, la guarderia
estatal para las nifias y los nifios. Por este motivo es que las or-
ganizaciones de las mujeres no fueron consideradas “feminis-
tas” y trabajaron mds bien por los intereses de aquellas mujeres
que luchaban en contra de las desigualdades de género. Con la
crisis socio-econémica provocada por la caida de la Unién So-
viética en los afos 90, las desigualdades de género y raza se vie-
ron reforzadas y se visibilizaron mds con la apertura del merca-
do en muchos sectores de la sociedad cubana.

En los afos 90, un grupo de mujeres provenientes de profe-
siones y campos de accién muy distintos formé la Asociacién
de Mujeres Comunicadoras —Magin—, basada en la necesidad
que ellas habian percibido de aprender el feminismo y aprender
de él, vinculdndolo al concepto de género. El grupo como tal
existié solamente tres anos, pero sus miembros se mantienen en
didlogo y practican politicas feministas y antirracistas desde nu-
merosas posiciones, lugares y espacios. Un libro de testimonios
recopilados por miembros de Magin ha sido publicado reciente-
mente con la ayuda de una ONG, sin aporte alguno del go-
bierno o editoriales cubanas, ya que hay muy poco interés de
hacer visible esas historias. El testimonio de Reyita, sencillamen-
te. Testimonio de una negra cubana nonagenaria (1997), recopilado
por Daisy Rubiero Castillo, y la compilacion Afrocubanas. Histo-
ria, pensamiento y prdcticas culturales (2011) discuten las dimen-
siones entrelazadas de la(s) desigualdad(es) basdndose en las
opresiones raciales, de clase o de género, asi como en el contex-
to de la marginalizacién geopolitica e histérica heredada de los
legados coloniales'. Sin embargo, hay poco apoyo para la
publicacién de un segundo libro que el grupo de Afrocubanas
proyecta, a partir del momento en que Roberto Zurbano, quien
puso mucha energfa en la circulacién de temas afrocubanos y
antirracistas, ya no es el editor responsable de la Casa de las
Américas'’. El movimiento hip hop cubano, nacido entre los

"" Rubiera Castillo, Daisy: Reyita, sencillamente. Testimonio de una negra
ctubana nonagenaria. La Habana: Verde Olivo, 1997; Rubiera Castillo, Daisy/
Martiatu Terry, Inés Maria (eds.): Afrocubanas. Historia, pensamiento y pricticas
culturales. La HaBana: Ciencias Sociales, 2011.

"' Otros ejemplos de este tipo de manifestaciones son las intervenciones re-
cientes de feministas caribefias como las que aparecen en el volumen Daughters
of Caliban (1997) v en los blogs feministas «Afrocubana tenia que ser» asi como
en el diccionario «Directorio de Afrocubanas» de Sandra Abd’Allah-Alvarez
Ramirez, «Mi vida es un fino equilibrio» de Yasmin Portales, o «Afromoderni-

165



Julia Roth

anos 1990 y 2000, fue sumamente importante para la formacién
de estos nuevos espacios publicos y discursivos. Las artistas hip
hop feministas en particular y Krudas Cubensi, de manera es-
pecial, influyeron y siguen teniendo influencia en los debates
feministas tanto en la isla como a escala transnacional, entre
cubanas en Cuba y también en la didspora'®. A pesar del pesado
legado colonial y de los procesos de migracion a veces histori-
camente forzados, de las variadas interrelaciones entre estos
elementos como las creolizaciones, asi como de las intervencio-
nes y las resistencias de las feministas afrocaribefias y feminis-
tas afrocaribefias en la didspora, Las Krudas y otras raperas fe-
ministas han contribuido y contindan contribuyendo al desa-
rrollo de una nocién particularmente multifacética de las politi-
cas feministas.

RAPEAR EL FEMINISMO DE OTRA MANERA: FEMINISMO HIP HOP

La misica se da en estos contextos como una herramienta o
un medio especialmente apto para la préctica feminista, antirra-
cista, anti-homofébica, entre otros. En el importante trabajo de
la activista e investigadora negra norteamericana Angela Davis
se destaca el rol que tienen las mujeres del blues para el feminis-
mo negro popular. En su libro Blues Legacies and Black Feminism
Davis analiza como las mujeres del blues le dieron voz a las
experiencias de las mujeres negras de la clase trabajadora y en
muchos sentidos prepararon el camino para el desarrollo de nu-
merosos topicos a los cuales las feministas iban a dedicar su
atencién mds adelante, como la violencia de género o el amor
libre entre otros".

En cuanto al hip hop en relacién al feminismo afroameri-
cano en EEUU, la socidloga afro-norteamericana Patricia Hill
Collins argumenta en su libro From Black Power to Hip Hop.
Racism, Nationalism, and Feminism (2006) que el feminismo hip
hop de hoy sirve como herramienta para comunicar temas fe-
ministas a (y dentro de) ptblicos mds amplios y menos acadé-
micos. Segun la autora, el género comercial del hip hop tiene el
poder de oprimir y liberar a la vez, ya que lo hace de maneras
contradictorias, o por lo menos ambiguas (si se piensa en las

dades» de Alberto Abreu (sobre teméticas queers y masculinidades), entre
otros.

'2 Véase Saunders, Tanya L.: Cuban Underground Hip Hop: Black Thoughts,
Black Revolution, Black Modernity. Austin: Texas UP, 2015.

Y Davis, Angela Yvonne: Blues Legacies and Black Feminism: Gertrude “Ma”
Rainey, Bessie Smith, and Billie Holiday. New York: Vintage, 1999.

166



“Mujeres de letras, de arte, de marias”

articulaciones sexistas y homofébicas en el mismo género). Hill
Collins les adscribe a las feministas hip hop un nuevo enfoque
del paradigma “lo personal es politico” que ha sido eje tanto de
la accion como de la teoria feminista por mucho tiempo, consti-
tuyendo una relacién directa y necesaria entre la teoria y la
practica. Sin embargo, aunque los aspectos que menciona la au-
tora parecen importantes, el enfoque de Hill Collins se limita a
lo local y provincial, ya que ella se refiere solamente al contexto
estadounidense'.

En el reclamo de Las Krudas se expresa una forma particular
de discurso empleado para representar un “Nu Caribbean femi-
nism” en la linea de la cancién «Resistiendo» y en la tradicién
de lo que Roberto Zurbano describe como una funcién “revolu-
cionaria” del hip hop cubano basado en su impetu anti-impe-
rialista y anti-eurocentrista, que él llama “cimarronaje cultural”,
un tégnino ya antes pronunciado por Wanda Kruda (desde el
2003):

El imaginario emancipatorio que comparten estos jovenes es
el de la Revolucién Cubana, sus formas de lucha, sus actos de
resistencia, su énfasis antiimperialista, asi como su caracteristi-
co cimarronaje cultural, que se ha ido configurando desde la
Revolucién Haitiana hasta hoy junto a la Historia v a la Cultura
cubanas. El rap cubano es un acto de cimarronaje que rechaza
las marcas eurocéntricas aiin dominantes en el actual campo
cultural cubano y nos coloca frente a un nuevo sentido de lo
caribefio que rearticula auténticas expresiones de la cultura
popular (Roberto Zurbano 2012: 268)

Las Krudas han usado el hip hop para sus practicas politicas
—especialmente integrales e interrelacionadas— pertenecientes
al feminismo, movilizando asi una vinculacién entre abstraccio-
nes tedricas y experiencias vividas. Las Krudas ahora viven en
Austin, Tejas, EEUU, pero regularmente regresan a Cuba y con-
tindan influenciando el activismo feminista y gueer en la isla.
Sandra Abd’Allah-Alvarez Ramirez, refiriéndose a ellas, las lla-
mé “el motor del feminismo cubano”'®. Ademds, muchas femi-
nistas afro-cubanas confirmaron el importante rol del hip hop a
la hora de crear espacios tanto feministas como antirracistas,

" Hill Collins, Patricia: From Black Power to Hip Hop. Racism, Nationalism, and
Feminism. Temple University Press, 2006.

5 Véase https:/ / www.youtube.com / watch?v=5]v]1qlxcu4.

'* Charla el 18 de mayo del 2015 en el Instituto Latinoamericano de la Freie
Universitit Berlin, notas de la autora.

167



Julia Roth

destacando especialmente el que desempefian en este sentido
Las Krudas. Daisy Rubiera Castillo, editora del volumen Afro-
cubanas, enfatiz6 que debido a algunas circunstancias especifi-
cas, no ha existido un “movimiento” feminista en Cuba compa-
rable a los movimientos en otros pal’ses”. No obstante, el movi-
miento hip hop de los afios 1990 y 2000 ha dado sus valiosos
frutos. Aun cuando muchos artistas han abandonado la isla,
siguen existiendo alli grupos de personas que constantemente
tematizan asuntos politicos, movilizdndose ptblicamente en
pos de la articulacién de una critica antirracista, anti-colonial y
anti-sexista. Por otra parte, muchos artistas que se fueron de
Cuba contintdan el didlogo con sus comparfieras y comparneros
de la isla. Los raperos Magia Lopez y Alexey Rodriguez —por
citar sélo a algunos de ellos— siguen organizando penas de hip
hop en el barrio de Regla. En el marco de un concierto en la
Fabrica de Arte Cubano (F.A.C.) en octubre de 2015 con artistas
de EEUU y Puerto Rico, junto a grupos de jévenes cubanos, las
raperas La Real y La Reina, durante el “fin-de-fiesta”, tomaron
el escenario antes ocupado por artistas masculinos, reclamando
su espacio y cantando “dime que ti quieres, siempre estan las
mujeres”, y luego presentaron sus canciones feministas como
«Que se queme el arroz»'".

Actualmente hay un creciente interés de artistas internacio-
nales —sobre todo de EEUU— por dialogar con las y los hipho-
peras e hiphoperos cubanos, tendencia que muy probablemente
va a continuar y, ademds, crecer. Las Krudas practican su lucha
a nivel translocal. Recientemente hicieron llegar su arte a Méxi-
co, Colombia, Espana, Francia, Austria y Alemania, creando asi
espacios transnacionales de conocimiento feminista queer afro-
caribefio. Para entrar e intervenir en discursos privilegiados
como él de género, las hiphoperas como Las Krudas que no
tienen acceso al mercado internacional de la musica, marcado
por la dominancia de la industria cultural estadounidense y
que, muchas veces lo rechazan por razones politicas, aplican
estrategias mediales particulares. Muchos misicos han empeza-
do a producir sus propios discos con financiacién extranjera o
ayuda de amigos y principalmente por medio del Internet como
plataforma de distribucién para alcanzar un ptblico internacio-
nal, produciendo asi una creciente red underground de circula-
cion.

"7 Entrevista personal con Daisy Rubiera, La Habana, octubre de 2015.

'* Notas de la autora durante su estancia de investigacién en octubre del
2015.

168



“Mujeres de letras, de arte, de maiias”

Las tecnologias sirven a las hiphoperas cubanas como “fuen-
te de su accién profesional y civica”'” para la distribucién, orga-
nizacion y formacién de redes de intercambio en la isla. Estas
estrategias posibilitan a Las Krudas —y muchas otras y muchos
otros musicos del hip hop en Cuba y a escala mundial— crear
una musica heterotépica trasgresiva, lo que, en las palabras de
Armstead, “expands diasporic space, transgresses geographic
borders [...] fashioning a musical aesthetic that allows for the
articulation of the local as well as the global”* [expande el es-
pacio diaspdrico, transgrede las fronteras geograficas [...] pro-
poniendo una estética musical que permite la articulacién tanto
de lo local como de lo global]. O, en los términos de Ella Shohat
(2006), se podria hablar de sus performances/politicas que
crean un “espacio multicronotépico” incluyendo historias y lo-
calidades polifacéticas de resistencia.

“UNA NAZIONALIDAD QUE NO OZ FAVOREZE”: LUCHANDO POLITI-
CAS GLOBALES DE IN / MOVILIZACION

En muchas de sus canciones, Las Krudas enfrentan el actual
recrudecimiento de desigualdades basado en estructuras del
poder y en ejes de estratificacién de procedencia colonial. La
migracion y la situacién de las mujeres pobres racializadas es
un tema recurrente en sus canciones. De esta manera, abordan
uno de los aspectos mds discutidos en los discursos interna-
cionales del feminismo sobre la llamada “feminizacion del tra-
bajo” y la relacionada “feminizacion de la migracién” causada
por la evaluacién desigual del trabajo a escala mundial basada
en estratificaciones de raza y de género®. La cancién «No me
dejaron entrar en Espana» se refiere a la migracién y a los regi-
menes de la ciudadania que contintan estructurando nuestro
mundo y que tienen un impacto decisivo con respecto a quién
tiene movilidad, adénde y bajo qué condiciones. Las letras se
basan en la experiencia personal de las artistas de haberles sido
denegada la entrada a Espana y en el cuestionamiento de las
politicas y los estereotipos subyacentes a las mismas. En el vi-
deo de la cancién, una guardafronteras vestida con un uniforme

" Faguaga, Maria lleana: «En torno de los estereotipos respecto a la afrocuba-
na: construccién y deconstruccién de mitos», en: Rubiera Castillo/ Martiatu
Terry (2011), op. dit., pp. 150-162, p. 56.

2 Armstead, Ronni: «Las Krudas, Spatial Practice, and the Performance of
Diaspora», Meridians: Feminism, Race, Transnationalism, V111, 1 (2007), p. 139.

2 yéase Ehrenreich, Barbara/ Russel Hochschild, Arlie (eds.): Global Woman:
Nannies, Maids, and Sex Workers in the Global Economy. New York: Henry Holt
and Company, 2004.

169



Jitlia Roth

verde revisa un pasaporte cubano y, con un fuerte acento espa-
fiol, se dirige a los espectadores por medio de una cdmara de
control del aeropuerto y les deniega la entrada a Espaia debido
a su “nacionalidad desventajosa”:

Voz en Off:

Cubana? Teneiz una nazionalidad
que no oz favoreze,

no le daremos visa en Espafia ni
en ninguno de los paises

de la Comunidad Econémica
Europea, soiz pozible emigrante!!

Coro:

No me dejaron entrar en Espafia,
dicen que Cuba tiene Mala Maria.
No me dejaron entrar en Espania,
dicen que Cuba tiene mala mafa.?

Enfatizando que Cuba fue fundada por emigrantes espafio-
les, que son los ancestros de muchos cubanos, las lineas si-
guientes problematizan el legado colonial que, por lo general,
han estructurado los regimenes de las atn persistentes desi-
gualdades. La cancién reclama el derecho a viajar como algo
universal y otra vez incluye numerosos espacios y lugares
(como América Latina, Asia, el Caribe, para quienes tienen “el
derecho de migrar”):

Olivia:

Dicen que toda nuestra gente

se quiere quedar alli,

acaso olvidan cuédnto

colonizaron aqui,

desde antes de mi abuela

la gente quiere emigrar,

de Esparia misma llegaron

pa’ mi familia fundar,

que la tierra entera es nuestra

v el derecho de viajar, huir, escapar

2 Las Krudas: «No me dejaron», Highly Addictive, 2016.
170



“Mugjeres de letras, de arte, de marias”

no es sélo una actitud de quien teme,
es un desafio de quien

mds no puede sostener su realidad,

es la dignidad de quien decide cambiar,
aunque a donde vaya no haya ni casa
ni mama ni papd ni na de na na na.
Latinoamérica tiene derecho a emigrar.
Africa tiene derecho a emigrar

Asia tiene derecho a emigrar.

Caribe tiene derecho a emigrar.

To’ el mundo [...]"

La cancién termina con la perspectiva de remontar las desi-
gualdades y las injusticias descritas en un proyecto feminista
llamando a las mujeres a gobernar en forma de un nuevo “ma-
triarcado”. Con este objetivo, los “sistemas entrelazados de
opresiéon” del racismo, del sexismo y de la opresién de clase
deben ser superados y el movimiento libre junto con el viajar
para todas y todos debe ser accesible. Para ello, las dimensiones
variadas de la opresién: el machismo, el racismo y el clasismo
necesitan ser confrontados y finalmente transcendidos:

Olivia: [...]

Amar a quien ta quieras
nunca serd ilegal,
viajar por todas partes
posible no ideal,

las razas a mezclarse
el sexo liberal,

la tierra serd una sola
llena de hermandad

v sin fronteras

porque las mujeres
vamo’a gobernar.
Quitate machismo,
quitate racismo,
quitate clasismo
quitate babilén.

[...]*#

2 Ibid.
171



Julia Roth

El video para la cancién fue rodado en aeropuertos y en ter-
minales de autobuses, mostrando a las miisicas con maletas. Asi
visibilizan el lado que queda muchas veces omitido: estos tem-
plos de la globalizacién y de la aceleracién junto con el pasa-
porte “incorrecto” se transforman en sitios de rechazo e inmo-
vilidad. La fuerte presencia de regimenes asimétricos de la
migracion y las politicas de ciudadania en las canciones de Las
Krudas son temas también recurrentes en los estudios de ciu-
dadania y desigualdades globales®™. Estos estudios consideran
la ciudadania como factor decisivo de exclusién y del manteni-
miento de privilegios colonialmente estructurados a escala glo-
bal. La parte final de «No me dejaron» enfatiza atin mds la di-
mension de género de las desigualdades globales, dirigiéndose
a regimenes de migracién, ciudadania y racismo. En el video,
este aspecto estd subrayado por la insercién de recortes media-
ticos enfocando la situacién de mujeres pobres en la migracién.
Vemos, por ejemplo, una mujer viviendo en las calles de Méxi-
co o una mujer de El Salvador queriendo mandar a su hijo a
EEUU en busca de mejores oportunidades.

Como sostiene Coco Fusco, se trata de esferas tales como el
campo de las producciones culturales y de la musica en particu-
lar, que “embrace dissonance and contend with internal diffe-
rences [...] semantic residues of histories of contradiction and
conflict”* [abrazan disonancias y enfrentan diferencias internas
[...] migajas semdnticas de historias de contradiccién y conflic-
to]. Ella ve la intervencién musical como una manera para ne-
gociar cuestiones, tensiones y esperanzas ejecutivas de que “our
intellectual debates will catch up with our popular cultural abi-
lity to engage with dissent, without the defensiveness that con-
tinuously rears in the head in other spheres” [nuestros debates
intelectuales van a recuperar nuestra capacidad popular cultu-
ral para embarcarse con el disenso, sin la actitud defensiva que
continta creciendo en las mentes y en otras esferas].” La poli-
tica interseccional de Las Krudas ofrece un ejemplo revelador al
respecto. En las palabras de Fusco, ellas forman parte de una
larga tradicién de la creacién de espacios sonoros alternativos
frente al “exchange between black and Latino rappers [...] and

* Ibid.

® Véase, por ejemplo, Boatcd, Manuela: Global Inequalities Beyond Occidenta-
lism. Global Connections series. Farnham: Ashgate Publishing UK, 2015, Sha-
char, Ayelet: The Birthright Lottery: Citizenship and Global Inequality. Cambridge,
MA: Harvard University Press, 2009.

% Fusco, Coco: English is Broken Here. Notes on Cultural Fusion in the
Americas. New York: The New Press, 1995, p. 21.
7 Ibid., p. 21.

172



“Mujeres de letras, de arte, de maiias”

in the formation of pan-Caribbean syncretism in Brooklyn and
in the Bronx [...] transforming what was once a largely Ca-
ribbean phenomenon into the seeds of America’s cultural pre-
sent and future”® [intercambio entre raperos negros y latinos
[...] y en la formacién del sincretismo pan-caribefio en Brooklyn
y el Bronx [...] transformando lo que antes fue un fenémeno
caribefo en las semillas del presente y futuro cultural estadou-
nidense]. Declarando la poscolonialidad de la “caribeaneidad”
como fendmeno transnacional, musicas como Las Krudas, ade-
mds, cuestionan la nocién de pureza y de homogeneidad que
estdn en la base de las comunidades imaginadas de la identidad
nacional. En el marco de las estructuras sexistas en el hip hop
del mainstream, Las Krudas marcan la diferencia por cuanto no
solamente captan y se apropian de este género tradicionalmente
masculino y (homo)sexista del hip hop del mainstream para su
empoderamiento y para su critica cultural gueer-feminista, sino
también representan una politica “interseccional”. Ellas sitian
las formas entrelazadas de la opresién que enfrentan: el racis-
mo, el sexismo, la homofobia, el eurocentrismo y el centrismo
de EEUU como légicas inherentes del capitalismo occidental y
de los legados coloniales. Las Krudas, ademads, persiguen una
politica implicitamente descolonizadora. Las Krudas en sus
canciones y performances muchas veces invierten la perspectiva,
por ejemplo, enfatizando las précticas cotidianas del feminismo
que ven cotidianamente en Cuba fuera de los discursos oficia-
les, la teoria o las instituciones y organizaciones. Asi Las Kru-
das desaffan lo que yo llamo un “occidentalismo epistémico”
(estructuras hegemonicas que privilegian espacios y posiciones
discursivas occidentalistas como las mads relevantes, determi-
nando loci de enunciacién y produccién de conocimiento)”. Las
canciones de Las Krudas abren espacios alternativos de inter-
vencién feminista queer y asi cuestionan la singularidad y exclu-
sividad de la produccion de conocimiento en especial referida
al género como proveniente inicamente de los centros estadou-
nidenses y europeos y académicos.

Enfatizan la marginalizada dimensiéon de género, asi como
géneros musicales “créoles” como el hip hop considerado forma
relevante de la produccién epistémica y discursiva no sélo,
pero especialmente, en contextos transnacionales. Se expresa en

* Ibid., p. 24.

* Roth, Julia: «Entangled Inequalities as Intersectionalities: Towards an Episte-
mic Sensibilization», desiguALdades.net Working Paper Series No. 43, Berlin:
desiguALdades.net Research Network on Interdependent Inequalities in Latin America
43 (2013), p. 2.

173



Julia Rotir

los textos y en los instrumentos y ritmos tipicos afro-cubanos
como por medio de los tambores bata, del uso de expresiones en
Yoruba, etc. Los grupos de hip hop como Obsesién (recorda-
mos canciones como «Tumbenlo» y todo el dlbum Negro) y Las
Krudas (en «Resistiendo» o «Akimifiongo», entre otros) mues-
tran en su arte el tener una conciencia particular tipica del pen-
samiento y de las prdcticas afro-caribeiias, que denuncian las
dindmicas persistentes de los legados coloniales en sus expre-
siones especificamente “racializadas” y “de género”. A partir
de esta posicién critica, estos grupos estdn creando espacios al-
ternativos de encuentro mads alld de las diferencias y de las fron-
teras geopoliticas, racistas, sexistas y académicas. Excluidos o
no, enfocan el cardcter multiple de la exclusién, la desigualdad
y la opresion. Ademas, llaman la atencién de los entrelazamien-
tos muchas veces escondidos y de los didlogos entre los conoci-
mientos, las prdcticas, asi como también de las formas de cone-
xién locales y globales vinculadas al proyecto de pensar nuevas
formas de solidaridad y convivencia. Los feminismos estableci-
dos (nortefios, académicos, etc.) pueden ganar mucho con la
inclusién y el didlogo con el “Nu Caribbean Feminism” (Las
Krudas). El hip hop, como lo representan y viven Las Krudas,
representa un modo particular de “rapear el feminismo de otra
manera” y de crear nuevos espacios en el proyecto de la des-
colonizacion de los saberes dominantes, la circulacién desigual
de los saberes y los conocimientos, legados de las desigualda-
des coloniales, heteronormativas y racistas.

BIBLOGRAF[A

Abd’Allah-Alvarez Ramirez, Sandra: Charla «Feminismo en Cuba», en
el Instituto Latinoamericano de la Freie Universitiat Berlin, 18 de
mayo del 2015.

Alvarez, Sonia E. (et al.,, eds): «Encountering Latin American and
Caribbean Feminisms», Signs, XXVIII, 2 (Winter 2003), pp. 537-579.

Armstead, Ronni: «Las Krudas, Spatial Practice, and the Performance
of Diaspora», Meridians: Feminism, Race, Transnationalism, VIII, 1
(2007), pp. 130-143.

Barcia Zequeira, Maria del Carmen: Los ilustres apellidos: Negros en La
Habana colonial. Publicaciones de la Oficina del Historiador de la
Ciudad de La Habana, 2009.

174



“Mujeres de letras, de arte, de marias”

Boatcd, Manuela: Global Inequalities Beyond Occidentalism. Global
Connections series. Farnham: Ashgate Publishing UK, 2015.

Caldwell, Kia Lillv: Negras in Brazil. Re-envisioning Black Women, Citi-
zenship, and the Politics of Identity. New Brunswick/ New Jersey/
London: Rutgers UP, 2007.

The Combahee River Collective (1970): A Black Feminist Statement,
http:/ /bit.ly /3WAQ3u (consultado 28-11032017).

Davis, Angela Yvonne: Blues Legacies and Black Feminism: Gertrude
“Ma” Rainey, Bessie Smith, and Billie Holiday. New York: Vintage,
1999.

Ehrenreich, Barbara/ Russel Hochschild, Arlie (eds.): Global Woman:
Nannies, Maids, and Sex Workers in the Global Economy. New York:
Henry Holt and Company, 2004.

Faguaga, Maria lleana: «En torno de los estereotipos respecto a la
afrocubana: consruccién y deconstruccién de mitos», en: Rubiera
Castillo, Daisy/ Martiatu Terry, Inés Maria (eds.): Afrocubanas.
Historia, pensamiento y prdcticas culturales. La Habana: Colectivo de
autores, Ciencias Sociales, 2011, pp. 150-62.

Fusco, Coco: English is Broken Here. Notes on Cultural Fusion in the
Americas. New York: The New Press, 1995.

Hill Collins, Patricia: From Black Power to Hip Hop. Racism, Nationalism,
and Feminism. Temple University Press, 2006.

Lopez Springfield, Consuelo (ed.): Daughters of Caliban: Caribbean Wo-
men in the Twentieth Century. Bloomington: Indiana University
Press, 1997.

Martiatu, Inés Maria: «Escritoras afrocubanas en el siglo XIX. Antece-
dentes del feminismo negro en Cuba», Directorio Afrocubanas, 7-1-
2015, https:/ / afrocubanas.wordpress.com/2015/01/02/ escrito
ras-afrocubanas-en-el-siglo-xix-antecedentes-del-feminismo-negro-
en-cuba/ (consultado 1-XI1-2016).

Roth, Julia: «Entangled Inequalities as Intersectionalities: Towards an
Epistemic Sensibilization», desiguALdades.net Working Paper Series
No. 43, Berlin: desiguALdades.net Research Network on Interdependent
Inequalities in Latin America 43 (2013).

Rubiera Castillo, Daisy/ Martiatu Terry, Inés Maria (eds.): Afrocubanas.
Historia, pensamiento y prdcticas culturales. La Habana: Ciencias So-
ciales, 2011.

Rubiera Castillo, Daisy: Reyita, sencillamente. Testimonio de una negra
cubana nonagenaria. La Habana: Verde Olivo, 1997.

— (ed.): Magin. Asociacion de Mujeres Comunicadoras: Tiempo para contar
esa historia. La Habana: Ediciones Magin, 2015.

175



Julia Roth

Perry, Keisha-Khan: «'The Grounding with My Sisters’: Toward a
Black Diasporic Feminist Agenda in the Americas», The Scholar and
Feminist Online (Published by The Barnard Center for Research on
Women), VII, 2, (Spring 2009), n.p., http:/ /sfonline.barnard.edu/
africana/ print_perry.htm (consultado 28-11-2017).

Saunders, Tanva L.: Cuban Underground Hip Hop: Black Thoughts, Black
Revolution, Black Modernity. Austin: Texas University Press, 2015.
Shachar, Avelet: The Birthright Lottery: Citizenship and Global Inequality,

Cambridge, MA: Harvard University Press, 2009.

Shepherd, Verene A.: «Women and the Abolition Campaign in the
African Atlantic», The Journal of Caribbean History, XLII,1 (2008), pp.
131-153.

— (ed.): Engendering Caribbean History: Cross-Cultural Perspectives.
Kingston/ Miami: lan Randle Publishers, 2011.

— Bereton, Bridget/ Bailev, Barbara (eds.): Engendering History:
Caribbean Women in Historical Perspective. Kingston: lan Randle
Publishers, 1995.

Shohat, Ella: «Area Studies, Gender Studies, and the Cartographies of
Knowledge», Social Text, LXXII, 3 (2002): pp. 67-78.

— Taboo Memories, Diasporic Voices. Next Wave. Durham: Duke Univer-
sitv Press, 2006.

Wynter, Svlvia: «Afterword: Bevond Miranda’s Meanings. Un/Silenc-
ing the ‘Demonic Ground’ of Caliban’s Women», en: Boyce Davies,
Carole/ Savorv Fido, Elaine (eds.): Out of the Kumbla: Caribbean
Women and Literature. Trenton, NS: African World Press, 1990, pp.
355-372.

Zurbano Torres, Roberto: «Cuba. Doce dificultades para enfrentar al
(neo)racismo o doce razones para abrir el (otro) debate», Univer-
sidad de La Habana, 273 (2012), pp. 266-277.

DISCOGRAFIA

Krudas Cubensi: «No me dejaron entrar en Espafia», Highly Addictive,
2016.

— «Mi cuerpo es mio», Poderosxs, 2014.

— «Resistiendo», Resistiendo, 2007.

— «Akimifiongo», Kandela, 2005.

— «La gorda», Kandela, 2005.

— «Eres bella», Cubensi Hip Hop, 2003.

Supercrénica Obsesion: Album Negro.

— «Tambenlo», 2010.

176



“Mujeres de letras, de arte, de marias”
— «La llaman puta», 2009.

La Real v la Reina: «Que se queme el arroz», Miky y Repa (Clean), 2017.
Movimiento (Cuban Hip Hop Journal), 7 (2008-2009).

ENTREVISTAS, CONVERSACIONES PERSONALES

- con Olivia Prendes y Odaymara Cuesta (Austin, Tejas, mavo 2014).
- con Daisy Rubiera (La Habana, octubre 2015).
- con Magia Lépez (La Habana, octubre 2015).

177






	"Mujeres de letras, de arte, de mañas" : hip hop cubano y la producción de espacios alternativos del feminismo

