
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2017)

Heft: 29

Artikel: "Mujeres de letras, de arte, de mañas" : hip hop cubano y la producción
de espacios alternativos del feminismo

Autor: Roth, Julia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047198

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"Mujeres de letras, de arte, de manas":

hip hop cubano y la producciôn de espacios alternatives del
feminismo1

Julia Roth Universität Bielefeld

En su canciön «Mi cuerpo es mio» de su album Poderosxs
(2014) el colectivo afro-cubano de hip hop Krudas Cubensi (o
Las Krudas) se posicionan como "afro-latinoamericanas y cari-
benas" y postulan: "orgullo de mi gente y de mi cuerpo duena",
conectando asi sus identidades, una caribena afrodescendiente
con otra polftica feminista. En su video incluyen imâgenes de
marchas de protestas de mujeres indi'genas y mujeres musul-
manas —entre otras—, resistiendo contra la violencia policial,
recordando asimismo la larga lucha de las "mujeres de letras,
de arte, de mafias" desde posiciones identitarias-polfticas muy
distintas, "negras, herofnas, blancas, chinas, todas, chamanas,
indias, hermanas". De este modo, la polftica de Las Krudas ha
sido a la vez personal y colectiva, tanto local como transnacio-
nal o global. Elias tematizan aspectos de la situaeiön cubana o
sus experiencias personales, pero siempre en conexiön con las
relaciones y condiciones translocales histöricas y actuates, al

Boletm Hispànico Hclvético, volumen 29 (primavera 2017): 161-177.

' La autora agradece a todas y todos los que le ayudaron a recabar las infor-
maciones para este arti'culo y dialogaron sobre Hip Hop y feminismo en Cuba:
sobre todo a Olivia Prendas y a Odaymara Cuesta; a Sandra Abd'Allah-Âlvarez
Ramirez, Magia Lopez, Roberto Zurbano y Yulexis Almeida Yunco, asi como a

tasmin Silvia Portales Machado, Afibola Sifunola, Georgina Herrera, Alejandro
Zamora, Alberto Abreu, y a mi querida Liliana Bordet. De manera especial
agradezeo Magnolia Habaguanie Guibert Silega por su hospedaje, su aporte y
su amor.



jttlici Roth

mismo tiempo que formulan la resistencia como un proyecto
translocal y solidario.

Las Krudas son Odaymara Cuesta (Pesita) y Olivia Prendes
(Pelusa). Su obra comenzö a repercutir socialmente en La Haba-
na, Cuba, haciendo teatro experimental en los anos 90 — junto a
Llane Alexis Dominguez, Odalys Cuesta (Wanda Kruda) y Joel
Feal, con la Agrupaciön de Creadon Alternativa Queer y Vega-
na Cubensi (haciéndose conocer mas tarde como Giganteri'a y
Tropanzancos Cubensi). En 1996 fundaron el grupo Oremi, la

primera organizaciön creada y dirigida por lesbianas negras en
La Habana. En 1998, crearon el grupo Krudas Cubensi y fueron
la primera constelaciön feminista dentro del movimiento hip
hop en la Cuba de esa época. Por esos tiempos, también actua-
ban otras artistas de hip hop como Instinto, Mariana, Yula,
Explosion Femenina, asf como la rapera Magia MC (Magia Lopez)
del grupo Obsesiön, la cual también desde el principio présenté
temas de mujeres negras (por ejemplo, con su canciön «La
Hainan puta», sobre el jineterismo y en contra de los estereotipos
con los que se suele asociar a las trabajadoras de sexo). El
numéro 7 de la revista cubana de hip hop Movimiento trata de las
mujeres en el hip hop. Las Krudas Cubensi graban sus primeras
albumes en Cuba: «Hip Hop Cubensi» (2003) y «Kandcla»
(2005). En 2004, en La Habana, Odaymara y Olivia fundaron
junto a Dj Leydis, Danay Suârez, Dj Yary, Nono y Magyory el
colectivo de mujeres de hip hop Omegas Kilay; en ese mismo
ano y en la Habana, Odaymara y Olivia junto a otras compane-
ras fundaron Oremi, primera organizaciön para mujeres lesbianas

y bisexuales en el pais. Desde 2006 Odaymara y Olivia vi-
ven en Austin, Tejas, desde donde desarrollan su activismo in-
ternacional2.

Krudas Cubensi pertenecen a la vanguardia del movimiento
de hip hop cubano que surgié en el marco de la crisis econé-
mica a finales de los anos 1990s y principios de los anos 2000.
Las y los artistas de hip hop comenzaron a denunciar el racismo
y fueron el ünico grupo abiertamente lésbico luchando en
contra de las opresiones multiples y empoderando a las mujeres,

especialmente a las mujeres negras que luchan contra el se-
xismo, la homo- y transfobia persistentes en la isla. Todos estos
aspectos hasta ese momenta habian sido poco o nada expuestos
en el marco del relato revolucionario cubano. En canciones
como «La gorda» o «Eres bella», Las Krudas celebran el cuerpo
negro femenino y redondo, denunciando de este modo los con-
ceptos hegeménicos de belleza junto a las corporalidades racis-

2 Véase http:// www.krudascubensi.com/es/ (consultado 8-111-2017).

162



"Mujeres de letras, de arte, de manas"

tas y sexistas, celebrando la belleza y la bendieiön de sus cuer-
pos diversos. En «Resistiendo», en cambio, la lucha se entabla
con el lastre colonial y con las desigualdades que por él aün
persisten en la sociedad cubana. Las Krudas en su discurso
desenmascaran las opresiones hasta en sus mutaciones mas ac-
tualizadas, como puede percibirse en canciones como
«Resistiendo» o «Amikiminongo», también conocida como «500 anos,
jBastal», referida al largo legado colonial de las estructuras del
poder en el Caribe.

Legado largo de resistencia

En Brasil, en el Caribe y en otras muchas regiones, las femi-
nistas afrodescendientes se han ido organizando a lo largo de
los anos para luchar por la liberacion, la justicia y por mejores
condiciones de vida, asf como también por la seguridad y la
educaciön. Estas mujeres se han dedicado durante todo este
tiempo a luchar contra las opresiones mültiples que han sufrido
desde la esclavitud y del sistema brutal de las plantaciones, ins-
trumentalizado mediante el trabajo de afrodescendientes escla-
vizados. Como senala la historiadora y activista jamaicana Ve-
rene Shepherd en su brillante estudio sobre las mujeres bajo el
sistema de la esclavitud, las mujeres afrodescendientes someti-
das en las Américas, siempre y de modos muy distintos, han
resistido su opresiön, su deshumanizaciôn, su violaciôn y su ex-
plotaciön1. En Cuba, ya entre los anos 1888 y 1889, poco des-
pués del establecimiento de las Nuevas Leyes de Imprenta, fue-
ron mujeres afrodescendientes las que publicaron la revista
Minerva, en la cual daban voz a sus demandas polfticas, creando
asf por primera vez un espacio publico de representaeiön de las
mujeres negras en la isla como autoras y editoras, presentando
mujeres afrodescendientes en la portada de la revista. Maria del
Carmen Barcia Zequeira considéra a las creadoras de Minerva
como las precursoras de la lucha social y polftica que las mujeres

cubanas proseguirian posteriormente.
A partir de los anos 80, las feministas latinoamericanas em-

pezaron a organizarse de manera transnacional en los "Encuen-

3 Véase Shepherd, Verene A.: «Women and the Abolition Campaign in the
African Atlantic», Tlie journal of Caribbean Histon/, XL1I, 1 (2008), pp. 131-153;
Shepherd, Verene (ed.): Engendering Caribbean Histon/: Cross-Cultural Perspectives.

Kingston/ Miami: lan Randle Publishers, 2011; Shephgerd, Verene/ Bere-
ton, Bridget/ Bailey, Barbara (eds.): Engendering Histon/: Caribbean Women in
Historical Perspective. Kingston: Ian Randle Publishers, 1995.

163



julin Roth

tros Feministas Latinoamericanos y Caribenos"4. La primera
década de estos encuentros estuvo marcada por la negociaciön
de politicas a llevarse a cabo, asf como por la producciön de
identidades feministas. En este marco surgieron algunos con-
flictos entre las llamadas feministas, quienes reclamaron autono-
rrna trente a otras luchas sociales, y las militantes o politicas, que
subordinaron la lucha feminista a objetivos sociales de mayor
envergadura8. Del emergente movimiento brasileno, a su vez,
surgieron voces representativas que expresaron cl abandono
del tema del racismo en el debate feminista. Ya en el Congresso
das Mulheres Negras Brasileiras de 1975, las feministas negras
presentaron el «Manifesto das Mulheres Negras» y mostraron
como las prâcticas de dominacion racial habian determinado las
relaciones de género en Brasil6. Estas mujeres produjeron un
discurso que el colectivo Combahee River Collective harta 11e-

gar algunos anos después a los EEUU7.
Las voces feministas del Caribe, por otra parte, han recibido

poca atenciôn en la academia (léase "de los pafses del Norte") al

igual que en las narraciones de una tradiciön negra radical en
las Américas8. Desde la perspectiva del objeto de conocimiento
occidental, la region del Caribe muchas veces ha sido conside-
rada como escenario del sexismo, del racismo, de la prostitu-
ciön y del turismo del sexo o del machismo y nunca como lugar
de prâcticas feministas antirracistas. Una division binaria unf-
voca entre el centro y la periferia de la teoria "prevaleciente"
aparece como omniprésente definiendo —en las palabras de
Sylvia Wynter— quién y dönde estân los "donantes y las /los
preceptores de la teoria" ("theory-givers/ (and the) theory-takers")9.

4 Véase Alvarez, Sonia E. (et al., eds): «Encountering Latin American and
Caribbean Feminisms», Signs, XXVIII, 2 (Winter 2003), pp. 537-79.

5 Véase ibid.
* Véase Caldwell, Kia Lilly: Segras in Brazil. Re-envisioning Black Women,

Citizenship, and the Politics of Identity. New Brunswick/ New Jersey/ London:
Rutgers University Press, 2007.

The Combahee River Collective (1970): A Black Feminist Statement, http:/ /
bit.lv/3VVAQ3u (consultado 28-11-2017).

11

Véase Pern, Keisha-Khan: «'The Grounding with My Sisters': Toward a

Black Diasporic Feminist Agenda in the Americas», The Scholar and Feminist
Online (Published by The Barnard Center for Research on Women), VII, 2,

(Spring 2009), n.p., http://sfonline.barnard.edu/africana/print_pcrry.htm
(consultado 28-11-2017).

" Wynter, Sylvia: «Afterword: Bevond Miranda's Meanings. Un/Silencing
the 'Demonic Ground' of Caliban's Women», en: Boyce Davies, Carole/ Elaine
Savory Fido (eds.): Ont of the Kumbla: Caribbean Women and Literature. Trenton,
NS: African World Press, 1990, p. 356.

164



"Mujeres de letras, de nrte, de maiias"

En la Cuba post-revolucionaria, las desigualdades de género
y raza por mucho tiempo fueron tratadas como contradicciones
menores, ya resueltas por el triunfo de la Revoluciön que garan-
tizaba la integraeiön de las mujeres y de las y los afrodescen-
dientes a la fuerza laboral, asegurando, ademâs, la guarderîa
estatal para las ninas y los ninos. Por este motivo es que las or-
ganizaciones de las mujeres no fueron consideradas "feminis-
tas" y trabajaron mäs bien por los intereses de aquellas mujeres
que luchaban en contra de las desigualdades de género. Con la
crisis socio-econömica provocada por la caida de la Union So-
viética en los anos 90, las desigualdades de género y raza se vie-
ron reforzadas y se visibilizaron mäs con la apertura del merca-
do en muchos sectores de la sociedad cubana.

En los anos 90, un grupo de mujeres provenientes de profe-
siones y campos de aeeiön muy distintos forme» la Asociaciön
de Mujeres Comunicadoras —Magîn—, basada en la necesidad
que ellas habfan percibido de aprender el feminismo y aprender
de él, vinculandolo al concepto de género. El grupo como tal
existiö solamente très anos, pero sus miembros se mantienen en
diâlogo y practican polfticas feministas y antirracistas desde nu-
merosas posiciones, lugares y espacios. Un libro de testimonios
recopilados por miembros de Magin ha sido publicado reciente-
mente con la ayuda de una ONG, sin aporte alguno del go-
bierno o éditoriales cubanas, ya que hay muy poco interés de
hacer visible esas historias. El testimonio de Reyita, sencillamen-
te. Testimonio de una negra cubana nonagenaria (1997), recopilado
por Daisy Rubiero Castillo, y la compilaciôn Afrocubanas. Histo-
ria, pensamiento y prdcticas culturales (2011) discuten las dimen-
siones entrelazadas de la(s) desigualdad(es) basândose en las

opresiones raciales, de clase o de género, asf como en el contex-
to de la marginalizaciön geopolitica e histörica heredada de los
legados coloniales1". Sin embargo, hay poco apoyo para la
publicaciön de un segundo libro que el grupo de Afrocubanas
proyeeta, a partir del momento en que Roberto Zurbano, quien
puso mucha energfa en la circulaciôn de temas afrocubanos y
antirracistas, ya no es el editor responsable de la Casa de las
Américas11. El movimiento hip hop cubano, nacido entre los

Rubiera Castillo, Dais}': Reyita, scncillamente. Testimonio de una negra
cubana nonagenaria. La Habana: Verde Olivo, 1997; Rubiera Castillo, Daisy/
Martiatu Tern, lnés Maria (eds.): Afrocubanas. Historia, pensamiento 1/ prdcticas
culturales. La HaBana: Ciencias Sociales, 2011.

" Otros ejemplos de este tipo de manifestaciones son las intervenciones re-
cientes de feministas caribenas como las que aparecen en el volumen Daughters
of Caliban (1997) y en los blogs feministas «Afrocubana tenia que ser» asf como
en el diccionario «Directorio de Afrocubanas» de Sandra Abd'Allah-Âlvarez
Ramirez, «Mi vida es un fino equilibrio» de Yasmin Portales, o «Afromoderni-

165



Julia Roth

anos 1990 y 2000, fue sumamente importante para la formaciön
de estos nuevos espacios püblicos y discursivos. Las artistas hip
hop feministas en particular y Krudas Cubensi, de manera
especial, influyeron y siguen teniendo influencia en los debates
feministas tanto en la isla como a escala transnacional, entre
cubanas en Cuba y también en la diâspora12. A pesar del pesado
legado colonial y de los procesos de migracidn a veces histöri-
camente forzados, de las variadas interrelaciones entre estos
elementos como las creolizaciones, asi como de las intervencio-
nes y las resistencias de las feministas afrocaribenas y feministas

afrocaribenas en la diaspora, Las Krudas y otras raperas
feministas han contribuido y continüan contribuyendo al desa-
rrollo de una nociön particularmente multifacética de las poh'ti-
cas feministas.

RAPEAR EL FEMINISMO DE OTRA MANERA: FEMINISMO HIP HOP

La musica se da en estos contextos como una herramienta o
un medio especialmente apto para la practica feminista, antirra-
cista, anti-homofôbica, entre otros. En el importante trabajo de
la activista e investigadora negra norteamericana Angela Davis
se destaca el roi que tienen las mujeres del blues para el feminis-
mo negro popular. En su libro Blues Legacies and Black Feminism
Davis analiza cömo las mujeres del blues le dieron voz a las

experiencias de las mujeres negras de la clase trabajadora y en
muchos sentidos prepararon el camino para el desarrollo de nu-
merosos töpicos a los cuales las feministas iban a dedicar su
atenciön mas adelante, como la violencia de género o el amor
libre entre otros13.

En cuanto al hip hop en relaciön al feminismo afroameri-
cano en EEUU, la sociöloga afro-norteamericana Patricia Hill
Collins argumenta en su libro From Black Power to Hip Hop.
Racism, Nationalism, and Feminism (2006) que el feminismo hip
hop de hoy sirve como herramienta para comunicar temas
feministas a (y dentro de) püblicos mâs amplios y menos acadé-
micos. Segün la autora, el género comercial del hip hop tiene el

poder de oprimir y liberar a la vez, ya que lo hace de maneras
contradictorias, o por lo menos ambiguas (si se piensa en las

dades» de Alberto Abreu (sobre temâticas queers y masculinidades), entre
otros.

12 Véase Saunders, Tanya L.: Cuban Underground Hip Hop: Black Thoughts,
Black Revolution, Black Modernity. Austin: Texas UP, 2015.

13 Davis, Angela Yvonne: Blues Legacies and Black Feminism: Gertrude "Ma"
Rainey, Bessie Smith, and Billie Holiday. New York: Vintage, 1999.

166



"Mujeres de letras, de arte, de mafias"

articulaciones sexistas y homoföbicas en el mismo género). Hill
Collins les adscribe a las feministas hip hop un nuevo enfoque
del paradigma "lo personal es politico" que ha sido eje tanto de
la acciôn como de la teoria feminista por mucho tiempo, consti-
tuyendo una relaciön directa y necesaria entre la teoria y la
practica. Sin embargo, aunque los aspectos que menciona la au-
tora parecen importantes, el enfoque de Hill Collins se limita a
lo local y provincial, ya que ella se refiere solamente al contexto
estadounidense14.

En el reclamo de Las Krudas se expresa una forma particular
de discurso empleado para representar un "Nu Caribbean
feminism" en la lfnea de la canciön «Resistiendo» y en la tradition
de lo que Roberto Zurbano describe como una funciön "revolu-
cionaria" del hip hop cubano basado en su impetu anti-impe-
rialista y anti-eurocentrista, que él llama "cimarronaje cultural",
un término ya antes pronunciado por Wanda Kruda (desde el
2003)15:

El imaginario emancipatorio que comparten estos jôvenes es

el de la Revolution Cubana, sus formas de lucha, sus actos de

resistentia, su énfasis antiimperialista, asî como su caracterîsti-

co cimarronaje cultural, que se ha ido configurando desde la

Revolution Haitiana hasta hov junto a la Historia y a la Cultura
cubanas. El rap cubano es un acto de cimarronaje que rechaza

las marcas eurocéntricas aûn dominantes en el actual campo
cultural cubano y nos coloca trente a un nuevo sentido de lo
caribeno que rearticula auténticas expresiones de la cultura

popular (Roberto Zurbano 2012: 268)

Las Krudas han usado el hip hop para sus prâcticas polfticas
—especialmente integrales e interrelacionadas— pertenecientes
al feminismo, movilizando asf una vinculaciön entre abstraccio-
nes teöricas y experiencias vividas. Las Krudas ahora viven en
Austin, Tejas, EEUU, pero regularmente regresan a Cuba y con-
tinüan influenciando el activismo feminista y queer en la isla.
Sandra Abd'Allah-Älvarez Ramirez, refiriéndose a ellas, las
Hämo "el motor del feminismo cubano"16. Ademâs, muchas
feministas afro-cubanas confirmaron el importante roi del hip hop a
la hora de crear espacios tanto feministas como antirracistas,

14 Hill Collins, Patricia: From Black Power to Hip Hop. Racism, Nationalism, and
Feminism. Temple University Press, 2006.

15 Véase https://wvvvv.youtube.com/watch?v=5JvJlqIxcu4.
16 Charla el 18 de mayo del 2015 en el Instituto Latinoamericano de la Freie

Universität Berlin, notas de la autora.

167



Julia Rollt

destacando especialmente el que desempenan en este sentido
Las Krudas. Daisy Rubiera Castillo, editora del volumen Afro-
cubanas, enfatizö que debido a algunas circunstancias especifi-
cas, no ha existido un "movimiento" feminista en Cuba comparable

a los movimientos en otros paises17. No obstante, el
movimiento hip hop de los anos 1990 y 2000 ha dado sus valiosos
frutos. Aun cuando muchos artistas han abandonado la isla,
siguen existiendo allf grupos de personas que constantemente
tematizan asuntos poh'ticos, movilizändose püblicamente en

pos de la articulaciön de una crîtica antirracista, anti-colonial y
anti-sexista. Por otra parte, muchos artistas que se fueron de
Cuba continüan el diâlogo con sus compareras y companeros
de la isla. Los raperos Magia Lopez y Alexey Rodriguez —por
citar sölo a algunos de ellos— siguen organizando penas de hip
hop en el barrio de Régla. En el marco de un concierto en la
Fâbrica de Arte Cubano (F.A.C.) en octubre de 2015 con artistas
de EEUU y Puerto Rico, junto a grupos de jövenes cubanos, las

raperas La Real y La Reina, durante el "fin-de-fiesta", tomaron
el escenario antes ocupado por artistas masculinos, reclamando
su espacio y cantando "dime que tu quieres, siempre estân las
mujeres", y luego presentaron sus canciones feministas como
«Que se queme el arroz»18.

Actualmente hay un creciente interés de artistas internacio-
nales —sobre todo de EEUU— por dialogar con las y los hipho-
peras e hiphoperos cubanos, tendencia que muy probablemente
va a continuar y, ademâs, crecer. Las Krudas practican su lucha
a nivel translocal. Recientemente hicieron llegar su arte a Méxi-
co, Colombia, Espana, Francia, Austria y Alemania, creando as!

espacios transnacionales de conocimiento feminista queer afro-
caribeno. Para entrar e intervenir en discursos privilegiados
como él de género, las hiphoperas como Las Krudas que no
tienen acceso al mercado internacional de la musica, marcado
por la dominancia de la industria cultural estadounidense y
que, muchas veces lo rechazan por razones polfticas, aplican
estrategias mediales particulares. Muchos mûsicos han empeza-
do a producir sus propios discos con financiaciön extranjera o
ayuda de amigos y principalmente por medio del Internet como
plataforma de distribution para alcanzar un publico internacional,

produciendo as! una creciente red underground de circulation.

17 Entrevista personal con Daisy Rubiera, La Habana, octubre de 2015.
18 Notas de la autora durante su estancia de investigaciôn en octubre del

2015.

168



"Mujeres de letras, de arte, de marias

Las tecnologfas sirven a las hiphoperas cubanas como "fuen-
te de su acciön profesional y cîvica"1 para la distribution,
organization y formation de redes de intercambio en la isla. Estas
estrategias posibilitan a Las Krudas —y muchas otras y muchos
otros müsicos del hip hop en Cuba y a escala mundial— crear
una müsica heterotopia trasgresiva, lo que, en las palabras de
Armstead, "expands diasporic space, transgresses geographic
borders [...] fashioning a musical aesthetic that allows for the
articulation of the local as well as the global"20 [expande el es-
pacio diaspörico, transgrede las fronteras geogrâficas [...] pro-
poniendo una estética musical que permite la articulation tanto
de lo local como de lo global]. O, en los términos de Ella Shohat
(2006), se podrfa hablar de sus performances/polfticas que
crean un "espacio multicronotöpico" incluyendo historias y lo-
calidades polifacéticas de resistencia.

"Una nazionalidad que no oz favoreze": Luchando polIti-
CAS GLOBALES DE IN/MOVILIZACIÖN

En muchas de sus canciones, Las Krudas enfrentan el actual
recrudecimiento de desigualdades basado en estructuras del
poder y en ejes de estratificaciön de procedencia colonial. La

migration y la situation de las mujeres pobres racializadas es

un tema récurrente en sus canciones. De esta manera, abordan
uno de los aspectos mâs discutidos en los discursos
internationales del feminismo sobre la llamada "feminization del tra-
bajo" y la relacionada "feminization de la migration" causada

por la evaluation desigual del trabajo a escala mundial basada
en estratificaciones de raza y de género21. La canciön «No me
dejaron entrar en Espana» se refiere a la migration y a los regf-
menes de la ciudadanfa que continûan estructurando nuestro
mundo y que tienen un impacto decisivo con respecto a quién
tiene movilidad, adönde y bajo qué condiciones. Las letras se
basan en la experiencia personal de las artistas de haberles sido
denegada la entrada a Espana y en el cuestionamiento de las
polfticas y los estereotipos subyacentes a las mismas. En el
video de la canciön, una guardafronteras vestida con un uniforme

Faguaga, Maria lleana: «En torno de los estereotipos respecto a la afrocuba-
na: construcciön y deconstrucciön de mitos», en: Rubiera Castillo/ Martiatu
Terry (2011), op. cil., pp. 150-162, p. 56.

20 Armstead, Ronni: «Las Krudas, Spatial Practice, and the Performance of
Diaspora», Meridians: Feminism, Race, Transnatiomlism, Vlll, 1 (2007), p. 139.

21 Véase Ehrenreich, Barbara/ Rüssel Hochschild, Arlie (eds.): Global Woman:
Nannies, Maids, and Sex Workers in the Global Economy. New York: Henry Holt
and Company, 2004.

169



lulia Roth

verde revisa un pasaporte cubano y, con un fuerte acento espa-
nol, se dirige a los espectadores por medio de una câmara de
control del aeropuerto y les deniega la entrada a Espana debido
a su "nacionalidad desventajosa":

Voz en Off:

Cubana? Teneiz una nazionalidad

que no oz favoreze,

no le daremos visa en Espana ni

en ninguno de los paises
de la Comunidad Economica

Europea, soiz pozible emigrante!!

Coro:

No me dejaron entrar en Espana,
dicen que Cuba tiene Mala Mafia.
No me dejaron entrar en Espana,
dicen que Cuba tiene mala maria.22

Enfatizando que Cuba fue fundada por emigrantes espano-
les, que son los ancestros de muchos cubanos, las h'neas si-
guientes problematizan el legado colonial que, por lo general,
han estructurado los regimenes de las aün persistentes desi-
gualdades. La canciön reclama el derecho a viajar como algo
universal y otra vez incluye numerosos espacios y lugares
(como América Latina, Asia, el Caribe, para quienes tienen "el
derecho de migrar"):

Olivia:

Dicen que toda nuestra gente
se quiere quedar alli,
acaso olvidan cuanto
colonizaron aqui,
desde antes de mi abuela
la gente quiere emigrar,
de Espana misma llegaron
pa' mi familia fundar,

que la tierra entera es nuestra

y el derecho de viajar, huir, escapar

22 Las Krudas: «No me dejaron», Highly Addictive, 2016.

170



"Mnjeres de kirns, de arte, de maiias"

no es solo una actitud de quien teme,

es un desaffo de quien
mâs no puede sostener su realidad,
es la dignidad de quien decide cambiar,

aunque a dônde vava no hava ni casa

ni mamâ ni papa ni na de na na na.

Latinoamérica tiene derecho a emigrar.
Africa tiene derecho a emigrar
Asia tiene derecho a emigrar.
Caribe tiene derecho a emigrar.
To' el mundo [...]23

La canciön termina con la perspectiva de remontar las desi-
gualdades y las injusticias descritas en un proyecto feminista
llamando a las mujeres a gobernar en forma de un nuevo "ma-
triarcado". Con este objetivo, los "sistemas entrelazados de
opresiön" del racismo, del sexismo y de la opresiön de clase
deben ser superados y el movimiento libre junto con el viajar
para todas y todos debe ser accesible. Para ello, las dimensiones
variadas de la opresiön: el machismo, el racismo y el clasismo
necesitan ser confrontados y finalmente transcendidos:

Olivia: [...]

Amar a quien tu quieras
nunca serâ ilegal,
viajar por todas partes
posible no ideal,
las razas a mezclarse
el sexo liberal,
la tierra serâ una sola

llena de hermandad

y sin fronteras

porque las mujeres
vamo'a gobernar.
Quftate machismo,

quftate racismo,

quftate clasismo

quftate babilôn.

23 Ibid.

171



Julia Roth

El video para la canciön fue rodado en aeropuertos y en
terminales de autobuses, mostrando a las müsicas con maletas. Asi
visibilizan el lado que queda muchas veces omitido: estos tem-
plos de la globalizaciön y de la aceleraciön junto con el pasa-
porte "incorrecto" se transforman en sitios de rechazo e inmo-
vilidad. La fuerte presencia de regimenes asimétricos de la

migraciön y las polfticas de ciudadania en las canciones de Las
Krudas son temas también récurrentes en los estudios de
ciudadania y desigualdades globales25. Estos estudios consideran
la ciudadania como factor decisivo de exclusion y del manteni-
miento de privilegios colonialmente estructurados a escala global.

La parte final de «No me dejaron» enfatiza aûn mâs la
dimension de género de las desigualdades globales, dirigiéndose
a regfmenes de migraciön, ciudadania y racismo. En el video,
este aspecto esta subrayado por la inserciön de recortes mediâ-
ticos enfocando la situaciön de mujeres pobres en la migraciön.
Vemos, por ejemplo, una mujer viviendo en las calles de Méxi-
co o una mujer de El Salvador queriendo mandar a su hijo a
EEUU en busca de mejores oportunidades.

Como sostiene Coco Fusco, se trata de esferas taies como el

campo de las producciones culturales y de la musica en particular,

que "embrace dissonance and contend with internal
differences [...] semantic residues of histories of contradiction and
conflict"26 [abrazan disonancias y enfrentan diferencias internas
[...] migajas semânticas de historias de contradicciön y conflic-
to]. Ella ve la intervenciön musical como una manera para ne-
gociar cuestiones, tensiones y esperanzas ejecutivas de que "our
intellectual debates will catch up with our popular cultural ability

to engage with dissent, without the defensiveness that
continuously rears in the head in other spheres" [nuestros debates
intelectuales van a recuperar nuestra capacidad popular cultural

para embarcarse con el disenso, sin la actitud defensiva que
continua creciendo en las mentes y en otras esteras].27 La polf-
tica interseccional de Las Krudas ofrece un ejemplo revelador al

respecta. En las palabras de Fusco, ellas forman parte de una
larga tradiciön de la creaciön de espacios sonoros alternativos
frente al "exchange between black and Latino rappers [...] and

24 Ibid.
25 Véase, por ejemplo, Boatcä, Manuela: Global Inequalities Beyond Occidentalism.

Global Connections series. Farnham: Ashgate Publishing UK, 2015, Sha-
char, Ayelet: The Birthright Lottery: Citizenship and Global Inequality. Cambridge,
MA: Harvard University Press, 2009.

2ft Fusco, Coco: English is Broken Here. Notes on Cultural Fusion in the
Americas. New lork: The New Press, 1995, p. 21.
27 Ibid., p. 21.

172



"Mujeres de tétras, de arte, de mafias

in the formation of pan-Caribbean syncretism in Brooklyn and
in the Bronx [...] transforming what was once a largely
Caribbean phenomenon into the seeds of America's cultural
present and future"28 [intercambio entre raperos negros y latinos
[...] y en la formaciön del sincretismo pan-caribeno en Brooklyn
y el Bronx [...] transformando lo que antes fue un fenömeno
caribeho en las semillas del présenté y futuro cultural estadou-
nidense]. Declarando la poscolonialidad de la "caribeaneidad"
como fenömeno transnacional, müsicas como Las Krudas, ade-
mâs, cuestionan la noeiön de pureza y de homogeneidad que
estân en la base de las comunidades imaginadas de la identidad
nacional. En el marco de las estructuras sexistas en el hip hop
del mainstream, Las Krudas marcan la diferencia por cuanto no
solamente captan y se apropian de este género tradicionalmente
masculino y (homo)sexista del hip hop del mainstream para su
empoderamiento y para su crftica cultural queer-feminista, sino
también representan una polftica "interseccional". Ellas sitüan
las formas entrelazadas de la opresiön que enfrentan: el racis-
mo, el sexismo, la homofobia, el eurocentrismo y el centrismo
de EEUU como lögicas inherentes del capitalismo occidental y
de los legados coloniales. Las Krudas, ademäs, persiguen una
polftica implfcitamente descolonizadora. Las Krudas en sus
canciones y performances muchas veces invierten la perspectiva,
por ejemplo, enfatizando las präcticas cotidianas del feminismo
que ven cotidianamente en Cuba fuera de los discursos oficia-
les, la teorfa o las instituciones y organizaciones. Asf Las Krudas

desaffan lo que yo Hämo un "occidentalismo epistémico"
(estructuras hegemönicas que privilegian espacios y posiciones
discursivas occidentalistas como las mas relevantes, determi-
nando loci de enunciaciön y produeeiön de conocimiento)29. Las
canciones de Las Krudas abren espacios alternatives de inter-
veneiön feminista queer y asf cuestionan la singularidad y exclu-
sividad de la produeeiön de conocimiento en especial referida
al género como proveniente ünicamente de los centros estadou-
nidenses y europeos y académicos.

Enfatizan la marginalizada dimension de género, asf como
géneros musicales "créoles" como el hip hop considerado forma
relevante de la produeeiön epistémica y discursiva no solo,
pero especialmente, en contextos transnacionales. Se expresa en

28 Ibid., p. 24.
2" Roth, Julia: «Entangled Inequalities as Intersectionalities: Towards an Episte-
mic Sensibilization», desigaALdades.net Working Paper Series \o. 43, Berlin:
designALdades.net Research Setwork on Interdependent Inequalities in Latin America
43 (2013), p. 2.

173



Iitlin Roth

los textos y en los instrumentes y ritmos tfpicos afro-cubanos
como por medio de los tambores bata, del uso de expresiones en
Yoruba, etc. Los grupos de hip hop como Obsesiôn (recorda-
mos canciones como «Tumbenlo» y todo el album Negro) y Las
Krudas (en «Resistiendo» o «Akiminongo», entre otros) mues-
tran en su arte el tener una conciencia particular tipica del pen-
samiento y de las prâcticas afro-caribenas, que denuncian las
dinâmicas persistentes de los legados coloniales en sus expresiones

especfficamente "racializadas" y "de género". A partir
de esta posicidn crftica, estos grupos estân creando espacios
alternatives de encuentro mas allâ de las diferencias y de las Monteras

geopolfticas, racistas, sexistas y académicas. Excluidos o

no, enfocan el carâcter multiple de la exclusion, la desigualdad
y la opresiön. Ademâs, llaman la ateneiön de los entrelazamien-
tos muchas veces escondidos y de los diâlogos entre los conoci-
mientos, las prâcticas, asi como también de las formas de cone-
xiön locales y globales vinculadas al proyeeto de pensar nuevas
formas de solidaridad y convivencia. Los feminismos estableci-
dos (nortenos, académicos, etc.) pueden ganar mucho con la
inclusion y el diâlogo con el "Nu Caribbean Feminism" (Las
Krudas). El hip hop, como lo representan y viven Las Krudas,
représenta un modo particular de "rapear el feminismo de otra
manera" y de crear nuevos espacios en el proyeeto de la des-
colonizaciön de los saberes dominantes, la circulation desigual
de los saberes y los conocimientos, legados de las desigualda-
des coloniales, heteronormativas y racistas.

BlBLOGRAFlA

Abd'Allah-Âlvarez Ramirez, Sandra: Charla «Feminismo en Cuba», en
el Instituto Latinoamericano de la Freie Universität Berlin, 18 de

mayo del 2015.

Alvarez, Sonia E. (et al., eds): «Encountering Latin American and

Caribbean Feminisms», Signs, XXVIII, 2 (Winter 2003), pp. 537-579.

Armstead, Ronni: «Las Krudas, Spatial Practice, and the Performance
of Diaspora», Meridians: Feminism, Race, Transnationalism, VIII, 1

(2007), pp. 130-143.

Barcia Zequeira, Maria del Carmen: Los ilustres apellidos: Negros en La

Hnbnna colonial. Publicaciones de la Oficina del Historiador de la

Ciudad de La Habana, 2009.

174



"Mujeres de letras, de arte, de maiias"

Boatcä, Manuela: Global Inequalities Beyond Occidentalism. Global
Connections series. Farnham: Ashgate Publishing UK, 2015.

Caldwell, Kia Lilly: Negras in Brazil. Re-envisioning Black Women, Citi¬

zenship, and the Politics of Identity. New Brunswick/ New Jersey/
London: Rutgers UP, 2007.

The Combahee River Collective (1970): A Black Feminist Statement,

http:/ /bit.lv/3WAQ3u (consultado 28-11032017).

Davis, Angela Yvonne: Blues Legacies and Black Feminism: Gertrude

"Ma" Rainey, Bessie Smith, and Billie Holiday. New York: Vintage,
1999.

Ehrenreich, Barbara/ Rüssel Hochschild, Arlie (eds.): Global Woman:

Nannies, Maids, and Sex Workers in the Global Economy. New York:
Henrv Holt and Company, 2004.

Faguaga, Maria lleana: «En torno de los estereotipos respecto a la

afrocubana: consrucciôn y deconstrucciön de mitos», en: Rubiera

Castillo, Dais} / Martiatu Tern, Inès Maria (eds.): Afrocubanas.

Historia, pensamiento y prdcticas culturales. La Habana: Colectivo de

autores, Ciencias Sociales, 2011, pp. 150-62.

Fusco, Coco: English is Broken Here. Notes on Cultural Fusion in the

Americas. New York: The New Press, 1995.

Hill Collins, Patricia: From Black Power to Hip Hop. Racism, Nationalism,
and Feminism. Temple University Press, 2006.

Lopez Springfield, Consuelo (ed.): Daughters of Caliban: Caribbean

Women in the Twentieth Century. Bloomington: Indiana University
Press, 1997.

Martiatu, Inès Maria: «Escritoras afrocubanas en el siglo XIX. Antece-
dentes del féminisme negro en Cuba», Directorio Afrocubanas, 7-1-

2015, https://afrocubanas.wordpress.eom/2015/01/02/escrito
ras-afrocubanas-en-el-siglo-xix-antecedentes-del-feminismo-negro-
en-cuba/ (consultado l-XI-2016).

Roth, Julia: «Entangled Inequalities as Intersectionalities: Towards an

Epistemic Sensibilization», desiguALdades.net Working Paper Series

No. 43, Berlin: desiguALdades.net Research Network on Interdependent

Inequalities in Latin America 43 (2013).

Rubiera Castillo, Daisy/ Martiatu Terry, Inès Maria (eds.): Afrocubanas.

Historia, pensamiento y prdcticas culturales. La Habana: Ciencias
Sociales, 2011.

Rubiera Castillo, Daisy: Reyita, sencillamente. Testimonio de una negra
cubana nonagenaria. La Habana: Verde Olivo, 1997.

— (ed.): Mag in. Asociaciôn de Mujeres Comunicadoras: Tiempo para contar

esa historia. La Habana: Ediciones Magfn, 2015.

175



Ini in Roth

Pern, Keisha-Khan: «'The Grounding with My Sisters': Toward a

Black Diasporic Feminist Agenda in the Americas», The Scholar and

Feminist Online (Published by The Barnard Center for Research on
Women), VII, 2, (Spring 2009), n.p., http://sfonline.barnard.edu/
africana/print_perry.htm (consultado 28-11-2017).

Saunders, Tanva L.: Cuban Underground Hip Hop: Black Thoughts, Black

Revolution, Black Modernity. Austin: Texas University Press, 2015.

Shachar, Ayelet: The Birthright Lottery: Citizenship and Global Inequality,
Cambridge, MA: Harvard University Press, 2009.

Shepherd, Verene A.: «Women and the Abolition Campaign in the

African Atlantic», The journal of Caribbean History, XLII,1 (2008), pp.
131-153.

— (ed.): Engendering Caribbean History: Cross-Cultural Perspectives.

Kingston/ Miami: Ian Randle Publishers, 2011.

— Bereton, Bridget/ Bailey, Barbara (eds.): Engendering History:
Caribbean Women in Historical Perspective. Kingston: Ian Randle

Publishers, 1995.

Shohat, Ella: «Area Studies, Gender Studies, and the Cartographies of

Knowledge», Social Text, LXX1I, 3 (2002): pp. 67-78.

— Taboo Memories, Diasporic Voices. Next Wave. Durham: Duke Univer¬
sity Press, 2006.

Wynter, Sylvia: «Afterword: Bey ond Miranda's Meanings. Un/Silenc-

ing the 'Demonic Ground' of Caliban's Women», en: Boyce Davies,

Carole/ Savory Fido, Elaine (eds.): Out of the Kumbla: Caribbean

Women and Literature. Trenton, NS: African World Press, 1990, pp.
355-372.

Zurbano Torres, Roberto: «Cuba. Doce dificultades para enfrentar al

(neo)racismo o doce razones para abrir el (otro) debate», Univer-
sidad de La Habana, 273 (2012), pp. 266-277.

DiscografIa

Krudas Cubensi: «No me dejaron entrar en Espana», Highly Addictive,
2016.

— «Mi cuerpo es mi'o», Poderosxs, 2014.

— «Resistiendo», Resistiendo, 2007.

— «Akiminongo», Kandela, 2005.

— «La gorda», Kandela, 2005.

— «Eres bella», Cubensi Hip Hop, 2003.

Supercrönica Obsesiôn: Album Negro.

— «Tümbenlo», 2010.

176



"VIujeres de letras, de arte, de mafias "

- «La llaman puta», 2009.

La Real y la Reina: «Que se queme el arroz», Miky y Repa (Clean), 2017.

Movimiento (Cuban Hip Hop Journal), 7 (2008-2009).

Entrevistas, conversaciones personales

- con Olivia Prendes y Odaymara Cuesta (Austin, Tejas, mayo 2014).

- con Daisy Rubiera (La Habana, octubre 2015).

- con Magia Lopez (La Habana, octubre 2015).

177




	"Mujeres de letras, de arte, de mañas" : hip hop cubano y la producción de espacios alternativos del feminismo

