
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2015)

Heft: 26

Artikel: Historia, cultura y memorias : presencia y significación del legado
español en la literatura marroquí contemporánea

Autor: Velasco de Castro, Rocío

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047225

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Historia, cultura y memorias:
Presencia y significaciön del legado espanol en la literatura
marroqui contemporânea

Rocfo Velasco de Castro Universidad de Extremadura

INTRODUCCIÖN

En abril de 2016 se cumplirân sesenta anos de la firma de los
acuerdos del Pardo, en virtud de los cuales Espana reconocfa la

independencia de su protectorado marroqui. La efeméride coincide

con la revitalizaciön experimentada por el hispanismo
marroqui, pero también con la reciente pérdida de dos de sus figuras

mas emblemâticas: el escritor Muhammad Sibari1 y el histo-
riador Muhammad lbn Azzuz Hakim quienes, ademas de ha-
ber sido los primeras en escribir y publicar en espanol, conti-
nuan liderando el grupo de autores marroqufes mäs prolfficos
en esta lengua. Este cümulo de circunstancias, unido a la elec-
ciön de las relaciones culturales entre Marruecos y Espana co-
mo leitmotiv de la ediciön de 2014 de las Jornadas hispânicas
organizadas por la Sociedad Suiza de Estudios Hispânicos, nos
ha llevado a considerar la pertinencia de analizar la génesis y
evolucion del hispanismo marroqui en general, y de la literatura

marroqui en lengua espanola en particular, cuya producciön

° Boletûi Hispitnico Helvético, volumen 26 (otono 2015): 153-175.

1 Dado que el texto estâ dirigido a un lector no versado en lengua ârabe y
para evitar los problemas que plantea el sistema de transcripciön, hemos opta-
do por reproducir la forma mâs comûnmente empleada en castellano para los
nombres propios citados en el texto. En el caso de las referencias bibliogrâficas
se utiliza el sistema de transcripciön de la revista al-Qantara.



Rocio Velasco de Castro

refleja en buena medida el legado histdrico y cultural de la épo-
ca colonial.

Résulta imposible abordar el hispanismo marroquf sin tener
en cuenta la influencia de la geograffa en la evoluciön histdrica
y cultural del pats magrebf. La cercanfa entre Espana y Marrue-
cos actud desde el medievo como vaso conductor de una iden-
tidad cultural gestada y desarrollada con especial intensidad
entre Andalucfa y el Norte de Marruecos2, en la que el legado
de andalusfes y moriscos desempeno un papel fundamental y
représenta, dejando a un lado el drama de la expulsion, el me-
jor ejemplo de interaccion entre los vecinos riberenos. De hecho,
algunos hispanistas marroqui'es son descendantes de estas
familias y, en consecuencia, depositaries de su legado cultural.

Ya en época contemporânea, las rutas comerciales que habf-
an consolidado esta vinculacion desembocaron en el reparto
colonial del Magreb dentro de la rivalidad de los dos grandes im-
perios del momenta: el britänico y el francés. En este contexto
se invita a Espana, cuya debilidad le impedfa aspirar a una si-
tuaeiön mäs beneficiosa, a actuar como frontera entre los intere-
ses franceses y britânicos en funeiön de su proximidad geogrâ-
fica con Marruecos3. De esta forma, la herencia andalusf, que
también habfa arraigado en otras regiones del pais, fundamen-
talmente a través de los descendientes de los hornacheros de la

Repüblica de Salé4, se vio reforzada en el Norte con la implanta-
ciön de la capital de la Administraciön colonial espaiïola en Te-
tuän.

En consecuencia, las dos primeras generaciones5 de hispanistas

marroqufes, oriundos en su mayorfa de la llamada zona

2 Velasco de Castro, Rocio: «Las relaciones hispano-marroqufes: fronteras
geogrâficas e ideolögicas y su ambivalente papel en la Historia», en: Delgado
Larios, Almudena (coord.)/ Aubert, Paul (estudio introductorio): Conflictos y
cicatrices: fronteras y migraciones en el mundo hispdnico. Madrid: Dykinson, 2014,

pp. 183-204.
3 Martin Corrales, Eloy/ Gonzalez Alcantud, José Antonio: «Introducciön»,

en: Martin Corrales, Eloy/ Gonzalez Alcantud, José Antonio (eds.): La
conference de Atgeciras en 1906: un banqueté colonial. Barcelona: Bellaterra, 2007, p. 19.

4 Gonzalbes Busto, Guillermo: Los moriscos en Marruecos. Granada: Marace-
na, 1990; Vincent, Bernard: «Comprender el mito hornachero», Revista de Estu-
dios Extremenos, LXIX, 2 (2013), pp. 965-976.

5 Empleamos el término generaciôn segûn Mannheim, aludiendo con ello a
las caracterfsticas histöricas y sociales de las distintas décadas en las que nacie-
ron los autores mencionados y cémo dicho contexto pudo marcar su formation
y production literarias. Diferimos, por tanto, de la clasificaciön por fecha de pu-
blicaciön empleada generalmente cuando se habla de literatura marroquf, ya
que consideramos que la eclosiön del mercado editorial, sobre todo a partir de
la década de los 90, obedeciö a un aperturismo politico y social que permitiô
que obras que en algunos casos habfan sido redactadas en décadas anteriores
pudieran ver la luz.

154



Historia, cultura y manorias

jalifiana, la zona norte del protectorado espanol, vivieron ofi-
cialmente entre 1912 y 1956 bajo influencia espanola. Por lo tan-
to, es a esta region (Espana también tuvo una zona sur de
protectorado, pero su presencia e influencia fue minima en compa-
raciön con el norte), a la que vamos a circunscribir buena parte
de las siguientes lfneas sin menoscabo del desarrollo que las le-
tras espanolas puedan haber alcanzado en otras zonas del pais.
Asimismo, y para no sobrepasar la extension requerida, nos
centraremos en la producciön escrita en prosa, con especial
atencidn a la novela por ser el género mas utilizado por los es-
critores marroqufes, independientemente de la lengua emplea-
da, seguido de los cuentos breves y los relatos6.

Por otra parte, el hecho de centrarnos en la literatura marro-
quf en lengua espanola, entendiendo literatura en su sentido
mas amplio, no debe hacernos olvidar la meritoria labor de tra-
ducciön realizada por los arabistas espanoles para dar a cono-
cer la literatura marroquf. Esta ultima ha sido objeto de mono-
graffas7 e incluso bases de datos8, ademâs de contar con una
destacada presencia en éditoriales relativamente minoritarias
como Ediciones del Oriente y del Mediterräneo o Alfar, entre
otras. Dicha labor ha sido reconocida y apreciada por algunos
investigadores marroqufes, quienes recientemente han comen-
zado a recuperar parte de las referencias bibliogräficas de este

amplio corpus9.
No podrfa decirse lo mismo del reciente interés suscitado en

Espana por la producciön literaria marroquf en lengua espanola.

AI contrario que la realizada en lengua francesa, präctica-

6 Fernandez Parrilla, Gonzalo: Ln literatura marroquf contempora'nea: la novela

y la crftica literaria. Toledo: Universidad de Castilla-La Mancha, 2006, y «La for-
maciön del canon literario. Literatura e Historia de la Literatura en Marruecos»,
Anaquel de estudios drabes, 20 (2009), pp. 83-96; Ramos Löpez, Fernando: Aproxi-
maciôn al relato marroquf en lengua drabe (1930-1980). Alicante: Universidad, 1998.

7 Amo, Mercedes del/ Marsd, Juan/ Ortega, Rafael: Escritores marroqufes
contempordneos. Jaén: Editorial Alcald, 2009. Para un anälisis pormenorizado de
los principales logros y retos de la labor traductolögica, véase Fernândez Parrilla,

Gonzalo/ Montoro Murillo, Rosario: El Magreb y Europa: literatura y traduc-
ciôn. Toledo: Universidad de Castilla-La Mancha, 2000; y Amo, Mercedes del:
«La traducciön al espanol de la literatura marroquf escrita en ârabe (1940-
2009)», Misceldnea de Estudios Arabes y Hebraicos. Secciôn Arabe-Islam, 59 (2010),

pp. 239-257.
8 En Espana, los pioneros fueron los micmbros del grupo de investigaciön

Estudios Arabes Contemporâneos de la Universidad de Granada, a través del
proyecto liderado por Mercedes del Amo y cuvos resultados, en continua actua-
lizaciön, pueden consultarse desde 2009 en la base de datos «Literatura marroquf

contemporânea». Disponible en: http://wvvw.literaturamarroqui.edu.es/
(consultado 10-V1-2015).

9 Sirva como ejemplo Barouki, Abdelali: Bibliograffa de nutores y textos litera-
rios marroqufes traducidos al espanol. Rabat: Ministerio de Cultura, 2012.

155



Rocio Velasco de Castro

mente ha pasado desapercibida, exceptuando la publication de
algunos artfculos10; varias antologfas, ya sean especfficas sobre
la cuestiön11 o generalistas en las que se ha incluido a algün au-
tor marroqui'12; y el establecimiento de dos premios (el Rafael
Alberti a la creaciön poética y el Eduardo Mendoza de narration

corta) por parte de los responsables culturales espanoles a

través de la Consejeria de Cultura de la Embajada de Espana en
Rabat.

Es cierto que cuantitativamente apenas suponen una trein-
tena, y que cualitativamente presentan poca homogeneidad,
con Abderrahmân el Fathi y Muhammad Sibari como maximos
exponentes del excelente nivel alcanzado por esta literatura,
tanto en verso como en prosa. No obstante, la consolidation de
muchas de estas trayectorias y la emergencia de otras nuevas
bien mereceria un mayor apoyo institucional espanol con el que
se complementarfa la labor emprendida tanto por los propios
creadores como desde el ambito universitario.

LOS PIONEROS DEL H1SPANISMO MARROQUf: HlSTORIA, MEMORIA Y

LITERATURA

La genesis y el desarrollo de la literatura marroqui de expre-
siön espanola se articula en torno a dos grandes ejes: el hispa-
nismo universitario y el no universitario. Este ultimo, pionero
en defender el uso del espanol como elemento consustancial a

la identidad plural de Marruecos, se encuentra a su vez estre-
chamente vinculado con la idiosincrasia del Norte del pais, de-
positaria por partida doble, como se ha comentado, de la cultura

espanola y andalusf.
La primera hornada de marroqufes nortenos que abrieron el

camino a las generaciones posteriores esta representada en très

10 En Gil Grimau, Rodolfo: La frontera sur de al-Ândalus. Estudios sobre la
Peninsula Ibérica y sus relaciones histôricas con Marruecos. Tetuén: Asociaciôn Te-
tuân-Asmir, 2002, podemos encontrar uno de los escasos estudios sobre el his-
panismo marroquf durante el periodo de intervenciön colonial espanola en
Marruecos asf como un certero andlisis de la escritura marroquf en lengua espanola.

" Véase como ejemplo Cerezales, Marta/ Moreta, Miguel Ângel/ Silva,
Lorenzo (eds.): La puerta de los vientos. Narradores marroquies contempordneos. Barcelona:

Destino, 2004; Pérez Beltrân, Carmelo (ed.): Entre las dos orillas: literatura
marroqui en lengua espanola. Granada: Universidad, 2008; y Löpez Gorgé, Jacinto
(ed.): Nueva nntologia de relatos marroquies. Granada: Ediciones Port Royal, 1999.

12 Véase Fernândez Gomâ, Paloma (ed.): Arrivât a la Bahia. Encuentro de poe-
tas. Algeciras: Junta de Andalucfa, 2000. La editora es una de las mejores poétisas

espanolas contemporâneas y una de las mâs firmes defensoras de fomentar
los encuentros literarios hispano-marroqufes.

156



Historia, cultiira y memorias

grandes figuras, dos de ellas recientemente desaparecidas. La
trayectoria vital, profesional e investigadora del primero de
ellos, el tetuam Muhammad Ibn Azzuz Hakim (1924-2014), fue
realmente excepcional en muchos aspectos, razon por la cual
creemos que merece la pena extendernos un poco mas en la
semblanza del decano de los hispanistas marroqufes.

Descendiente de andalusfes expulsados de Cariatiz (Almena),

funcionario de la administraciön colonial espanola al tiem-
po que agente del nacionalismo politico liderado por Abdelja-
lak Torres y Consejero Real tras la independencia con Muhammad

V, Hassan II y Muhammad VI, Ibn Azzuz Hakim dedicö
mis de setenta anos al estudio de la historia de Marruecos y de
las relaciones hispano-marroqufes con mis de 240 tftulos en su
haber, 190 de ellos en espanol13. A ello hay que unir su labor
como periodista con mis de 150 arttculos publicados en diver-
sos medios espaiïoles y marroqutes, entre ellos, dos periôdicos
bilingües y cuatro revistas de investigaciön (dos de ellas tam-
bién bilingües), de las que tue fundador14.

Como senala el profesor Adila, "el hispanismo de Ibn Azzuz
Hakim es, ya desde sus mismos comienzos, un proceso de büs-
queda, de definiciôn y de integraciön de unos elementos com-
plementarios, pero esenciales, a la naturaleza del ser marroqut
en su constitution histörica y cultural"15. En torno a ellos
conformé un proyecto intelectual que supo llevar a buen puerto
desde que, con tan sölo dieciocho anos, publicara Rihla por An-
dalitcia (Ceuta: Imprenta Olimpia, 1942), convirtiéndose ast en el

primer autor marroqut en publicar un libro en lengua espanola.
É1 mismo explicaba los motivos de su amor por la cultura espanola:

[...] intelectualmente estamos del todo compenetrados con el espf-

ritu de la civilizaciôn espanola, porque mentalmente estamos vincula-

dos a sus instituciones, sus costumbres y sus tradiciones, que son las

nuestras [...] Nosotros los marroquîes, a quienes el estudio de la historia

13 Las cifras aportadas son de elaboraciôn propia, ya que este corpus no
cuenta con un catâlogo actualizado. El ünico publicado es el de otra hispanista:
Bennani, Aziza: Catrilogo de las obras del historiador Ibn Azzuz Hakim (1942-1997).
Tetua'n: Dispress, 1997, no inclui'a los arttculos en revistas y periôdicos y tam-
poco ha sido reeditado con las pertinentes adendas.

14 Para mâs informaciôn, véase Velasco de Castro, Rocfo: «Una lectura con-
ciliadora de las relaciones hispano-marroqutes: Muhammad Ibn Azzuz Hakim
y su aportaciôn al diâlogo intercultural», Historia Autônoma Online, 29 (otono
2012), p. 5.

15 Adila, Mustapha: «La obra hispa'nica de Mohammad ibn Azzuz Hakim»,
en: AA. VV.: TakrTm al-mu'arrij Muhammad ibn 'Azzüz Hakim (sitûn 'aman min al-
bahtfl tïï'rïj al- Magrib). Titwân: Manäurät Titäwin Asmlr, 2003, p. 94.

157



Rocfo Velasco de Castro

—la verdadera historia— de nuestros dos pueblos, nos ha ensenado

que Espana y Marruecos constituyen, quieran o no nuestros detractores

y nuestros enemigos, una realidad geogrâfica e histörica, afirmada por
lazos geofisicos, histöricos, étnicos, culturales, econômicos y de convi-

vencia.16

Ibn Azzuz defendiö la identidad marroquf en pleno protec-
torado y el legado espanol después de la independencia,
durante unos anos en los que no resultaba nada fâcil reivindicar
esta herencia debido a la perception negativa que se habfa ges-
tado en el pais. Esta ultima fue fruto, por un lado, de los errores
cometidos por los responsables polfticos espanoles en el proce-
so de descolonizaciön (léase Ifni y el Sahara) y por otro, de la
neo-colonizaciön econömica, cultural y poh'tica emprendida con
gran acierto por Francia17.

Este contraste en la lfnea de actuation de las antiguas poten-
cias colonizadoras se tradujo, a nivel interno, en la preponderance

del Sur sobre el Norte en prâcticamente todos los örde-
nes del nuevo Marruecos. Una circunstancia a la que contribu-
yö notablemente la poh'tica de sistematica marginacion con la

que Hassan II condenô a la antigua Zona Norte en sus treinta y
ocho anos de gobierno, durante los cuales sometio a la regiôn a

un ostracismo econömico y cultural del que no ha podido co-
menzar a salir hasta la llegada al Trono de Muhammad VI, en
1999.

Dicho aislamiento, convertido en sometimiento a los dicta-
dos de las elites llegadas de otras regiones y que desde algunos
sectores han tratado de justificar argumentando la inestabilidad
poh'tica y la participaciön de algunos militares nortenos en los
intentas de golpes de Estado contra el soberano, discurriö en
paralelo a la imposition del francés como segunda lengua hasta
el punto de considerarse a efectos oficiales por encima incluso
del tamazight o beréber, la lengua de los nativos magrebfes antes

de la llegada del Islam. De esta forma, el espanol, empleado
por la Cancillerfa en época pre-colonial18, fue sustituido por el
francés con la implantation del protectorado, y asf continué en
el Marruecos independiente mientras el arabe se imponfa como
lengua oficial.

16 Ibn Azzuz Hakim, Mohamed: El socialismo espanol y el nacionalismo marroquf

(de 1900 a 1939). Mâlaga: Algazara, 1978, pp. 9-10.
17 Ybarra Enrfquez de la Orden, Concepciön: Espana y la descolonizaciön del

Magreb. Rivalidad hispano-francesa en Marruecos (1951-1961). Madrid: UNED,
1998, pp. 263-280 y 329-362.

18 ibn Azzuz Hakim, Mohamed: Uso del idioma espanol en la cancillerfa marroquf.

Rabat: Imprenta Litoral, 1979.

158



Historia, cultura y memorias

De hecho, hasta la Constituciön de julio de 2011, consecuen-
cia de las demandas de la ciudadanfa durante la llamada "pri-
mavera arabe", el tamazight no fue reconocido como co-ofi-
cial19. Desde ese momento, la Cancillerfa y todas las institucio-
nes gubernamentales han empleado el arabe y el tamazight, pe-
ro sin dejar de lado el francés, que continüa prevaleciendo, en
detrimento del espanol, en concursos y oposiciones publicas y
en otros muchos ämbitos laborales, y también culturales.

Es cierto que desde la independencia, Espana ha mantenido
siete centros educativos (Tetuân, Tanger, Larache, Nador, Alhu-
cemas, Rabat y Casablanca), que siguen el sistema y los progra-
mas del Ministerio de Educaciön. Pero ni la ratio de alumnos, ni
la dotaciön de medios econömicos para su gestion y organization

de actividades de difusiön es comparable a la de los treinta
y dos centros (y otros siete colegios privados) de ensenanza
francesa distribuidos por todo el pais.

Asimismo, el mundo editorial en Marruecos mantiene una
estrecha vinculaciön con las instituciones culturales francesas,
ante las que las recientes publicaciones patrocinadas por la
Agenda Espanola de Cooperaciön International al Desarrollo
(AEC1D) no pueden competir. Tampoco cabe equiparaciön en
la proliferation de certâmenes literarios, becas y ayudas desti-
nadas a promocionar el desarrollo de la lengua francesa en el

pais magrebf, ya que sölo contamos con los anteriormente men-
cionados que concede la Consejerfa de Educaciön de la Emba-
jada de Espana en Marruecos, a los que se une la ediciön digital
de la revista Aljamia como instrumenta de promociön institutional

en el que pueden encontrarse algunos especfficos sobre el
hispanismo marroquf y la literatura marroquf en espanol.

Ante estas carencias, la Asociaciön de Escritores Marroqufes
en Lengua Espanola (AEMLE), creada en Larache en 1997, deci-
diö intensificar su actuaciön entre el 2000 y el 2005 y promocionar

mediante distintas actividades académicas buena parte
de esta producciön, algunos de cuyos tftulos han editado y dis-
tribuido en librerfas de Espana y Marruecos. No obstante, la
convergencia de diversos factores, endögenos y exögenos, llevö
a su disoluciön, en 2009. Desde entonces, los escritores marroqufes

en lengua espanola no han vuelto a agruparse en torno a

una plataforma similar.
Habrfa que multiplicar exponencialmente las dificultades

actuates reflejadas en las pequenas pinceladas que hemos ofreci-
do, para poder esbozar la situaciön a la que tuvo que enfrentar-

19 Arb'culo 5° del texto constitucional, publicado en el Bulletin Officiel n° 5952
bis, de 17 de junio de 2011, p. 1766.

159



Roci'o Velasco de Castro

se aquella primera generaciön de hispanistas para hacer valer
su identidad y la defensa de lo espanol después de que Marrue-
cos obtuviera la independencia. En el caso de Ibn Azzuz
Hakim, fue tildado de colaboracionista con el colonialismo espanol,

cuando no de traidor a la Patria porque empleaba la lengua
de quienes no reconocfan la marroquinidad del Sahara20.

Estas acusaciones infundadas no impidieron que publicara
(en muchos casos auto-publicara), un amplio corpus bibliogräfi-
co en espanol sobre materias tan diversas como economfa, an-
tropologfa, geograffa, historia, religion y también literatura. De
todas ellas, destacamos très ejes temäticos por la incidencia que
van a tener en la literatura marroquf de expresiön espanola: el

legado andalusf como elemento consustancial a la identidad de

Marruecos, pero también de Espana; la herencia espanola en el

Norte de Marruecos durante la época colonial; y la influencia
de los dos elementos anteriores en el acervo cultural marroquf y
sus distintas manifestaciones: folclore y tradiciön, creaciön lite-
raria, usos lingüfsticos, etc.

En el primer caso, el recuerdo de al-Andalus se articula, al

menos, en torno a très objetivos: la reivindicaciön de una historia

y una identidad cultural compartidas; el reconocimiento de
lo andalusf como elemento identitario de la idiosincrasia marroquf;

y la necesidad de enmendar las injusticias cometidas en el

pasado como base sobre la que cimentar unas relaciones hispa-
no-marroqufes duraderas21. Très lfneas de actuaciôn que van a

estar présentes en la literatura marroquf en castellano y que
muestran la indisolubilidad del elemento histörico (al-Andalus,
implantacion del protectorado, la cuestiön migratoria, etc.) con
el desarrollo del hispanismo marroquf en sus distintas facetas.

El segundo bloque temâtico persigue romper el silencio im-
puesto respecta a la identidad espanola del norte del pais y a la
contribuciön del protectorado espanol en el desarrollo de las in-
fraestructuras, la sanidad, la educaciön, la administracion de

20 Se da la paradoja de que Ibn Azzuz Hakim formé parte, en su calidad de
historiador, de la delegaciôn marroquf que defendiô en 1979 ante el Tribunal
Internacional de Justicia de la Haya la marroquinidad del Sahara.

21 En 2002 dirigiö una carta abierta de ochenta pâginas al rey Juan Carlos I
solicitando la revocaciön del Decreto de expulsiön de los moriscos de 1609, en
consonancia con la publicada en 1992 respecto al Decreto de expulsiön de los ju-
dfos de 1492. En 2006 remitiô una tercera misiva, esta vez dirigida al présidente
del gobierno, José M" Aznar, en la que recordaba los prejuicios creados en torno
a la comunidad musulmana en general y marroquf en particular, frente al trato
dispensado a otros colectivos. Una década después, esta reivindicaciön continua

estando de plena actualidad, ya que el 11 de junio de 2015 el Congreso
espanol aprobaba la ley que otorga la nacionalidad espanola a los sefardfes, des-
cendientes de los judfos que fueron expulsados en 1492, sin hacerla extensible a

los moriscos andalusfes.

160



Historic, cultura y memorias

justicia, la artesama y oficios tradicionales, etc.22, siempre den-
tro del ejercicio de un modelo colonial del que se destaca la
convivencia entre las distintas comunidades23. Esta vision va a

estar muy présente en los recuerdos de la época colonial evoca-
dos por algunos de los escritores que mencionaremos en el si-
guiente apartado.

En cuanto al tercer eje, constituye el medio de expresiön del
mestizaje cultural reflejado en la historia local y en los usos y
costumbres de los habitantes nortenos24. En este âmbito, Ibn
Azzuz Hakim tue uno de los primeras en ocuparse de recupe-
rar la literatura oral, en la que el espaiïol ejercfa, y continua ejer-
ciendo, influencia25. Aunque no han sido publicadas, también
cuenta con traducciones al arabe de algunos escritores espano-
les como La rebeliôn de las masas, de Ortega y Gasset, ademâs de
algunos versos de Juan Ramön Jimenez y de diversos poetas de
la Generaciön del 27, con alguno de los cuales llegö a toincidir
en Madrid y en Tetuän26.

Ademâs de la historia, el periodismo constituyö otro de los
cauces por los que se desarrollö este hispanismo, ya en una se-
gunda generaciön. Es el caso de otro tetuanf, Muhammad Cha-
kor (n. 1937), periodista de la Radio Television Marroquf du-

22 Entre ellas, «La administraciön local de Marruecos antes y después del
Protectorado», Revista de Administraciön Publica, 7 (1952), pp. 261-279; «La safti-
dad espanola en Marruecos», Cuadernos de Estudios Africanos, 22 (1953), pp. 33-
50; «Beneficencia y aeeiön social en Marruecos», Cuadernos de Estudios Africanos,
27 (1954), pp. 21-40 y «La capacitaciön técnico-administrativa de los marroquîes
en la zona jalifiana de Marruecos», Cuadernos de Estudios Africanos, 31 (1955), pp.
27-37; «Una visiön realista del Protectorado de Espana en Marruecos», en:
AA.VV.: Actas del Encuentro Espana-Marruecos. Didlogo y Convivencia. Tetuän:
Asociaciön Tetuän Asmir, 1999, pp. 49-56.

23 Ibn Azzuz Hakim, Muhammad: «Reflexiones y recuerdos de la época del
Protectorado», en: Benlabbah, Fatiha/ Aouad, Oumama (coords.): Espanoles en
Marruecos: 1900-2007. Historia y memoria popular de una convivencia. Rabat: Institute)

de Estudios Hispano-Lusos, 2008, pp. 211-215.
24 Sirvan como ejemplo Retazos de historia espanola en et Earache del siglo XVII.

Tetuän: Imprenta Larache, 1972; Influencia del idioma espanol en el drabe dialectal
de Marruecos. Rabat: Imprenta Litoral, 1976; Apellidos tetuam'es de origen espanol.
Rabat: Imprenta Litoral, 1976; y Aportaciôn espanola a la historia general de Marruecos.

Rabat: Imprenta Aguedal, 1980.
25 Gil, Rodolfo/ Ibn Azzuz, Muhammad: Que por la rosa roja corriö mi sangre.

Estudio y antologia de la literatura oral en Marruecos. Madrid: Instituto hispano-
ärabe de Cultura, 1977; Ibn Azzuz Hakim, Muhammad: Diccionario de supersti-
ciones y initos marroquîes. Madrid: Instituto de Estudios Africanos, Gräficas
Fénix, 1958; Ibn Azzuz Hakim, Muhammad y Gil Grimau, Rodolfo: «Colecciön
de adivinanzas marroquîes», Boletîn de la Asociaciön Espanola de Orientalistas 14:
2 (1978), pp. 187-204, y «Colecciön de adivinanzas marroquîes», Boletîn de la
Asociaciön Espanola de Orientalistas, 15 (1979), pp. 151-167.

26 Los manuscritos formarän parte del fondo de archivo de la Fundaciön
Muhammad Ibn Azzuz Hakim para la Historia y el Desarrollo Cultural, consti-
tuida oficialmente el 4 de mavo de 2015 en Tetuän.

161



Rocfo Velasco de Castro

rante largo tiempo y de la Radio Television Espanola, que fue
director de la Oficina de la Agencia Marroquf de Noticias
(MAP) en Madrid, y asiduo colaborador en diversos medios de
comunicaciön del mundo arabe y occidental. Impulsor del diâ-
logo intercultural e interreligioso a través de su programa de la

Television Espanola y del comité organizador de los Encuentros
Interreligiosos de la Universidad de Alcalâ de Henares del que
forma parte, el escritor ha desarrollado una extensa trayeetoria
como crftico literario y compilador de antologfas dedicadas a la
literatura marroquf de expresiön espanola27, y es miembro fun-
dador de la AEMLE.

Como autor, cuenta con numerosas piezas, entre las que
destacan sus ensayos, relatos y poemas. Al igual que Ibn Azzuz
Hakim, Chakor trata la cuestiôn morisca en La Have y otros relatos.

Latidos del Sur (Madrid: Câlamo, 1992), pero lo hace desde
una nueva perspectiva, al situar la narraeiön en el mundo
actual y abordar la situaeiön de las minorfas que representan los
moriscos y los palestinos. El tftulo de la obra, en el que se alude
de manera simbölica y también literal a la Have de las casas
arrebatadas a ambas colectividades, constituye una buena ima-
gen de la injusticia cometida y de la esperanza que albergaban
en poder volver algun dfa a sus hogares. Esta preocupaciön por
las minorfas enlaza con su obra poética, en la que el tono plural
e integrador del diâlogo interreligioso alcanza su maxima re-
presentacion a través del sufismo, que definfa en los siguientes
términos:

El sufismo es ética, es pureza porque encarna una dura lucha contra

el egofsmo, el odio, la envidia, la soberbia, la codicia, la calumnia, la

hipocresi'a y toda suerte de debilidades. Es un colosal esfuerzo de per-
feccidn y depuraeiön moral y espiritual.28

La tercera gran figura del hispanismo, Muhammad Sibari
(1945-2013), también ejerciö de periodista, ademas de profesor
en el colegio espanol Luis Vives de Larache, su ciudad natal.
Una circunstancia esta ultima que, junto a su formacion en
Literatura en la Universidad de Granada, sirven de eslabön de
enlace con el hispanismo universitario. Al igual que Chakor, fue

17 Chakor, Mohamed/ Lôpez Gorgé, Jacinto (eds.): Antologfa de relatos marro-
qufes en lengna espanola. Granada: Editorial A. Ubago, 1985; Chakor, Mohamed
(ed.): Encuentros literarios: Marruecos-Espaita-lberoamérica. Madrid: CantArabia,
1987; Chakor, Mohamed/ Maci'as, Sergio (eds.): Literatura marroquï en lengua
castellana. Madrid: Magalia, 1996.

28 Bouissef Rekab, Mohamed (ed.): Escritos marroqufes de expresiôn espanola.
El grupo de los 90. Tetuân: Asociaciön Tetuân-Asmir, 1997, p. 44.

162



Historia, cultura y memorias

miembro fundador de la AEMLE y también compartiö con él el
prestigio que gozaba entre los escritores marroqufes en lengua
espanola. De hecho, esta considerado como una de las voces
mäs importantes de esta literatura por la calidad y prolijidad de
su producciön.

Junto con Ibn Azzuz Hakim, son los dos autores mas prolf-
ficos en castellano. A este ultimo le une su vivencia personal del
protectorado espanol, ya que también formö parte de la admi-
nistraciön colonial y tras la independencia, de la administraciön
marroquf. Otro elemento en comün es la vision que ofrecen del
protectorado espanol, del que subrayan la convivencia en medio

de una sociedad plural y tolerante. Sin embargo, a diferen-
cia del tetuanf, Sibari no comenzo a publicar hasta los anos 90.

Entre su amplia producciön, de la que destacarfamos sus
poemarios y sus magnfficos libres de relatos y cuentos, traemos
a colaciön los tftulos vinculados con la etapa colonial. EJ primera

de ellos, que también fue su primera publication, es la nove-
la El caballo (Tanger: Éditions Marocaines et Internationales,
1993), un triangulo amoroso protagonizado por un empleado
de la Companfa Agrfcola del Lucus que sirve al autor para
adentrar al lector en la realidad cotidiana de espanoles y marroqufes

durante el protectorado. Para ello toma como marco espa-
cial Larache, una ciudad que se convertira en un elemento
récurrente en buena parte de sus composiciones. El texto, cuya calidad

literaria fue cuestionada por algunos représentantes del
hispanismo universitario29, révéla las principales caracterfsticas
del estilo de Sibari: su facilidad para trasmitir con gran sencillez
y efectividad escenas de la vida diaria que se entrelazan en una
vision coral de la realidad, ofreciendo desde una optica amable,
no exenta de sus luces y sombras, una radiograffa social de la
época realmente meritoria.

En esta misma Ifnea, otras dos novelas, Juderia de Tetudn
(Madrid: Editorial Lal-La Menana, 1995) y Reguläres de Larache

(Tanger: Éditions Marocaines et Internationales, 1994), comple-
tarfan la trilogfa sobre temâtica colonial. Si en la primera se
abordan las relaciones entre espanoles y marroqufes en la capital

del protectorado, en la segunda, que situa en los anos pre-
vios a la independencia, se ofrece una description de la vida entre

la cabila de Beni Arös y la ciudad de Larache. En los très ca-
sos, Sibari explora con tintes de nostalgia, ternura y sentido del
humor, un tiempo que ha sido vivido en primera persona. Y ese

29 Fue el caso del hispanista fast Said Sabia durante una ponencia recogida
en Bounou, Abdelmounem (coord.): Adas del Colocjuio International de Escritura
Mnrroqni en Lengua Espanola. Fez: Publicaciones de la Facultad de Letras y Cien-
cias Humanas de la Universidad de Fez, 1994, p. 64.

163



Roci'o Velasco de Castro

poso autobiogrâfico se refleja en el ambiente costumbrista de

una época pasada que se anora.
Al igual que Chakor en sus ensayos e Ibn Azzuz Hakim en

su revisionismo histörico, Sibari planteaba el protectorado co-
mo ejemplo de cohabitation e identidad abierta, con un recuer-
do indirecto a la herencia de al-Andalus, que contrastarfa viva-
mente con la realidad de un Marruecos que habria ganado la in-
dependencia, pero en su camino bacia la modernidad habria
perdido su sustrato, ese legado de pluralidad cultural, lingüis-
tica y religiosa.

No obstante, también ofrece la vision menos amable de la
colonizaciön en otra novela, De Larache al cielo (Madrid: Editorial

Lal-La Menana, 2006), centrada en la relaciön entre dos
pesos pesados de la polftica de la época: el lfder de la resistencia
de Yebala, el cherife Raisuni, y el general Fernandez Silvestre.
Los desencuentros de ambos en las postrimerfas del desastre de
Annual servirfan para mostrar las terribles consecuencias que
puede conllevar la falta de entendiniiento y la ceguera provoca-
da por la arrogancia del colonizador.

En sus novelas, Sibari aborda también el drama de la
emigration, otro leitmotiv de la literatura marroquf en castellano.
Pero, a diferencia de otros autores, el destino no es Espana, sino
Gran Bretana. En la primera, La rosa de Xauen (Madrid: Editorial
Lal-La Menana, 1996), planteaba las causas y consecuencias de
aquellos que se han dejado seducir por el Dorado que era en su
momento Londres, ciudad donde transcurre prâcticamente toda
la narration. El contraste entre la gran urbe y la tradicional
Xauen, de reminiscencias histôricas y religiosas bien conocidas
por todos los marroqufes, dibuja una panorâmica tan desolado-
ra como certera de esta realidad.

En su obra pöstuma, Très orillas y dos mares (Tanger: Editorial

Slaiki Frères, 2013), volvfa a retomar la colonizaciön y sus
efectos a través de la evoluciön de la ciudad de Tanger, ciudad
en la que se ubica la trama. Esta ultima cuenta la historia del
tangerino Lutfi Merchani, que trabaja en un barco realizando la
travesfa de Tanger a Gibraltar y entabla una relaciön amorosa
con su comparera de trabajo, una inglesa llamada Mery. El re-
chazo a esta relaciön por parte del padre del protagonista,
quien habria de buscar una mujer musulmana y tangerina para
conseguir la aprobaciön familiar, plantearfa, desde una lectura
literal, la problemâtica de los matrimonios mixtos en Marruecos,

y desde el punto de vista simbölico, los problemas identita-
rios del Marruecos independiente trente a la herencia colonial,
con el Tanger internacional como ejemplo. En este sentido, po-
drfa relacionarse con la sensation de pérdida y decrepitud esce-

164



Historia, cultura y memorias

nificada por Angel Vazquez en el 'l änger de su Juanita Narboni.
Por ultimo, no pueden perderse de vista los acontecimientos
histöricos que se citan en la obra: el cierre de la verja entre
Espana y Gibraltar y las dificultades generadas en Tanger por la
pérdida de su estatuto internacional. Una nueva referencia a la
historia y a sus consecuencias sociales y poh'ticas.

La CONTINUIDAD: hispanistas universitarios y escritores

Entre la primera publicaciön de Ibn Azzuz Hakim, en 1942,

y la primera de Sibari, en 1993, la génesis y el desarrollo del his-
panismo universitario han supuesto un gran revulsivo para la
production literaria en espanol. De hecho, en su reciente reco-
pilaciön sobre bibliografia universitaria en espanol publicada
en Marruecos, el hispanista de la Universidad Ibn Zohr de Agadir,

Mohamed Abrighach, incidfa en algunos de los objetivos ya
senalados en época colonial por Muhammad Ibn Azzuz Hakim:
que el espanol sea considerado una lengua de.investigation en
Marruecos, que se subrayen los logros conseguidos en este âm-
bito y la necesidad e importancia de mantener una estrecha
cooperation cultural con Espana, cuyas investigaciones sobre lo
marroquf constituyen un importante acervo del que se han nu-
trido y continüan nutriéndose muchos hispanistas marroquf-
es30.

Esta vindication del hispanismo universitario marroquf, en-
tendida por Abrighach como "la reparation de una injusticia",
parte de sölidas bases cimentadas por algunos de los profesores
que han formado parte de los ocho departamentos de Lengua y
Literatura Hispänicas existentes en el pais (Rabat, Mohamme-
dia, Tetuân, Nador, Casablanca, Marrakech, Agadir, el Jedida),
a los que habrfa que anadir el de Fez, actualmente desapareci-
do31. Fue precisamente en este ultimo centro en el que tuvo lu-
gar, en noviembre de 1994, el "I Coloquio Internacional Escri-
tura Marroquf en Lengua Espanola", coloquio que ha alcanzado
continuidad hasta nuestros dfas a través de las distintas activi-

30 Abrighach, Mohamed: Ensayo de bibliografia universitaria publicada en lengua

espanola en Marruecos (1957-2010). Rabat: RVB Edition, 2011.
31 La ensenanza del espanol tiene también cabida en otros dos centros: la Es-

cuela Superior del Rev Fahd de Traducciön de Tanger y la École des Sciences de
l'Information (ESI) de Rabat, pero su incidencia en el desarrollo del hispanismo
es l'nfima.

165



Roci'o Velasco de Castro

dades organizadas por el resto de departamentos, dentro y fue-
ra de Marruecos32.

Entre los hispanistas universitarios nortenos, algunos han
seguido la estela de Ibn Azzuz Hakim al dedicarse a cuestiones
histöricas relacionadas con Espana y las relaciones hispano-ma-
rroquies, incluyendo el protectorado. Es el caso del profesor
Mustafa Adila, de la Universidad Abdelmalek Essaadi de
Tetuân33. Otros, como el profesor Ahmed el Gamoun, de la
Universidad Muhammad 1 de Nador, se han decantado por el estu-
dio de la literatura espanola desde una perspectiva comparada
con resultados tan rigurosos como excepcionales por su origi-
nalidad y calidad34, ademäs de contar en su haber con anâlisis
sobre la literatura marroqui' en lengua espaiiola35. Labor esta
ultima que comparte con Said Sabia36 y Abdelatif Limami37.

Un tercer grupo se ha dedicado a la creaciön literaria en es-

panol con los tetuanies Abderrahmân el Fathi y Muhammad
Buissef Rekab como ejemplos mis ilustrativos. El primcro, es-

pecializado en el Siglo de Oro, ademâs de abordar la huella mo-
risca en la literatura espaiiola38, cuenta en su haber con diversos
poemarios, de los que unicamente citamos el primero que se

publico, titulado Triana, imägenes y palabras (Tetuân: Club del
Libro, Universidad Abdelmalek Essaadi, 1998), porque enlaza
con la temâtica andalusi ya mencionada, a la que el autor dedi-
ca los 31 cantos nostâlgicos que componen la obra.

En cuanto a Buissef Rekab (n. 1947), ademâs de ejercer como
docente de lengua espanola, fue miembro fundador de la

32 Véase como ejemplo Achiri, Noureddine/ Baraibar, Âlvaro/ Schmelzer,
Felix K, E. (eds.): Adas del III Congreso Ibero-Africano de Hispanistas. Pamplona:
Servicio de Publicaciones de la Universidad de Navarra, 2015.

33 Adila, Mustapha: Misceldnea Historien Hispano-Marroquù Tetuân: Publicaciones

de la Facultad de Letras y Ciencias Humanas de Tetuân, 2007, y Prensa
espanola en Marruecos: Periodistas y colaboradores. Tetuân: Asociaciôn Tetuân-
Asmir, 2013.

34 Véase como muestra El Gamoun, Ahmed: Lorca y la cultura popular marroqui.

Madrid: Libertarias-Prodhufi, 1995.
35 El Gamoun, Ahmed: «La literatura marroqui de expresiôn espanola: un

imaginario en ciernes», en: Tazi, Aziz (coord.): Adas del Coloqiiio Internacional
Escritura Marroqui en Lengua Espanola II, creaciôn y comparaciôn (1975-2000). Fez:
Servicio de Publicaciones de la Universidad Sidi Muhammad b. Abdallah, 2004,

pp. 151-160.
36 Sabia, Said: «Aproximaciön a la literatura marroqui en lengua espanola»,

Candil, 12 (2012), pp. 309-319.
37 Limami, Abdelatif: «La escritura marroqui en lengua espanola: de los t'un-

dadores a los creadores», Anales. Revista de Estudios lbéricos e lberoamericanos, 3

(2007), pp. 13-28.
38 El Fathi, Abderrahmân: «El mundo morisco en 'Don Quijote de la Man-

cha'», en: Roldân, Fâtima/ Delgado, Mercedes (coords.): Las huellas del Islam.
Huelva: Universidad de Huelva, 2008, pp. 35-72.

166



Historia, cultura y memorias

AEMLE y es autor de varias publicaciones, ademâs de artfculos
y diversos estudios dedicados a la literatura marroquf en len-
gua espanola39. De madré espanola y padre marroquf, su tra-
yectoria personal se funde con la literaria en no pocas ocasio-
nes, como han puesto de manifiesto algunos investigadores40.

Dentro de su obra, destacamos El dédalo de Abdelkrim
(Granada: Port Royal, 2002). Una historia novelada sobre el mito de
la rebeliön rifena contra el Ejército de Africa que marca el inicio
de una temätica colonial a la que el autor se acerca de forma
mäs personal a través de sus recuerdos de infancia en Las ino-
centes oquedndes de Tetuân (Jaén: Editorial Alcalâ, 2010). Unos
recuerdos que, siguiendo la lfnea de Ibn Azzuz Hakim y Sibari,
subrayan la simpatfa entre espanoles y marroqufes en un con-
texto de incertidumbre como eran los Ultimos anos de protecto-
rado41. Esta vision amable se completarfa con la ofrecida por los
cuentos de Pedacitos entranables (Casablanca: Imprenta Serar,
1994), del hispanista y escritor hispano-marroquf Muhammad
Lahchiri, quien relata su infancia en Marruecos y sus vivencias
en el barrio del Principe de Ceuta.

Compârese esta vision con la que ofrece el rifeno Muhammad

Chukri en su autobiograffa novelada publicada en arabe
en dos volûmenes: El pan desnudo (al-Jitbz al-hâfi)42 y Tiempo de

errores (Zaman al-ajtâ')4'. En ellas se describe con un desgarrador
realismo un protectorado vivido desde la marginalidad que su-
pone la pobreza mas absoluta, en la que lo peor de ambos mun-
dos parece condenar al protagonista a una vida de miseria. Dos
caras de una misma moneda con Espana y su protectorado
como referentes no solo espaciales y temporales, también éticos y
culturales.

En medio de estas dos percepciones se sitûan otras dos auto-
biograffas en arabe que traemos a colaciôn por la relevancia que

39 Bouissef (1997), op. cit., y «Literatura marroquf de expresiön espanola»,
en: Molina, César Antonio (coord.): El Espanol en et Mundo: anuario del Instituto
Cervantes. Madrid: Instituto Cervantes, 2005, pp. 153-178.

40 Entre ellos, los de Mangada Carias, Beatriz: «Mohamed Bouissef Rekab y
la literatura marroquf en espaftol», Cuadernos de lnvestigaciôn Filolôgica, 39
(2013), pp. 47-62; El Haddad, Yasmina: «Tetuân en tiempos del Protectorado
espanol: ^nostalgia colonial?: Las inocentes oquedades de Tetndn de Mohamed
Bouissef Rekab», Bolettn Hispdnico Helvético, 26 (otofio 2015), pp. 177-191.

41 Concepto en el que insiste en su ültimo artfculo: Bouissef Rekab,
Muhammad: «Literatura marroquf sobre el protectorado: relaciön entre la colonia y
los autôctonos», Semiosfera: Convergencias y divergences culturales, Segunda Épo-
ca, 2 (2014), pp. 46-81.

42 Chukri, Mohamed: El pan desnudo, trad, de Abdellah Djbilou. Barcelona:
Montesinos, 1982.

43 Chukri, Mohamed: Tiempo de errores, trad, de Karima Hajjaj y Malika
Embarek. Barcelona: Debate, 1995.

167



Rocw Velasco de Castro

suponen para el estudio de la temâtica colonial. La primera, del
conocido escritor y periodista fast Abdelkarim Gallab (1919-
2006), lleva por tftulo Génesis (Sifr al-takwîn, 1996)44, y présenta
la particularidad de que aborda, aunque de manera tangencial,
el nacionalismo politico y la actividad desarrollada por este
ultimo en la zona espanola. La narration incluye, por tanto, algu-
nos apuntes historicos, como los contactos mantenidos con las
autoridades de la II Repüblica espanola en plena guerra civil,
que han sido analizados por Ibn Azzuz Hakim. De nuevo las
memorias personales y su reflejo literario se entrecruzan con el
elemento histörico y con la participaciön espanola en los acon-
tecimientos.

También el transita experimentado por el pais desde su in-
dependencia hasta la configuration del nuevo Estado, con sus
luces y sus sombras, se refleja en la novela El juego del olvido
(Lu'bat al-nisyân, 1986)45 del rabatf Muhammad Berrada (n.
1938), en la que incluso el lenguaje se contagia de esta compleji-
dad al combinar el arabe clâsico con el dialectal. En este senti-
do, podria establecerse una relaciön con las novelas ya apunta-
das de Angel Vazquez (quien también présenta no pocas difi-
cultades por la inclusion del dialectal marroqui), y el simbolis-
mo que adquiere la caida del Tanger internacional en Sibari.

Otro de los temas récurrentes relacionado con el legado
histörico de las relaciones hispano-marroquies es el tema de la in-
migraeiön, a la que se ha hecho referencia al citar la production
de Sibari. En el caso del laraichi Muhammad Akalay (n. 1946),
miembro fundador de la AEMLE ademâs de hispanista que ha
dedicado varios estudios a la influencia arabe en la literatura
espanola, la riqueza de la diversidad cultural prevalece sobre
las dificultades de entendimiento, como muestra en su novela
Entre dos rnundos (Tanger: Asociaciön de Escritores Marroquies
en Lengua Espanola, 2003). Una temâtica en la que incide en su
libro de relatas breves Entre Tanger y Earache (Madrid: Sial/
Casa de Africa, 2006) desde una perspectiva marroqui para rei-
vindicar un Islam tolerante y un Marruecos abierto y plural.

Esta vision dista de la optica en la que se centran otros escritores,

como es el drama de la inmigraeiön ilegal. Es el caso del
hispanista y profesor de la École Normale Supérieure (ENS) de
Tetuân, Ahmed Oubali «Las pateras de la muerte», relata in-
cluido en el recopilatorio Chivos Expiatorios y otros relatos
(Madrid: Editorial Cultiva Libros, 2014). También reflejan esta mis-

44 Ghallab, Abdelkrim: Génesis, trad, de Ângel Gimeno. Madrid: Ediciones
del Oriente y del Mediterrâneo, 2005.

45 Berrada, Mohamed: El juego del olvido, trad, de Beatriz Molina y Maribel
La'zaro. Madrid: Libertarias/Prodhufi, 1993.

168



Historin, cultura y metnorias

ma realidad los ya citados Abderrahmän el Fathi en su poema-
rio Africa en versos mojados (Tetuan: Publicaciones Club del
Libra, Universidad Abdelmalek Essaadi, 2002), y Muhammad
Chakor en el cuento «Las dos orillas, el mar y la muerte» si-
guiendo la lfnea de Rachid Nini en Diario de un ilegal (Yaiv-
miyyât muhâdjir sirrî, 1999)46, una novela de tintes autobiogräfi-
cos donde se narran las experiencias del autor, un inmigrante
clandestino, en Espana.

CONCLUSIONES

De lo expuesto en las h'neas anteriores cabria colegirse que la
contribution de los hispanistas marroquies al desarrollo de una
producciön literaria en castellano résulta innegable. De hecho,
muchos de los hispanistas citados combinan su formaciön
cultural en castellano con su dedicaciön docente y su vocaciön
literaria. En este sentido, convendrfa advertir que, si bien no son
todos los que estân (habrfa que mencionar, entre otros muchos,
a Larbi el Harti y Ahmad Muhammad Megara), si que estân
todos los que son, de algün modo, représentantes de las distintas

tendencias que dentro del hispanismo continuan luchando
por difundir su identidad espanola expresada a través de la es-
cri tura.

En segundo lugar, se subraya la influencia del pasado anda-
lusi y del legado morisco, ya sea como parte consustancial a la
identidad individual o colectiva, o como objeto de estudio por
parte del hispanismo universitario. Dentro de esta vinculaciôn
histörica y cultural con Espana, dos son las temâticas abordadas
con mayor profusion: el protectorado y la inmigraciôn.

Las reminiscencias coloniales continuan présentes en el ima-
ginario colectivo de muchos marroquies, pero adquieren una
connotaciön diferente en estos escritores al fundirse con sus vi-
vencias personales de una época que, en términos générales, se
evoca desde la anoranza. Uno de los motivos es que se trata del
perfodo de infancia y juventud de muchos de ellos, en los que
los juegos, la protection y el cariiïo de la familia y la cordialidad
del vecindario impregnan los recuerdos de una serena nostalgia
por aquella época que se vivfa y desarrollaba en espaiïol. Un
segundo factor séria el extracto social de este grupo. Ibn Azzuz,
Chakor, Sibari, Buissef, Lahrichi, etc., todos ellos procedfan de
familias de clase media o media-alta, que convivfan con otras
familias judfas y espanolas en armonfa. Junto a esta circunstan-

46 Nini, Rachid: Diario de un ilegal, trad, de Gonzalo Fernandez Parrilla. Gua-
darrama: Ediciones del Oriente y del Mediterrdneo, 2002.

169



Rodo Velasco de Castro

cia, la documentaciön histörica sustenta las particularidadcs y
deficiencias que caracterizaron la acciön colonial espanola, cuya
represiön tue mucho menor que la ejercida en zona francesa. Y

un ultimo factor que explicarfa esta vision favorable séria la in-
voluciön que expérimenté el norte del pais tras la independen-
cia hasta el punto de que el legado del colonizador espanol, por
pobre y effmero que fuera, acabé convirtiéndose en la ünica
inversion acometida en la region en casi medio siglo. Por todo
ello, cabrfa afirmarse que la literatura marroquf en lengua espaiïola

es el resultado de la experiencia colonial de Espana en el

norte de Africa.
Son estas peculiaridades las que contribuirfan a entender la

preferencia de los escritores a expresarse fundamentalmente en

prosa, a través de la novela en sus distintas vertientes, los rela-
tos breves y los cuentos. Très géneros que posibilitan aunar la
creaciön literaria, las memorias personales y las reminiscencias
histôricas en un testimonio tan valioso en su forma como en su
fondo.

Estas publicaciones se erigen en un puente de union entre el

pasado y el présente al actuar como una memoria compartida
que nos recuerda que la pluralidad lingüfstica, cultural y reli-
giosa son valores enriquecedores de cualquier sociedad, y que
es mucho mas lo que nos une que lo que nos sépara. Por todo
ello, sölo cabe esperar que el auge experimentado por esta
literatura alcance continuidad, consolide su calidad literaria, y reci-
ba una mayor atenciön y apoyo por parte espanola.

BibuocrafIa

Abrighach, Mohamed: Ensayo de bibliografla universitaria publicada en

lengua espanola en Marruecos <1957-2010). Rabat: RVB Edition, 2011.

Achiri, Noureddine/ Baraibar, Âlvaro/ Schmelzer, Felix K. E. (eds.):
Actas del III Congreso Ibero-Africano de Hispanistas. Pamplona: Servi-
cio de Publicaciones de la Universidad de Navarra, 2015.

Adila, Mustapha: «La obra hispa'nica de Mohammad ibn Azzuz Ha-
kim», en: AA.VV.: Takrlm al-mu'arrij Muhammad ibn 'Azzüz Haklm

(sitün 1aman min al-baht ft tâ'rïj al- Magrib). TitwSn: Mansurât Titä-
win Asmîr, 2003, pp. 93-99.

— Misceldnea Histôrica Hispano-MarroquC Tetuân: Publicaciones de la
Facultad de Letras y Ciencias Flumanas de Tetuân, 2007.

170



Historici, cultura y memorias

— Prensa espanola en Marruecos: Periodistas y colaboradores. Tetuân: Aso-
ciaciön Tetuân-Asmir, 2013.

Akalay, Mohamed: Entre dos mundos. Tanger: Asociaciön de Escritores

Marroqufes en Lengua Espanola (AEMLE), 2003.

— Entre Tdnger y Earache. Madrid: Sial/Casa de Africa, 2006.

Arno, Mercedes del/ Marsâ, Juan/ Ortega, Rafael: Escritores marroqufes

contempordneos. Jaén: Editorial Alcalâ, 2009.

Amo, Mercedes del: «La traducciôn al espaiïol de la literatura marro-
quf escrita en arabe (1940-2009)», Miscelânea de estudios Arabes y
Hebrnicos. Secciôn Arabe-Islam, 59 (2010), pp. 239-257.

Barouki, Abdelali: Bibliografi'n de autores y textos Uterarios marroqufes tra-
ducidos al espaiïol. Rabat: Ministerio de Cultura, 2012.

Bennani, Aziza: Catdlogo de las obras del historiador Ibn Azzuz Hakim

(1942-1997). Tetuan: Dispress, 1997

Berrada, Mohamed: El juego del olvido, trad, de Beatriz Molina y Mari-
bel La'zaro. Madrid: Libertarias/Prodhufi, 1993.

Bouissef Rekab, Mohamed (ed.): Escritos marroqufes de expresiôn espa-
iïola. El grupo de los 90. Tetuân: Tetuân-Asmir, 1997.

— El dédalo de Abdelkrim. Granada: Port Royal, 2002.

— «Literatura marroquf de expresiôn espanola», en: Molina, César
Antonio (coord.): El Espaiïol en el Mundo: anuario del Instituto Cervantes.

Madrid: Instituto Cervantes, 2005, pp. 153-178.

— Las inocentes oquedades de Tetudn. Jaén: Editorial Alcalâ, 2010.

— «Literatura marroquf sobre el protectorado: relaciôn entre la colonia

y los autôctonos», Semiosfera: Convergencias y divergences culturales.

Segunda Época, 2 (2014), pp. 46-81.

Bounou, Abdelmounem (coord.): Actos del Coloquio Internacional de Es-

critura Marroquf en Lengua Espanola. Fez: Publicaciones de la Facul-
tad de Letras y Ciencias Humanas de la Universidad de Fez, 1994.

Cerezales, Marta/ Moreta, Miguel Angel/ Silva, Lorenzo: La puerta de

los vientos. Narradores marroqufes contempordneos. Barcelona: Destino,
2004.

Chakor, Mohamed/ Lôpez Gorgé, Jacinto (eds.): Antologfa de relatos

marroqufes en lengua espanola. Granada: Editorial A. Ubago, 1985.

Chakor, Mohamed (ed.): Encuentros Uterarios: Marruecos-Espafia-lbero-
américa. Madrid: CantArabia, 1987.

— La Have y otros relatos. Latidos del Sur. Madrid: Câlamo, 1992.

— / Macfas, Sergio: Literatura marroquf en lengua castellana. Madrid:
Magalia, 1996.

Chukri, Mohamed: El pan desnudo, trad, de Abdellah Djbilou. Barce¬

lona: Montesinos, 1982.

171



Roct'o Velasco de Castro

— Tiempo de errores, trad, de Karima Hajjaj y Malika Embarek. Barce¬

lona: Debate, 1995.

El Fathi, Abderrahmân: Triana, imdgenes y palabras. Tetuân: Club del

Libro, Universidad Abdelmalek Essaadi, 1998.

— Africa en versos mojados. Tetuân: Publicaciones Club del Libro, Uni¬

versidad Abdelmalek Essaadi, 2002.

— «El mundo morisco en 'Don Quijote de la Mancha1», en: Roldân,
Fâtima/ Delgado, Mercedes (coords.): Las huellas del Islam. Huelva:
Universidad de Huelva, 2008, pp. 35-72.

Fernandez Görna, Paloma (ed.): Arrivar a la Bahia. Encuentro de poetas.

Algeciras: Junta de Andaluci'a, 2000.

Fernândez Parrilla, Gonzalo/ Montoro Murillo, Rosario: El Magreb y
Europa: literatura y traduction. Toledo: Universidad de Castilla-La
Mancha, 2000.

Fernandez Parrilla, Gonzalo: La literatura marroqut contempordnea: la no-

vela y la critica literaria. Cuenca: Ediciones de la Universidad de

Castilla-La Mancha, 2006.

— «La formaciôn del canon literario. Literatura e Historia de la Litera¬

tura en Marruecos», Anaquel de estudios drabes, 20 (2009), pp. 83-96.

Gahete, Manuel/ Limami, Abdelatif/ Sarria, José/ Megara, Ahmed/
Tazi, Aziz (eds.): Calle del agua: antologia de la literatura hispano-

magrebtcontempordnea. Madrid: Sial, 2008.

El Gamoun, Ahmed: Lorca y la cultura popular marroqut. Madrid: Liber-
tarias-Prodhufi, 1995.

— «La literatura marroquf de expresiön espanola: un imaginario en

ciernes», en: Tazi, Aziz (coord.): Adas del Coloquio International
Escritura Marroqut en Lengua Espanola II, creation y comparaciôn
(1975-2000). Fez: Servicio de Publicaciones de la Universidad Sidi
Muhammad b. Abdallah, 2004, pp. 151-160.

Ghallab, Abdelkrim: Genesis, trad, de Ângel Gimeno. Madrid: Edicio¬

nes del Oriente y del Mediterrâneo, 2005.

Gil, Rodolfo/ Ibn Azzuz, Muhammad: Que por la rosa roja corriô mi

sangre. Estudio y antologia de la literatura oral en Marruecos. Madrid:
Institute hispano-ärabe de Cultura, 1977.

Gil Grimau, Rodolfo: La frontera sur de al-Ândalus. Estudios sobre la

Peninsula Ibérica y sus relaciones histôricas con Marruecos. Tetuân:
Asociaciôn Tetuân-Asmir, 2002.

Gonzalbes Busto, Guillermo: Los moriscos en Marruecos. Granada: Mara-
cena, 1990.

El Haddad, Yasmina: «Tetuân en tiempos del Protectorado espanol:
^nostalgia colonial?: Las inocentes oquedades de Tetuân de Mohamed

172



Historic!, cultura y memorias

Bouissef Rekab», Boletin Hispdnico Helvético, 26 (otono 2015), pp.
177-191.

lbn Azzuz Hakim, Muhammad: Rihla por Andalucia. Ceuta: Imprenta
Oiimpia, 1942.

— «La administraciön local de Marruecos antes y después del Pro-
tectorado», Revista de Administraciön Pûblica, 7 (1952), pp. 261-279.

— «La sanidad espanola en Marruecos», Cuadernos de Estudios Africa-
nos, 22 (1953), pp. 33-50.

— «Beneficencia y acciön social en Marruecos», Cuadernos de Estudios

Africanos, 27 (1954), pp. 21-40.

— «La capacitaciön técnico-administrativa de los marroqui'es en la

zona jalifiana de Marruecos», Cuadernos de Estudios Africanos, 31

(1955), pp. 27-37.

— Diccionario de supersticiones y mitos marroquies. Madrid: Institute de

Estudios Africanos, Grâficas Fénix, 1958.

— Retnzos de historia espanola en el Earache del siglo XVIL Tetuân: Im¬

prenta Larache, 1972.

— Influencia del idioma espanol en el drabe dialectal de Marruecos. Rabat:

Imprenta Literal, 1976.

— Apellidos te tuantes de origen espanol. Rabat: Imprenta Literal, 1976.

— El socialismo espanol y el nacionalismo marroqui (de 1900 a 1939). Mâla-

ga: Algazara, 1978.

—/ Gil Grimau, Rodolfo: «Colecciôn de adivinanzas marroqufes»
Boletin de In Asociaciôn Espaiiola de Orientalistas, XIV, 2 (1978), pp.
187-204.

— «Colecciôn de adivinanzas marroqufes», Boletin de la Asociaciôn

Espanola de Orientalistas, 15 (1979), pp. 151-167.

— Uso del idioma espanol en la cancilleria marroqui. Rabat: Imprenta Lite¬

ral, 1979.

— Aportaciôn espanola a la historia general de Marruecos. Rabat: Imprenta
Aguedal, 1980.

— «Una vision realista del Protectorado de Espana en Marruecos», en:

AA.VV.: Actes del Encuentro Espana-Marruecos. Didlogo y Conviven-

cia. Tetuân: Asociaciôn Tetuân Asmir, 1999, pp. 49-56.

— La tragedia de al-Andalus. Carta a S.M. el rey de Espana Don Juan Carlos
1 en pro de la reparaciôn del agravio hecho a los musulmanes andalusies

expulsados de Espana. Tetuân: Dispress, 2002.

— «Reflexiones y recuerdos de la época del Protectorado», en: Ben-

labbah, Fatiha/ Aouad, Oumama (coords.): Espanoles en Marruecos:

1900-2007. Historia y memoria populär de una convivencia. Rabat:

Institute de Estudios Hispano-Lusos, 2008, pp. 211-215.

173



Rocw Velnsco de Castro

Lahchiri, Muhammad: Pedacitos entranables. Casablanca: Imprenta Se-

rar, 1994.

Limami, Abdelatif: «La escritura marroqui' en lengua espanola: de los

fundadores a los creadores», Anales. Revista de Estudios lbéricos e

Iberoamericanos, 3 (2007), pp. 13-28.

Lopez Gorgé, Jacinto (ed.): Nueva antologia de relatos marroquies. Gra¬

nada: Ediciones Port Royal, 1999.

Mangada Canas, Beatriz: «Mohamed Bouissef Rekab y la literatura
marroqui' en espanol», Cuadernos de lnvestigaciôn Filolôgica, 39 (2013),

pp. 47-62.

Martin Corrales, Eloy/ Gonzalez Alcantud, José Antonio: «lntroduc-
ciön», en: Martin Corrales, Eloy/ Gonzalez Alcantud, José Antonio
(eds.): La conferencia de Algeciras en 1906: un banquete colonial. Barcelona:

Bellaterra, 2007, pp. 9-21.

Nini, Rachid: Diario de un ilegal, trad, de Gonzalo Fernândez Parrilla.
Guadarrama: Ediciones del Oriente y del Mediterrâneo, 2002.

Oubali, Ahmed: Chivos Expiatorios y otros relatos. Madrid: Editorial Cul¬

tiva Libros, 2014.

Pérez Beltrân, Carmelo: Entre las dos orillas: literatura marroqui en lengua

espanola. Granada: Universidad de Granada, 2007.

Ramos Lopez, Fernando: Aproximaciôn al relato marroqui en lengua drabe

(1930-1980). Alicante: Universidad, 1998.

Sabia, Said: «Aproximaciôn a la literatura marroqui' en lengua espano¬
la», Candil, 12 (2012), pp. 309-319.

Sibari, Mohamed: El Caballo. Tanger: Editions Marocaines et Internatio¬
nales, 1993.

— Reguläres de Larache. Tanger: Editions Marocaines et Internationales,
1994.

— Juderia de Tetudn. Madrid: Editorial Lal-La Menana, 1995.

— La rosa de Xauen. Madrid: Editorial Lal-La Menana, 1996.

— De Larache al Cielo. Madrid: Editorial Lal-La Menana, 2006.

— Très orillas y dos mares. Tanger: Hermanos Slaiki, 2013.

Velasco de Castro, Roci'o: «Las relacioncs hispano-marroqui'es: fronte-

ras geogrâficas e ideolögicas y su ambivalente papel en la Histo-
ria», en: Delgado Larios, Almudena (coord.)/ Aubert, Paul (estudio
introduetorio): Conflictos y cicatrices: fronteras y migraciones en el

mundo hispdnico. Madrid: Dykinson, 2014, pp. 183-204.

— «Una lectura conciliadora de las relaciones hispano-marroqui'es:
Muhammad Ibn Azzuz Hakim y su aportaeiön al diâlogo intercul-
tural», Historia Autcmoma Online, 29 (otono 2012), pp. 25-35.

174



Historia, cultura y memorias

Vincent, Bernard: «Comprender el mito hornachero», Revista de Estu-
dios Extremefios, LXIX, 2 (2013), pp. 965-976.

Ybarra Enriquez de la Orden, Concepciön: Espaiïn y la descolonizacicm

del Magreb. Rivalidad hispano-francesa en Marruecos (1951-1961).
Madrid: UNED, 1998.

175




	Historia, cultura y memorias : presencia y significación del legado español en la literatura marroquí contemporánea

