
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2015)

Heft: 26

Artikel: Marruecos / España en la narrativa española contemporánea

Autor: Abrighach, Mohamed

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047224

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047224
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marruecos/Espana en la narrativa espanola
contemporânea

Mohamed Abrighach Universidad Ibnou Zohr, Agadir

Introducciön

Es lugar comiin afirmar que la historia cultural, poh'tica, lin-
güi'stica e incluso sentimental de Espana esta realmente vincu-
lada a la de Marruecos e inversamente porque las relaciones
que sendos paises entablan antano y hogano marcan en parte
su vocaciön mediterränea y su identidad plural. Tal parentesco
se vio obviamente condicionado por los avatares de la praxis
histörica, la vecindad geogrâfica y la migraciôn humana crean-
do, por consecuencia, a imagen y semejanza de lo ocurrido en
toda la cuenca del Mare Nostrum, puentes de diâlogo intercul-
tural y espacios de memoria comün, que siguen siendo todavfa
realidad objetiva, dificil de someter a ostracismo en nombre de
supuestas esencias patrias occidentales u orientales, propias de
la lögica de la confrontaciön.

Esta singular interacciôn dio lugar, entre otros fenömenos de
hibridaciön cultural, a un imaginario literario hispano-marro-
quf de triple dimension: la literatura espanola de tema marro-
quf, la literatura marroqui de expresiön espanola y la reciente
escritura migrante. Constituye, por asf decir, una especie de
"nueva aljamia literaria" (Abrighach 2009: 37) que vuelve a ha-
blar de moros y cristianos, de marroquies y espanoles, siendo,
por ello, un visible encuentro entre Marruecos y Espana a tra-
vés del cual se véhicula un discurso tan cruzado como fron-
terizo.

Boletûi Hispcinico Helvético, volumen 26 (otono 2015): 121-151.



Molinmed Abrighach

Este artfculo pretende ser un breve ensayo sobre los motivos
del encuentro hispano-marroquî en la narrativa espanola con-
temporânea. El peso del anâlisis recae sobre la representaciön
que se hace en ella de la alteridad marroquf en la época colonial
y poscolonial. Por eso, y con finalidad encaminada a ofrecer
una perspectiva panoramica, focalizamos la atenciön sobre
varias figuras literarias pertenecientes a épocas diferentes y que
consideramos bien poco estudiadas, bien olvidadas en la narrativa

hispano-marroquf1 del siglo XX: Benito Pérez Galdös y su
discurso hispano-semftico, la labor intercultural desempenada
por la cuentista Dora Bacaicoa Arnâiz en la época del Protecto-
rado, y la reciente escritura migrante y su peculiar exégesis de
la identidad hispano-marroquf.

1. Benito Pérez Galdös y el discurso hispano-marroqu!

En uno de sus ultimos libros en que cuestiona la supuesta
existencia de una profunda influencia del Islam en la cultura
espanola, el arabista Seraffn Fanjul enmarca la figura de Galdös
dentro del orientalismo de los siglos XIX y XX, considerado co-
mo superficial, tan "de guardarropfa" que "de boquilla", amén
de mistificador de la verdad histörica. En su opinion, los moros
y judfos de Tetuân aparecen como si fueran "figurantes de zar-
zuela" (Fanjul 2004: XXII), y el sentimiento de contigiiidad con
lo marroquf, al describir al espaiïol como moro sin chilaba una
vez privado de su lengua y religion, le parece verborrea sin
mâs, impostura poco original y nada averiguable sociolögica e

histöricamente. Lo dnico que hace Galdös es reincidir "en los
töpicos de moda, siguiendo el carril de los românticos y sus
arrebatos a remolque de la novela moruna francesa" {ibid.).

Este capftulo propone una lectura diametralmente opuesta a
la tesis de Seraffn Fanjul. Sin entrar en polémica, me limito a

consignar que el discurso galdosiano hispano-arabe no es nada
esporâdico y tampoco una impostura de mera moda postro-
mäntica. Es una totalidad coherente en que se situa en parte la
reflexion que hizo Galdös sobre el problema de Espana y su
identidad. Reflexion que se articula sobre una doble lectura,

1 Retomo el término literatura hispano-marroquf o hispano-magrebf no para re-
ferirme solamente al conjunto de obras de expresiön castellana publicadas en su
propio pais por marroqui'es o magrebi'es tal como proponen Abdellatif Limami,
Ahmed Mgara, Aziz Tazi, José Sarria y Manuel Gahete en una reciente antol-
ogfa (2011), sino también a la escrita por espanoles sobre Marruecos, en
particular, y el Magreb, en general.

122



Marruecos/Espana en la narrativa espaiïola contemporànea

una de naturaleza multicultural2 de la historia peninsular que le
permite espanolizar el islam, otra es intercultural con respecta a
las relaciones hispano-marroqufes que le lleva a morizar la pro-
pia Espana apropiândose de la alteridad norteafricana que vin-
cula a la familia ibérica en el marco de un parentesco trans-
fronterizo e hibrido; lecturas ambas que habrîa que enmarcar, a
la postre, dentro del pensamiento general galdosiano, fundado
en una estética ecuménica que hace de la diversidad y la liber-
tad de conciencia sus pautas mas fundamentales.

1.1 LECTURA MULTICULTURAL DEL PASADO ESPANOL Y NACIONALI-
ZACIÖN DEL ISLAM

En una entrevista que le hizo el periödico francés Le Siècle, el
25 de abril de 19013, Galdös afirma no creer en la unidad de las
razas latinas, indica sentirse desafecto al esencialismo étnico
pero muy partidario de comunidades unidas por un pragmâti-
co interés comün. Espana es percibida por él como el pais de la
diversidad por antonomasia en razön, primero, de los diferen-
tes componentes locales que la integran, y segundo, de las hue-
llas que dejaron los distintos pueblos que existieren por largo
tiempo en su suelo.

La perspectiva multicultural que se ha puesto de moda en
las ultimas décadas fue asumida por Galdös en su época defen-
diéndola en clave narrativa en no pocas de sus obras. En su ultima

novela, El caballero encantado (2000), explora el pasado de
Espana, revisitando las senas culturales de su identidad asf
como el fondo diverso de su alma ancestral desde la prehistoria
hasta la hora actual. Los dos protagonistas, la Madré con ma-
yuscula y Carlos de Tarsis, se lanzan a unas "peregrinaciones
hispânicas", recorriendo la geograffa mas castellana del pais, al
estilo de los noventayochistas. Al tiempo que admiran el paisaje
y reconocen la cara mas pobre y oscura de Castilla, exploran los
elementos mis atavicos de la raza y de la cultura nacional: citan

2 El término multiculturalisme) que utilizo en este artlculo no se debe confun-
dir con el movimiento ideolögico e intelectual que floreciô principalmente en
Estados Unidos reivindicando en clave esencialista el derecho a la diferencia
étnica, poniendo en cuestiön el ideal de convivencia democrâtica y los valores
universales. Tiene que ver mâs bien con la aceptaciôn de la diversidad y el reco-
nocimiento de la diferencia.

3 Éstas son sus palabras: "Je ne crois guère à l'existence des races latines. En
ce qui concerne l'Espagne, en tout cas, je n'y constate nullement l'unité de la

race. Le peuple espagnol est un agrégat formé des descendants des Carthaginois,

des Romains, des Arabes, des Juifs, des Celtes, des Ibères, des Basques...
[...] je crois aux communautés d'intérêt" (Blanquat 1966: 307).

123



Mohamed Abrighach

los pueblos que poblaron antiguamente la Peninsula, descifran
los vestigios que testimonial! de su presencia y denominan a los
héroes simbölicos de la gesta nacional asf como las obras mas
representativas de los importantes intelectuales espanoles en el
ärea de la historia, la literatura, el arte, la religion, la filosoffa,
etc.

Desde la optica de Galdös, Espaiïa es un crisol de culturas,
lo cual explica utilizando unos de sus lenguajes preferidos, el

simbolo o la alegorfa. Becerro, el aficionado erudito por la ar-
queologia y la genealogfa heräldica del pais, le comunica a Carlos

de Tarsis que tiene en su casa, ya erigida en laboratorio de
averiguaciones histöricas de la raza atâvica hispânica, algunas
hermanas, casi una docena, viviendo con él. Son tan eternas que
cada vez que mueren vuelven en seguida a resucitar. El enigma
en que se envuelven las mentadas figuras se resuelve cuando la
Madré, atrapada entre "fuertes querencias atâvicas" (137), révéla

el valor simbölico de las mismas al ver en ellas la encarnaciön
de las distintas vertientes culturales, dirfase pueblos, que tuvie-
ron existencia en la Peninsula. Se hace constar que las hermanas
pertenecen, en definitiva, a un todo ünico, pero diverso, hetero-
géneo y multicultural: la propia Madré, léase la propia Espaiïa.
La consideraciön del islam espanol que ella hace tiene impronta
"maternai"; es concebido como un descendiente mas de la fami-
lia nacional, a pie de igualdad con los demâs hijos, sin preferences,

ni exclusiones. Hecho que asume con no menos orgullo y
admiraciön lamentando con tristeza intima el sino trägico de
Almanzor, uno de los reyes moros mâs conocidos de Al-Ânda-
lus. Recojo algunas palabras de la Madré porque resumen, a la
perfecciön y sin desperdicios, la vision de Galdös sobre lo semi-
tico y el lugar que desempena este ultimo dentro de la historia
patria:

—Estamos, hijo mîo, en el escenario de la batalla formidable que los

Reyes Catdlicos de Leôn y de Navarra y el conde de Castilla dieron y

ganaron al pobre Almanzor; al grande Almanzor debo decir, pues le

tengo por uno de los mâs ilustres guerreros y politicos que han nacido

en estas tierras. En esta parte de suelo que ahora pisamos le vi cai'do en

tierra, invocando con acento tristfsimo a su Alâ y quejândose de que le

desamparase en la ruda pelea [...]. Era hombre de elevados sentimien-

tos y de altas miras... En la huida le llevaron a cuevas los suyos con

todo el cuidado y miramientos que por su grandeza mereci'a. Con los

restos de su ejército tomö el caudillo la vuelta de Almazân; de allf fue a

Barahona, y de Barahona a Medinaceli, donde acabô sus dfas gloriosos
[...]. Yo le lloré, como lloraba en igual caso a los mejores entre los mfos

124



Marruecos/Espana en la narrativa espanola contempordnea

[...]. Y pasados anos novecientos desde aquella fecha..., calcula tu, hijo
mlo, lo que ha llovido desde 1002 acâ [...], veo en mi raza confundida
las grandezas ârabes con las ibéricas, asf en la guerra como en la polîtica

y en las artes, y aspiro a mantener fraternidad con los que fueron mis

conquistadores y luego mis conquistados... Tu no comprenderâs esto.

Tienes cerebro revestido de telaranas, obra lenta de los altercados reli-

giosos en siglos y siglos... Pues yo te digo ahora, que te pasmes y pas-
mândote vayas aprendiendo, que toda guerra que mis hijos traben con

gente mora, me parece guerra civil. (235-236)

La Madré no efectûa una excomulgaciön satânica del islam
espanol en asunciôn de la tesis del Padre Mariana y de la pro-
pia Real Academia de la Historia; no se realiza, si se quieren
otros términos, su expulsion en razön de su extranjerfa oriental,
sino su inequfvoca nacionalizaciôn en tanto que entidad intrfn-
secamente ibérica. La figura de Almanzor actüa aquf de metoni-
mia de todo lo muslfmico. Sin omitir resaltar su suerte trâgica,
fruto de su derrota por los Reyes Catölicos y demäs condes cas-
tellanos, se le profesa indiscutible simpatfa laudando varios de
sus peculiares valores asf como sus elevados sentimientos, y
por muy oriental que fuese en su invocaciön de Alâ, es una
figura que deja de ser excéntrica o forânea. Si la Real Academia
de la Historia, tal como senala José Alvarez Junco, excluye de
su mitologfa nacionalista a los reyes musulmanes, "invasores
extranjeros" (2001: 81), Galdös hace lo contrario puesto que in-
cluye a uno de ellos de todo punto haciendo de él un compo-
nente singular del homo hispanicus. Espanolizaciön que es, al fin
de cuentas, un reconocimiento de la interculturalidad ibero-âra-
be; lo espanol y lo aräbigo son dos sustratos que se conjugan en
el marco de un tronco comûn, propio no de la antibiosis a la
Seraffn Fanjul, sino de la simbiosis y del parentesco filial.

La "mesticidad celtfbero-moruna" (Pérez Galdös 1995: 109)
o hispano-muslfmica es puesta de realce por Galdös en el constante

desbroce lingüfstico-histörico al que somete los nombres
propios de sus personajes, como es costumbre en su técnica
narrativa, revelando las rafces mâs intimas y ancestrales que en-
cierran taies apelaciones en expresiön de su diversidad étnica y
cultural.

Becerro, "el gran erudito" y "el evocador de la historia" (Pérez

Galdös 2000: 297), es el que acomete la descodificaciön lin-
güfstico-histörica del nombre completo del protagonista, Carlos
Tarsis Suârez de Almondar, Marqués de Mudarra, Conde de
Zorita de los Canes. Segun él, estos apellidos demuestran lo
rancio que es el abolengo del caballero encantado, escindido en-

125



Mohamed Abrighach

tre dos pertenencias, una propiamente cristiana, la parte pater-
na, y otra islâmica, la materna. Carlos de Tarsis viene "en lînea
directa de Tarsis, hijo de Tubal, nieto de Japhet y biznieto del
patriarca y curda Noé" (82), mientras que Sudrez de Almondar es
de procedencia semftica: "El Sudrez viene de Suero, y el Suero de
Asur, nombre semftico sin duda, De Almondar es corruptela del
arabe Abo l'Mondar, que quiere decir Hijo del Victorioso" (83).
Ambos tienen una descendencia similar por pertenecer a una
misma genealogfa: el patriarca Noé, porque, como corrobora a

renglôn seguido, "reunidos y entramados estos nombrachos
con el Tarsis, resultaban en una pieza de las claras estirpes de
Sem y Japhet, hijos del excelentfsimo patriarca Noé" (ibid.).

Avanzando mas en su pesquisa arqueolögica sobre el linaje
en cuestiön, el propio Becerro élucida que el titulo de Mudarra,
uno de los mas gloriosos de Castilla que detenta el protagonis-
ta, tiene una génesis islâmica. La palabra Mudarra se enlaza con
una etimologia arabe, Mutaffar, esto es, Vengador, si bien otros lo
asimilan a Amenaya y Benaya, que es como decir Ben Yahia, o

Hijo de Juan. Su parentesco familiar proviene asimismo del ma-
trimonio mixto hispano-musulman contrafdo entre Gonzalo de
Gustios, padre de los famosos Infantes de Lara, y Axa, la her-
mana de Almanzor. Gonzalo fue mandado por el rey cristiano
Ruy Velazquez a Almanzor, entonces rey de Cördoba, para que
le matase, pero en vez de ejecutarle, se apiadö de él y le metid
sölo en prisiön. Durante su cautiverio, se enamorö de él la men-
cionada hermana del rey moro, amor que coronarfa con el naci-
miento de un hijo, el primer Mudarra, "un dichoso injerto de
las ramas de Cristo y Mahoma" (92) que, criado para ser héroe

y con toda la fiereza de los Laras de Salas, vengö a sus herma-
nos y mereciö los honores de un romancero figurando entre los
mâs altos caballeros de Castilla. El origen mestizo de Carlos de
Tarsis va, a todas luces, en oposiciön a la version puramente
cristiana y latina que da el Padre Mariana al vincular el origen
de Espana con Tübal, hijo de Jafet, considerado como "el
primer nombre que vino a Espana y el fundador de la gente espa-
iïola y su valeroso imperio" (Alvarez Junco 2001: 58). Es éste el

epitome de la version mâs conservadora y oficial de la historio-
graffa del siglo XIX que desmitifica aquf Galdös.

Huelga senalar que la nacionalizaciôn galdosiana del islam
se inicia muy temprano, no es tfpica de las obras de su ultima
etapa. En Àngel Guerra (1891) hace una lectura multicultural del
espacio urbano de Toledo, precisamente en el capftulo III de la
segunda parte, titulado "Dias toledanos". El sabio canônigo Pa-
lomeque no excluye el componente sarraceno de la arquitectura
de la ciudad; cita algunos de sus monumentos como las torres

126



Marruecos/Espana en la narrativa espanola contempordnea

de estilo mudéjar y los alcâzares, recuerda también a algunos
de los artifices de los mismos como el tal "morazo llamado Al-
mamum Ebn Dziunum" (92) y reconoce la magnificencia artfsti-
ca que encierran en su interior. Mas aun, confiesa descubrir en
medio de las ruinas provocadas por el vandalismo toda una sérié

de piezas de abolengo morisco relacionadas todas con el arte
decorativo con yeso como el intrado, el almarbate, las alfardas, los
aliceres, la allwraca, el mocârabe, etc. (91), que él mismo se encar-
ga de almacenar en el museo montado en su casa a efectos de
conservar la plural memoria histörica de la naciön.

A mi ver, la nacionalizaciön del islam espanol halla su real
filiation en la tradition del pensamiento liberal decimonönico,
y en especial el que tenia entronque con la minorfa de los ara-
bistas y hebraîstas. Lo que en Galdös se enfoca desde la sensibi-
lidad literaria, aunque no con exhaustivo desarrollo argumentative

en la narration, se somete por parte del gremio arabista a
anâlisis cientffico y erudito en el marco, por un lado, de la

exploration de las huellas esclarecedoras de la historia patria y
su cultura, y por otro, de una lectura nueva y renovadora del
pasado espanol medieval4. La originalidad de Galdös estriba en

que su interpretaeiön multicultural del islam espanol se inserta
en el ämbito de un pensamiento universal y posmoderno, basa-
do en un acusado ecumenismo religioso y filosöfico. Éste es el
tema del capitulo que sigue a continuaciön.

1.2 PARENTESCO HISPANO-MARROQUl Y MOR1ZACIÖN DE ESPANA

Cuando la Espana oficial y no oficial clamaba, ya por el idea-
rio de la hispanidad, ya por la vocaciön europea/ europefsta de
Espana poniendo en sordina, con desprecio unas veces, con in-
diferencia otras, el islam interior y el oriente doméstico, Galdös
emprende una supuesta morizacion, léase africanizaciön, de la
misma Espana haciendo tal vez suyo el fatidico töpico de "Africa

empieza en los Pirineos" y desmitificando, por ende, toda
una mitologfa que se fundö en la aversion histörica a lo islâmi-
co. Morizacion que le permite, en paralelo, superar la tradiciön
romântica y posromântico-modernista que no se cansaba de

4 Se recomienda al lector el libro Orientalismo y nacionalismo espanol. Estudios
drabes y hebreos en la Universidad de Madrid (1843-1868) (Madrid, Instituto Antonio

de Nebrija de Estudios sobre la Universidad, Universidad Carlos III, 2000),
de Aurora Rivière Gömez, una importante referencia en este tema porque en él

se estudia la trascendencia de los estudios arâbigos y hebraicos para el conoci-
miento de la historia de Espana y la consecuente imposibilidad de entenderla si
se excluye o expulsa el sustrato oriental habida cuenta de su influencia material
en las letras, las artes y las costumbres peninsulares.

127



Mohamed Abrighach

orientalizar el oriente. Resultado: una vision vanguardista en su
época sobre el problema de Espana y el enfoque de la alteridad
mora en el marco de las relaciones hispano-marroqufes. Anticipa,

ademâs, la tesis de Américo Castro asf como el töpico de la
hermandad hispano-arabe que erigiria Espana en eje principal
de su polftica colonial en el Marruecos del Protectorado, amén
de los recientes marcadores genéticos. Entonces, ,-cuâl es el pa-
rentesco hispano-marroquf del que habla Galdös y en que con-
sisten sus senas mas fundamentales?

Segün expresa Santiuste en Carlos VI en la Rdpita (1995), el
Estrecho de Gibraltar no configura una muralla de separaciön
entre los dos continentes, Africa y Europa, sino una especie de
frontera liquida; "debian estar menos separados Mogreb El
Andalus y Mogreb-el-Aksâ" (58) porque estân tan enlazados
entre si que desde Tanger se ven sin problemas no pocos de los
pueblos ibéricos como Tarifa, Conil y el Cabo Trafalgar (58).
Otro tanto expresa un personaje en Aita Tettauen pero con len-
guaje trufado de connotaciones amorosas: "El bravo mar que
entre ellos corre no los enemista y sépara, sino mas bien los une
y acaricia, besando ambas orillas con alternados ösculos, cam-
biando entre una y otra signos de paz y amor" (1905: 34)

Similar pensamiento se detalla en boca del sagaz Ansürez en
la primera parte de esta ultima novela a contracorriente de la
euforia general beligerante y anti-marroquf que se respiraba a

ultranza en toda Espana en vfsperas de la declaraciön, primero,
y preparaciön, después, de la Guerra de Africa de 1860. Segün
el celtibero, las diferencias entre marroqufes y espanoles no son
tan profundas; no las condiciona la religion, la lengua y las cos-
tumbres, son fruto de puras coyunturas de forma, dirfase
superficiales, como lo es la moda en el caso del espanol que
exagéra su tendencia a cambiar llevado "por el delirio de varie-
dad", y el primitivismo en el caso del marroquf que no presta
trascendencia a la evoluciôn en las prâcticas sociales y consue-
tudinarias, no por aversion a la civilizaciön sino por constituir
su forma peculiar de ser. Lo trascendental, en todo caso, es que
la civilizaciön no esta supeditada al concepto de evoluciôn o
involuciön, sino mis bien a respetar los valores universales de
la bondad humana y la tolerancia, amén de hacer buenas leyes
y cumplirlas.

Entre espanoles y marroqufes existen arraigados lazos de
hermandad, que encarnan un evidente parentesco familiar.
Segün Ansürez siempre, "el moro y el espanol son mâs hermanos
de lo que parece. Quiten un poco de religion, quiten otro poco
de la lengua, y el parentesco y aire de familia saltan a los ojos.
iQué es el moro mâs que un espanol mahometano? cuantos

128



Marruecos/Espana en la narrativa espanola contempordnea

espanoles vemos que son moros con disfraz de cristianos?" (17).
Observaciôn que se réitéra con no poca insistencia hablando de
afinidad en virtud de lo que el narrador llama la "querencia por
la comparaciôn". De parte espanola, Santiuste indica, por un la-
do, que vefa en el cristiano encontrado ya muerto en plena bata-
11a "al prôjimo, el hermano" (107), y por otro, que "las dos pa-
trias, las dos religiones, son semejantes" (27). No se le olvida
tampoco mencionar el componente judfo considerando las très
religiones como "très razas afines" (302) y "hermanas" (1995: 8).
De parte marroquf, El-Nasiry piensa que la guerra desencade-
nada entre Espana y Marruecos es una contienda "entre dos
pueblos hermanos" (76). Pese a que son los espanoles los pri-
meros en declarar la guerra, no encuentra inconveniente en ca-
racterizarles de "aborrecidos hermanos", anadiendo en seguida,
suavizando su apreciaciön, los calificativos de "los de la otra
banda, los hijos del Mogreb El Andalus" (1905: 190). A su pare-
cer, entre todos los nacidos "existe el lazo de la hermandad"
(211), conformemente a lo que contempla el Coran en no pocas
de sus recomendaciones recogidas en varios de sus versi'culos

que se citan en el texto de la narraciôn. Una hermandad com-
partida y asumida sin complejos por ambas partes, cosa que a
mi juicio es inédita, hasta el momento, en las letras espanolas.

La hermandad hispano-marroqui la funda nuestro escritor
canario sobre cuatro paramétras distintos pero complementa-
rios: el fenotfpico, el histôrico, el cultural y el politico. No es
este el espacio para analizar con detalle cada uno de estos as-
pectos, por lo que me veo obligado a conformarme en exclusi-
va, a guisa de ilustraciön hermenéutica, a las dos primeras cate-
gorfas5.

La primera de ellas relativa a lo fenotfpico se manifiesta, se-
gün Galdôs, en los aspectos relacionados con la fisonomfa ffsica

y los comportamientos reactivos que acontecen en las relaciones
sociales y pfiblicas con el prôjimo. La semejanza fenotfpica es
tal que con un mero cambio en el vestir y hablando el espanol,
el marroquf puede pasar por espanol dando lugar a una perfecta

confusion de pueblos.
Por consiguiente, no tiene trazas de extraiïar la tendencia

galdosiana a proyectar en sus personajes ibéricos muchos de los

rasgos ffsicos arâbigos, de indudable impronta mediterrânea u
oriental tales como el color de la piel, el grosor de los labios, la
robustez ffsica, la agilidad de movimiento, etc. La existencia de

5 Un anâlisis detallado de las cuatro categorias en que se manifiesta la
hermandad hispano-marroqui lo haré en un capftulo sobre Galdôs en un libro que
estâ en preparaciôn y saldrd el prôximo 2016 con el prévisible titulo de Encuen-
tros hispano-marroc]ut'es en In narrativa espanola contempordnea.

129



Mohamed Abrighach

este tipo de personajes podrfa resultar misteriosa, a veces nada
comprensible en obras que no tienen trasfondo marroquf. No
obstante, hallan su lôgica en el marco de la afinidad hispano-
mora que estamos abordando. Los casos abundan y me limito a

traer a colaciön dos ejemplos ilustrativos sacados de dos obras
de diferente ambientaciön. En Aita Tettauen, se considéra a

Alarcön como "un perfecto agareno", "un vecino del Atlas",
"un espanol al rêvés o un mahometano sin bautismo" cuyo per-
fil "de vivaz mirada fija" frunciendo el cefio y apretando los la-
bios, es parecido al de "los caballeros [marroqufesj agiles, de ai-
rosa estampa y de rostro curtido" (1905: 113), que el mismo
Perico intentaba describir desde su tienda de campana. Este

perfil cuadra perfectamente con otro pergenado con analogfa
casi absoluta en Carlos VI de la Rdpita, relativo a otro descendante

de la familia Ansùrez, el llamado Gil, el celtibero del
mar6.

En Espana trdgica (1909), donde las referencias a lo hispano-
marroquf son mfnimas, casi inexistentes, nos sorprende el na-
rrador con la africanizaciön que hace de un personaje tan se-
cundario como Santamarta:

Era Santamarfa un perfecto modelo del tipo ardbigo levantino. Si

vistiera chilaba o albornoz, podrîa creerse que acababa de llegar de la

Meca. Naciö en Elche, oasis que los genios islamitas transportaron de

las faldas del Atlas. Le destetaron con dâtiles, y desde su tierna infancia

aprendiô el Korân de la Libertad, que luego fue ardiente Federalismo.

Su color moreno aceitunado, su barba negra partida, sus labios gruesos,
de un rojo ahumado, hacîan creer a la gente que el simpâtico Profeta se

paseaba por estos mundos vestido de espanol del siglo XIX. (76)

En el aspecto histörico, el parentesco se torna mâs que
evidente en razôn de la real memoria comdn que la misma historia
fue forjando con el tiempo. El enfoque que nos hace Galdôs de
la Guerra de Africa empalmando, como es costumbre en él,
présente y pasado, se enmarca dentro de lo que podrfamos llamar,
en palabras de Martinez Montâvez, "la dificultad que encuentra

6 Lo describe asf: "Mi hermano Gil es agudo como el hambre, vivo como la
pölvora, de rostro muy moreno, el labio un poco grueso, los ojos como endri-
nas. Con un gorro cncarnado, unas bragas azules, chaquetôn y balandrân con
botones de moneditas y adorno dorado, se hace empaque como el de esos grie-
gos o turcos que vemos en los muelles de Marsella, o Génova. En los puertos
levantinos aprendiô [...] a mascullar la lengua turquesa o tunecina que habla
toda la pillerfa marinera del Mediterrâneo" (188).

130



Marruecos/Espana en la narrativa espafiola contemporânea

el espanol para plantear una problemâtica arâbiga sin plantear,
en realidad, una problemâtica hispânica" (1976-1977: 41).

Por cierto, la Guerra de Africa fue un verdadero desencuen-
tro hispano-marroquf. La criticö Galdös en clave pacifista po-
niendo de manifiesto con ironfa tan cervantina su torpe impe-
rialismo casero asf como el delirio quijotesco con que se hizo,
amén del espfritu de reconquista medieval que le dio impulso.
Pero fue una contienda sui generis; no se hizo enfrentândose con
una naciön enemiga con vocaciön realmente hegemönica, sino
contra un pais muy cercano que estaba en fase de desintegra-
ciön polftica y de fragilidad econömica y con el cual se habfa
tejido durante la historia una fuerte y continua relacion. No fue
una guerra entre dos naciones, sino mas bien una "guerra civil"
entre hermanos, esto es, un encuentro en que las dos partes se
volvieron a reconocer, encontrando una parte de si mismas, un
trozo de su historia personal y una sena de su identidad pasa-
da. El Tetuân conquistado por los espaholes fue un espejo que
les devolvfa el pasado andalusf, el islam interior, la tolerancia
entre las très culturas, el judeoespanol, el apego marroquf a lo
andalusf lingûfstica y sentimentalmente, esto es, la vertiente
africana de la historia de Espana.

El hacer Africa para llegar a Tetuân y participar en la guerra
fue el principal objetivo de Santiuste al inicio de su aventura,
pero la ferocidad de la contienda vivida in situ le convence de la

estupidez de la misma. Por pacifismo deserta del escenario de
las batallas, se convierte en moro y después en judfo, vive en el
mismo Tetuân y sus alrededores, estancia que le hace posible
ver y vivir de cerca la realidad cotidiana de la ciudad entrando
en contacta directo con su gente que le recuerda el destino co-
mûn hispano-marroquf, iniciândose asf el descubrimiento de la
hispanidad africana.

Nada mâs acercarse a Tetuân tan herido, ya lejos del fragor
de las armas, es socorrido por algunas mujeres que le hablaban
una lengua que "a espanol le sonö" (1905: 186), esto es, un vivo
judeoespanol que, aunque desaparecido en Espana con la
expulsion de los judfos, se mantiene en su estado auténtico en
el norte de Marruecos y en las principales ciudades imperiales
en que se establecen los sefardfes. Un primer signo hispânico
que ahora actûa de puente entre las dos orillas.

El Tetuân de la época le ayuda a redescubrir, por un lado, al-

gunos aspectos culturales y religiosos de raigambre espafiola
vinculados con el mundo mental de los sefardfes y algunos ma-
rroqufes de estirpe andalusf, y por otro, rasgos de evidente dife-
rencia inexistentes en la misma Espana. Deambulando por
Tetuân, se apercibe el aventurero de "que si moros y judfos se pe-

131



Mohamed Abrighach

leaban por cuestiones de octavos, nunca lo hacfan por motivos
religiosos: sinagogas y mezquitas funcionaban con absoluta in-
dependencia y recfproco respeto de sus venerados ritos" (301).
Tolerancia achacable, segûn su opinion, al hecho de que los sa-
cerdotes tanto musulmanes como hebreos "que prestan servi-
cios en los templos del Islam, eran casados, o disfrutaban la po-
sesiön de mujeres con mas o menos amplitud" (ibid.), en con-
tradicciôn absoluta con la ley del "celibato forzoso" eclesiâstico
que contribuye a la intransigencia al ser una "amputaeiön que
trae el desarrollo de los instintos contrarios al amor: el egofsmo
y la crueldad" (ibid.).

La admiracion de la tolerancia existente en Tetuân es segui-
da por un sentimiento de andar en casa, de recorrer una tierra
tan cercana y pröxima, sin dépaysement. Los habitantes tetuanfes
que conoce son hispano-marroqufes e hibridos de cultura: son
nostâlgicos de su pasado andalusf o sefardf, siguen persévérantes

en utilizar su lengua y en guardar utensilios simbölicos he-
redados de sus antepasados espanoles asf como ciertas mone-
das también espanolas por su valor en plata en particular. El
Hach Ahmed Abeir, originario de Tanger y establecido en
Tetuân, se empena en saludar amablemente en espanol a Santius-
te porque "esta lengua es muy de su agrado, y sabiendo de que
la poseo, en ella se me habla para ejercitarse y no darla a olvi-
do" (1905: 217).

Los personajes sefardfes hacen otro tanto sin escatimar es-
fuerzos en hacer uso, en tanto que sena de identidad, de su lengua

original, el judeoespanol, una mezcla de arabe, hebreo y
espanol, con voces que nos remiten a un espanol arcaico de la
Edad Media, pero que, segun no pocos estudiosos (Denah 1961,
Martinez Ruiz 1977), contiene fuerte recreaciön artfstica por
parte de Galdös en razön de muchas de las expresiones o palabras

que se inventan pero que son inexistentes en el acervo lin-
giii'stico del mismo judeoespanol.

Mohamed Requena hablaba también espanol por su origen
andalusf; gran viajero trotamundos, visitaba continuamente Es-

paiïa y segufa conservando en su casa "las llaves de la que en
Granada ocuparon sus antecesores hasta que Isabel y Fernando
[...] les arrojaron a Boabdil a las playas africanas" (1905: 229). El
sefardf Samuel Riomesta, a imagen y semejanza del resto de los
sefardies, tenfa celosamente guardado en su casa tesoros que
remontaban a épocas remotas, como por ejemplo, "veinte duros
en moneda macuquina espanola, catorce pesetas columnarias",
ademâs de los zarcillos de noche que "eran de filigre de Cordoba"

(206). Baruc Nehama, similar judfo de no menos alcurnia,
tiene muy asumido su pasado sefardf en Espana, lo remémora

132



Marruecos/Espana en la narrativa espanola contemporânea

con viva nostalgia porque, pese a la expulsion que recayö en su
familia, sigue aferrado a sus origenes con una exhibiciön orgu-
llosa de su parentesco hispano-andalusi. Afirma tener como
descendiente al "senor Gonzalo de Cördoba" (1995: 28) y que
su antiguo padre es descendiente de la familia de los Acevedos,
"con quienes tuvo parentesco el que llamâis don Cristöfono
Colon, primer catador de vuestra Américas de cacia Poniente"
(29).

Samuel Riomesta déclara que "los judios o no tienen patria,
o tienen dos, la que ahora les alberga y la tradicional: esta es

Espana" (1905: 225). Una doble nacionalidad que asumen sin
rencor porque, pese al calvario que sufrieron, siguen viendo a
su patria tradicional con amistad, respeto y amor. La misma
simpatfa pro-espanola la alberga el propio Mohamed Requena,
lamentando ademâs que la guerra le impidiese verse con su
antiguo y cortés amigo, llamado el "chej" espanol, el general Ros
de Olano a quien habfa conocido con anterioridad en la propia
Ceuta.

La concepciön galdosiana de las relaciones hispano-marro-
quies esta supeditada a su enfoque multicultural del pasado y
en perfecta sintonfa también con el pensamiento ecuménico y
cosmopolita que fue defendiendo en toda su obra tal como
argumenté con pertinacia José Schraibman (2001). La diversidad
es un Camino mäs seguro hacia la unidad cosmopolita, el con-
jugar a la par lo uno y lo diverso es el sfmbolo de la tolerancia,
y por eso, del futuro, una mäs que cabal garantia para la rege-
neraciön de las naciones y de su progreso, esto es, la expresiön
de la modernidad de Benito Pérez Galdös y de lo que Salvador
Madariaga llama su "espanolismo universal" (1978).

2. Dora Bacaicoa ArnAiz, narradora hispano-marroqu!
DEL PROTECTORADO

Dora Bacaicoa Arnäiz naciö a mediados de los anos veinte
en Argentina pero casi toda su vida transcurriö en Marruecos,
pais en que creciö, estudiö y trabajö hasta jubilarse en los anos
ochenta para luego establecerse en Malaga, ciudad en que mu-
riö en absoluta silencio en 2001. Aunque Zahora In negra y otros
cuentos (1955) es su ûnica obra publicada de cuentos, "esta con-
siderado como el mäs notable libro de narraciones de tema ma-
rroquf en lengua espanola" (Lopez Garcia 1991: 28), en razdn de
la intima apropiaciön de la alteridad marroquf a la que otorga
protagonismo narrativo y dimension humana auténtica. Su tra-
yectoria vital y artfstica acuna de modo fehaciente su filiaciön

133



Mohamed Abrighach

filo-marroqiri y pudo a su través realizar en la praxis el tôpico
de la "Hermandad hispano-arabe", mera e instrumentalizada
retörica oficial que el régimen franquista enarbolo a la sazön

para justificar su Protectorado en Marruecos y salir del aisla-
miento politico (Algora Weber 1995, Mateo Dieste 2003, Gonzalez

Gonzalez 2007).

2.1 Entre dos culturas: de la gestiön bibliotecaria y cultural
A LA INVESTIGACIÖN CIENTÎFICA

La andadura artfstica de Bacaicoa Arnâiz es diffcilmente
separable de la labor realizada en la difusidn y estudio de la cul-
tura hispano-marroquf. Este trabajo lo llevo a cabo con ilusiön y
perseverancia durante mas de cuatro décadas tanto en la gestion

bibliotecaria/cultural como en la investigaciön en temas
hispano-marroquîes en el campo de la historia y la filologfa.

En 1964 asumiö la direcciôn de la Biblioteca Espanola de Te-
tuân, una de las mejores instituciones tanto en el pais como en
el norte de Marruecos, cargo en que permaneciö hasta 1970.
Convirtiô la biblioteca en un verdadero espacio de irradiaciön
de la cultura tanto de Marruecos como de Espana a través de
conferencias, clases de espanol y de arabe, recitales de rnusica,
certâmenes y recitales de poesi'a con motivo de la Feria Anual
del Libro, organizaciön de exposiciones plâsticas, de numismâ-
tica, ciencias naturales, etnograffa, etc. La instituciön se
transformé asf en un lugar de mucho prestigio cultural en todo el

norte de Marruecos donde se daban cita intelectuales, pintores
y escritores de las dos orillas. Por esta razön, en parecer de Jau-
me Bover, "repasar hoy estas paginas de las Actividades produce
una grata sorpresa y una sana envidia. El nivel de las actividades

que desarrollö la biblioteca antes de que se creara el CCE
fue muy alto" (1992:136).

La labor llevada a cabo en Tetuân la harîa con igual denuedo
en la Biblioteca Espanola de Tanger desde que fue directora de
la misma entre 1971 y 1985, otorgando especial preferencia a la
difusiön de las artes plâsticas y a la feria del libro, segün co-
menta el anterior bibliotecario y archivista Jaume Bover (1992:
133).

Otra vertiente del destino marroquf de Dora Bacaicoa es la
investigaciön cientffica en cuestiones marruecas, en dominios
tan especfficos como la historia y la literatura (Gil Grimau 1982:
113-114), trabajo que compartfa con todos los investigadores del
grupo de Tetuân de la época colonial y también poscolonial. Es

preciso recordar a este propösito que Bacaicoa estaba muy vin-

134



Marruecos/Espana en la narrativa espanola contemporânea

culada con las importantes revistas cienttficas hispano-marro-
qufes de la época: Tamuda, de cuyo consejo de redaction forma-
ba parte dirigiendo la section de bibliograffa, Hespéris-Tamuda,
de la Universidad de Rabat, que guardaba una fructffera cola-
boraciön con los investigadores espanoles que estaban afinca-
dos por razön de trabajo o de investigation en el norte de Ma-
rruecos, y Cuadernos de la Biblioteca Espanola de Tetudn, de la que
fue directora en su primera etapa entre 1964 y 1967. El esfuerzo
desplegado en este sentido se debe entender "como un para-
digma a seguir en la actualidad" (Abrighach 2012: 95) en el con-
texto de las relaciones de cooperation cultural y cientffica entre
los dos orillas.

Sus estudios literarios se destinaron a analizar, en clave de
literatura comparada, los lazos de interculturalidad hispano-
marroquf en algunas obras de autores tan varios como Juan de
Grajales, Ruiz Alarcön, Cervantes y Maria de Zayas, El Conde
Lucanor, etc. Entretanto, el resto de los ensayos lo dedica a la
historiograffa y versa sobre las relaciones hispano-marroqufes y
fue publicado tanto en Tamuda como en Hespéris-Tamuda.

2.2 RECUPERANDO LA TRAD1CIÖN ORAL MARROQUl

Otro acierto literario que da envergadura estética a los
cuentos de Bacaicoa es el recurso a la oralidad y, en particular,
al uso de las leyendas populäres, sacadas del folklore marro-
quf. Por cierto, nuestra escritora se inclina a resaltar los aspec-
tos supersticiosos de la mentalidad social de los marroqufes, en
especial, los ninos y las mujeres. Focaliza su atenciön sobre las
creencias atâvicas, las prâcticas mâgicas y los distintos ritos
que entran dentro de la tradition folklörica de Marruecos: la
creencia en los djins y los poderes irracionales asf como en la
capacidad de los hombres, sobre todo, curanderos, faquires y
tolbas, para influir en los comportamientos de sus semejantes.
De résultas, muchos de sus relatos tienen todas las trazas de

pertenecer al género maravilloso, incluso fantästico. Nos hacen
remontar a la tradition literaria arabe de los cuentos shehreze-
dianos de Las mil y una noches y de tantos otros de la tradition
oral marroquf.

En nuestra opinion, Bacaicoa no recoge estos cuentos populäres

con afän de divulgation, los ficcionaliza en clave literaria
dändoles valor estético, personalidad narrativa y estructura
formai. Ella recoge con conocimiento de causa la mentalidad
popular de los marroqufes, sobre todo sus supersticiones y cos-
tumbres ancestrales que vehiculan tanto las leyendas como el

135



Mohamed Abrighach

imaginario popular. Hace recurso a este componente legenda-
rio en varios cuentos como «El Hagus», «Nocturno de Xauen»,
«El atado» y «El nino dormido».

En el primero, ficcionaliza una leyenda preislâmica de re-
miniscencia pagana y judîo-cristiana por ser una fiesta similar
a la de los Reyes Magos. La leyenda cuenta que, a principios
de enero, los ninos reciben regalos por parte de seres sobrena-
turales. Aquéllos dcben ser, en consecuencia, buenos y no ha-
cer diabluras o maldades en esta época. Entretanto, en el se-
gundo, Bacaicoa se inspira en la leyenda que explica la crea-
ciön de Xauen y, en particular, las fuentes de agua que existen
en la misma ciudad, en la falda de la montana.

En «El atado», hay referencia a los ritos del agua. En el
folklore marroquf, las aguas tienen un valor terapéutico en la me-
dida en que curan los males y ahuyentan a los genios ma-
lignos. La excursion que hace Ahmed a Martil entra dentro de
este contexto legendario. Esta convencido de que meterse en
las aguas del mar lo ayudarä a luchar contra el sortilegio que le
tiene inutilizados el dcseo carnal y la apetencia sexual. Otro
tanto podrâ decirse de «El nino dormido» en que Bacaicoa se
hace eco de una creencia popular, muy corriente entre las mu-
jeres estériles. Estas piensan que tienen adormecido un nino en
su vientre, razön por la cual acuden a cuantas präcticas mägi-
cas o supersticiosas para despertarlo y tener el deseado emba-
razo.

Lo caracterfstico de los cuentos de Bacaicoa es que en ellos
se desdibujan aparatosamente los contornos entre la realidad y
la irrealidad, lo real y lo maravilloso, y a veces entre el sueiïo y
la vigilia. Resultado: una ficciön que se puede enmarcar sin
problema dentro de la örbita del realismo mâgico, el lema que
sera muchos anos después un signo de renovaciôn vanguardis-
ta en la narrativa hispanoamericana.

2.3 HACIA LA DESCRIPCIÖN DEL MARRUECOS AUTÉNTICO

En sintonfa con la sensibilidad poco colonial del grupo que
obraba en torno de las ünicas revistas poéticas de entonces, AI-
Motnmid y Ketama, la cuentfstica de Bacaicoa se aleja del exotis-
mo superficial asf como de la vision ideolögica, bien paterna-
lista, bien colonial de la literatura imperante a la sazön. En con-
traposiciön, la amenidad poética de sus cuentos es maridable
con una comprensiön mas real de los nativos de los que tiene
conocimiento poco esporâdico y mas profundo por su estancia
in situ entre sus lares desde que es niiïa. Su ficciön constituye,

136



MarruecosIEspana en la narrativa espanola contemporànea

con fundamento, "el mejor intento de superar la literatura espa-
nolista de intervenciön y de aproximarse al sentimiento del so-
metido" (Carrasco Gonzalez 2000:152).

En opinion de Lopez Gorgé, Zohora la negra y otros cuentos es

una ficciön puramente marroquf, esto es, "un libro auténtico,
del Marruecos auténtico, de lo auténticamente literario y de lo
auténticamente marroquf" (1956: s.p). Lo es asf, tan contunden-
te, porque, subraya a continuaciön, Dora Bacaicoa pone fin a los
cuentos de Las mil y una noches, a los töpicos y falsedades en su
representation de lo marroquf.

Suscribimos la aseveraciön del poeta melillense para afirmar
que el tratamiento que hace Bacaicoa de la realidad marroquf
no lo hace por puro exotismo y formalidad narrativa; su punto
de partida es la sinceridad en el tratamiento y la profundidad
en el enfoque. La narration de Marruecos y su fascination por
la cultura popular de su gente es tan sustancial que la convier-
ten en una verdadera escritora marroquf. Sorprende el conoci-
miento de causa pero detallado y hondo que ella posee de la
idiosincrasia de nuestro pais. Conocimiento que la ayuda sobre-
manera para ambientar con verosimilitud sus relatos y apre-
hender, con veracidad, las profundidades del alma de los ma-
rroqufes, sobre todo, la de los ninos y las mujeres. Las explora
con maestria desde dentro con ejemplar proximidad emotional
e intelectual, inclusive cultural. Un acierto de fuerte valor ético
en aquellos tiempos coloniales.

En efecto, Bacaicoa tiende a narrar el Marruecos auténtico en
exclusiva, por razones de verosimilitud narrativa y subjetiva
inclination intelectual. Es percibido por ella como el verdadero
Marruecos, o sea, el mas real, profundo y tfpico en que se refle-
jan las concretas e inmaculadas realidades del pais. Por eso, pu-
lulan en sus cuentos curanderos, faquires, djins, por incidir en la
vida cotidiana y mental tanto de los ninos como de las mujeres,
los principales protagonistas de sus narraciones breves. De se-
mejante modo, se hace hincapié en las distintas costumbres re-
lacionadas con las prâcticas supersticiosas o rituales, propias
del mâs tfpico folklore marroquf: romerfas a los morabitos, cul-
to a las cuevas, animismo, creencia en la metamorfosis, fiestas,
preparativos de las bodas, ritos de lavar los muertos y de ente-
rrarlos, müsica de los gnauas, etc. Resultado: una impronta cos-
tumbrista patente a través de la cual nuestra escritora retrata el

pais presentando su diversidad étnica y cultural. El Marruecos
auténtico se torna en epftome de un Marruecos mâgico, maravi-
lloso y, sobre todo, misterioso.

La description sicolögica e interior permite a Bacaicoa des-
cubrir la perception que tienen sus personajes de la vida, condi-

137



Mohamed Abrighach

cionada por la ingenuidad y la mentalidad irracional, de mdole
supersticiosa: creencia en el poder de los diablos, en la eficien-
cia de la magia, de los sortilegios, de la palabra corânica, etc.
Esta inmersiôn en la mentalidad legendaria de los personajes
explica, en cierta medida, la restringida description de los espa-
cios fisicos. Otro mdice de ausencia de veleidades exöticas o
exotistas en el mundo narrativo bacaicoano.

Todavfa mäs, ella no se siente en disyuntiva con el mundo
invocado, se lo apropia en clave narrativa y lo asume como si

perteneciera a su intimidad. La superioridad occidental esta
exorcizada, el paternalismo silenciado, la lfnea divisoria entre
protegido y protector resquebrajada, por no decir quebranlada
violentamente. Los propios nativos recuperan su nobleza, pier-
den su naturaleza subalterna disfrutando del protagonismo
narrativo que les negô la literatura tanto de entonces como anterior.

Se les libera desde la optica del imaginario convocando su
presencia y, a su través, la convivencia intcrcultural.

Si bien este empeno por el Marruecos auténtico responde a

imperativos de realismo narrativo y de afirmacidn del tradicio-
nalismo de los marroqui'es, encierra una inequi'voca impronta
conservadora. Las mujeres marroqufes son presentadas en la
ficciôn como unos seres serviles y obedientes, incapaces de ac-
tuar con autonomia para realizarse a tftulo individual, lejos de
las normas sociales y supersticiosas vigentes. Aparecen como
meros objetos que se casan y luego se repudian, y cuyo roi se
limita a respetar las mismas costumbres ancestrales. Si, a veces,
actüan como sujetos, lo hacen con la finalidad de mantener el
Marruecos auténtico en cuestiön y las estructuras de la socie-
dad patriarcal o machista. Luchan, en exclusiva, para defender
y consagrar su situaciön de mujer-madre: conseguir el hijo a

toda costa, luchar por él en caso de repudio o divorcio. La femi-
neidad se valora en términos exclusivos de maternidad.

El caso de Zohora la negra, en el cuento de similar nombre,
es un ejemplo ilustrativo. Aunque esta enamorada de su mari-
do, es repudiada por ser pobre y enganada después. Cuando se
entera tardfamente de que la familia del marido quiere quitarle
el hijo, se siente muy fuerte, emprendiendo una larga e implacable

lucha contra esta injusticia con el objetivo de recuperar su
hijo y, por ende, imponer afirmativamente su maternidad. La
narradora omnisciente lo afirma asf con contundencia: "Y de

pronto su debilidad negra, femenina, marroquf, se injertö en
madré. Zohora se sintiô de roble por dentro. Era una madré que
buscaba a su hijo" (1955:14).

Varios cuentos nos pueden servir de apoyo. Después de ha-
ber sido repudiada por mâs de un marido, la protagonista Ayu-

138



Marruecos/Espafia en la narrativa espanola contempordnea

ba, de un cuento que lleva el mismo nombre, tiene que enfren-
tarse con la nueva situaciön de desamparo social trabajando
duramente para garantizar su sustento. Su trabajo consiste en
recoger lena, llevarla sobre su espalda a un pueblo lejano en
que la vende. Cuando llega una vez a un cementerio se acuerda
de su hijo muerto, hace un alto para recordarlo limpiando los
contornos de su sepultura y llorando en expresiön del amor
materno que siente fuerte en sus entraiïas. Ciertamente, la ma-
ternidad es un rasgo positivo y humano, no va en merma de la
femineidad. No obstante, la reducciön del roi femenino a él
exclusivamente encierra cierto planteamiento patriarcal en
perspectiva de género.

En el cuento «El atado», Aicha, la joven mujer del anciano
Chaib, asume con naturaleza el matrimonio desigual consin-
tiendo per se su servidumbre o, por lo menos, su situaciön de
dependencia. Reacciona ante su nuevo esposo con recato exa-
gerado. En su viaje hacia Martil para curarse del sortilegio, ella
iba de piernas y andando detrâs del borrego en que su esposo
iba montado y meditabundo. De igual modo, en el cuento «El
Hagus», la esclavitud de las mujeres encarnada en «Ambar, la
esclava negra» se situa fuera de la historia, adquiere normali-
dad en la ficciön como si fuera una realidad de practica comün,
sin cuestionamiento ético ni crftico. El papel protagönico que se
le atribuye en contar leyendas y guardar la tradiciön supersti-
ciosa no resuelve el anterior problema; aun peor, significa con-
descendencia con una de las prâcticas sociales mäs reprobables
de la que sufriö la sociedad marroquf pese a que fue abolida
por la humanidad desde hace muchfsimo tiempo.

La perspectiva conservadora de la realidad marroquf no se
debe generalizar de modo öptimo a toda la narrativa breve de
Dora Bacaicoa Arnâiz. Detectamos en algunos de sus cuentos
una determinada lectura crftica y social, aunque escasamente
desarrollada. Estamos ante un Marruecos problemâtico con
ciertos de sus problemas sociales y polfticos: la injusticia, el des-
potismo de los reyes y el afân del hombre de la libertad en el
cuento titulado «Los Beni Aiach», ademâs del fenömeno de la
homosexualidad en el cuento «En acecho», tema inédito y van-
guardista a la sazön en un pais tan tradicional como Marruecos
y en un régimen tan ultramontano como el franquista.

En una palabra, las razones arriba expuestas son mas que
suficientes para recuperar a esta sutil cuentista e incluirla por
derecho en la nueva literatura espanola que se empezö a escri-
bir en los anos cincuenta. Su apropiaciön de la alteridad marroquf,

que incluye conjuntamente ética y estética, trasciende su
época y se erige en un paradigma intercultural a seguir en el

139



Mohamed Abrighach

présente y también en el futuro de las relaciones de nuestras
dos veras del Mare Nostrum.

3. La escritura migrante HISPANO-MARROQUI: de lo intercul-
TURAL A LOS TRANSCULTURAL

3.1 Concha Löpez Sarasûa y la lectura intercultural de la
EMIGRACIÖN ESPANOLA EN ÂFRICA

Contrariamente al exilio politico después de la Guerra Civil
y a la emigraciön hacia América y Europa, muy considerados
por los estudiosos y en permanente recuperaciön por la historia
y la crftica literarias, la dimension africana de este mismo exilio
o emigraciön es muy desconocida, por no decir silenciada7. La
novela La llamada del almuédano (2002) y el cuento «Misterios de
la vida» (1988) de la escritora alicantino-asturiana Concha
Löpez Sarasûa, son unos de los raros relatos, cuando no los üni-
cos, que ficcionalizan la emigraciön y exilio espanoles al Ma-
greb, pese a que existe una tradiciön diaspörica nada desdena-
ble hacia Argelia y Marruecos tanto en el siglo XIX como en el
XX8.

Ambas obras estân atravesadas por una estética intercultural,
léase también poética de las dos orillas (Abrighach 2009:

135-172), mediante la cual se insiste en los lazos comunes
existentes entre Espana y Marruecos. Ambos pafses se conciben
como espacios de frontera positiva o liquida en que se fragua la
pluralidad mediterrânea (Gonzalez Alcantud 2006).

En La llamada del almuédano, la protagonista Natalia es la
materializaciön mäs clara de la poética intercultural de la que
hablamos9. Natalia constituye una verdadera antftesis de los

7 Apenas podemos citar cuatro o cinco referencias bibliogrâficas: Bonmatf,
José Fermîn: Espanoles en el Magreb, siglos XIX y XX. Madrid: Mapfre, 1992.
Munoz Congost, José: Por tierra de moros. El exilio en el Magreb. Madrid: Madré
Tierra, 1989. Vilar, Juan Bautista: Emigraciön espanola a Argelia (1830-1900).
Madrid: Instituto de Estudios Africanos, 1975. La emigraciön espanola al Norte de

Africa (1839-1999). Madrid: Arco/Libros, 1999. Aouad, Oumama/ Benlabbah,
Fatiha (coords.): Espanoles en Marruecos (1900-2007). Historia y memoria popular de

una convivencia. Rabat: Instituto de Estudios Hispano-lusos, 2008.
8 La ünica excepciön la hace Margarita Maci'as Ortiz en Espagnols de

Casablanca (2005), una autobiografi'a, por cierto nada ficticia en la que la autora pone
de relieve la historia de los espanoles de Casablanca a través de la semblanza
social, polltica y vital de su familia, desde el principio del siglo XX hasta 1956,
con una real implicaciön de sus padres republicanos en la lucha nacionalista
por la independencia del pais.

9 Para mâs detalle sobre la novela véase el ultimo capltulo de mi ensayo
Inmigraciôn marroqnf y subsahariana en la narration espanola marroquf (ética, estética

140



MarruecoslEspana en la narrativa espafiola contemporänea

prejuicios esencialistas o racistas de sus paisanos emigrantes,
afincados en Marruecos. En vez de resaltar a ultranza las dife-
rencias que separan marroqufes y espanoles, a base de justifi-
caciones fundamentadas en la religion y las costumbres, ella se
inclina a establecer puentes de comunicaciön y de reconciliation

entre las dos culturas, haciendo hincapié en la lögica
multicultural y cosmopolita, por que, "para ella no existfan las di-
ferencias" (43). La actuation de Belkacem cantando flamenco

apoya firmemente su pensamiento: ve en este ultimo un
verdadero andaluz, la encarnaciôn hipostätica de los lazos
cruzados existentes entre Marruecos y Andalucfa (29).

La denuncia que hace Natalia de los prejuicios hispâni-
cos hacia los marroqufes la asume apropiândose de sus
costumbres por los que siente atracciön, cuando no fascinaciön.
Admiraciön que la lleva a albergar un fuerte amor al pais y
a tener profunda compenetraciön con lo marroquf, en todas
sus manifestaciones, tanto humanas y paisajfsticas como
culturales. Ella représenta un ejemplo tfpico de integraciön en
el canamazo de la cultura y mentalidad marroqufes, signo que
encierra un fuerte arraigo que hace imposible o, por lo menos,
duramente traumatica, cualquier tentativa de retorno al pais
de origen: Espana. A pesar de que, en plena independencia de
Marruecos, todo el mundo europeo se prépara para volver,
Natalia es refractaria a tal destino. Tiene muchas razones para
quedarse. En primer lugar, se ha comprometido por amor a

tener sepultura al lado de su marido en la mnqbara de Kenitra.
En segundo lugar, todo el pais la esta solicitando en clave me-
taförica para quedarse y, muy particularmente, la voz del al-
muédano y el misterioso Madani. La narradora insiste varias
veces en ello, comprometiéndose a no dejarse vencer. Subraya
el sentimiento de arraigo en el pais, no con menos contunden-
cia: "Soy como uno de estos cipreses, estoy dentro de la tierra
de Marruecos, y les va a costar trabajo desarraigarme" (82).

El dejarse llevar séria para ella un nuevo exilio: "Seré una
extranjera en mi propia tierra y todos estos anos habran sido
una quimera" (71). Un "exilio inhumano" (254) que es similar
al que sintieron, en su momento, los musulmanes que tuvieron
que abandonar el Levante valenciano alla por el siglo XV,
sentimiento que expresan los versos poéticos cantados por los mü-
sicos en el jardin de los Oudayas al final de la novela.

Este final de la novela es muy significativo. En primer
lugar, el hecho de dejar Marruecos le parece como un verdadero

e interculturalismo). Agadir: ORMES/ Facultad de Letras y Ciencias Humanas,
2006.

141



Mohamed Abrighach

desarraigo emocional al que se le obliga por razones familiäres,

aunque ella no lo consentia en su fuero interno. Un
desarraigo idéntico al que sufrieron los moriscos en siglos pasados
cuando fueron expulsados de la Penfnsula. En segundo lugar,
la mûsica que escucha en las Oudayas le suena muy familiar
porque las letras que se cantan fueron escritas por sus antepa-
sados valencianos cuando estaban en Al-Ândalus. Otra vez,
Marruecos y Espana se vuelven espacios intersticiales en la
medida en que expresan mismidad y alteridad a la vez, im-
puestas por un pasado comün.

Esperanza y Paquita, las dos espaiïolas del cuento «Miste-
rios de la vida», viven de igual modo en Rabat la misma situa-
ciön de integraciön cultural. En tanto que inmigrantes, les opri-
me la nostalgia de volver a su Andalucfa natal, retorno que
excluyen por no tener familiäres en Espana. En contrapartida,
prefieren quedarse en Marruecos donde, aunque viviendo en la

precariedad econdmica, se sienten bien familiarizadas con el ca-
iïamazo cultural marroquf, haciendo suyas las costumbres ma-
rroqufes, otro ejemplo de interculturalidad hispano-marroquf,
poco usual en la literatura espanola contemporanea:

Esperanza y su hija se habfan familiarizado con las costumbres ma-

rroquies; saboreaban el cuscûs amasando en la mano una pequena bola

que luego se echaban a la boca; con gran habilidad partfan con los de-

dos los escasos pedazos de carne que acompanaban el gui so, entre hala-

gadoras frases a Arqufa por sus dotes culinarias (1988:113).

Apropiaciön que se vuelve un indice fehaciente de integraciön

y arraigo en Marruecos, ya concebido como si fuera su pro-
pia tierra: "- ^Cree usté que fbamos a estar mejor en otro sitio?
Aquf por lo menos tenemos buenas vecinas y gente que nos
ayuda... nosotras somos ya de esta tierra" (114-115). Y también
como signo de felicidad en companfa de sus vecinas marroqufes
que las cuidan con flamante altruismo con lo poco que tienen,
en son de buena compenetraciön, lejos de toda superioridad
cultural o diferencia religiosa. Razones éstas que hacen que
Mercedes entienda por que ambas paisanas suyas descarten ta-
jantemente cualquier retorno a su pais de origen:

Entretanto Arqufa, sentada al lado de Esperanza, se distrafa en

acariciar con ternura el senil rostro de la anciana, dulcemente... Y fue

en ese instante cuando a Mercedes se le ocurriô pensar que tal vez
tuviese razôn Paquita; alli eran felices a pesar de su pobreza. Posible-

142



Marruecos/Espana en la narrativa espanola contempordnea

mente fuera uno de los misterios de la vida que pregonaba Esperanza

(1988:116-117).

3.2 IDENTIDAD TRANSCULTURAL EN LIMITES Y FRONTERAS DE SAID
EL KADAOUI

La literatura de migration sigue todavfa siendo incipiente en
Espana, pero la escrita por autores de origen marroqui en catalan

y en espanol es hasta el momenta la mas significativa. Si
bien séria mejor hablar de narrativa por ser la novela el género
mas cultivado, ésta la representan hasta el dfa de hoy très autores

originarios por casualidad de la misma region, la rifena y
marroqui ciudad de Nador: Laila Karrouch, Najat El Hachmi y
Said el Kadaoui. Otro imaginario hispano-marroquf en que se
realiza, ahora, en y desde la propia Peninsula, otro encuentro
entre las dos orillas. Por cierto, esta literatura tiene su natural
ubicaciön en una ünica patria lingüistica: el catalan y, en menor
medida, el espanol. Sin embargo, es apropiada en clave cultural
por los dos pai'ses, por Espana que la incluye dentro de su
canon literario y por Marruecos que se la nacionaliza introducien-
do los nombres de los autores anteriormente mencionados en el
colofôn de sus escritores locales. La doble pertenencia es carac-
terfstica general de todas las literaturas de migration; su origi-
nalidad es tributaria de esta ambigüedad por ser una suerte de
literatura del intersticio que transforma su "transnacionalidad"
en una sena especffica muy marcada. Caracteristica que en el
caso de nuestros très autores se nota con especial claridad en la
reflexion que hacen, por una parte, sobre el tema de la identi-
dad, la cuestiön de la alteridad y la relation intercultural entre
las culturas a las que ellos sienten pertenecer, y por otra parte,
sobre los problemas de integration asf como de parentesco
emocional o mental que ellos tienen con la cultura de origen
desde el punto de vista de las costumbres, la religion, el
traditionalisme nacionalista, la situation de la mujer, las relaciones
entre adolescentes, etc. Consecuencia: una fiction diaspôrica y
fronteriza en que domina como piedra angular, utilizando las
palabras de Cristiän Ricci, "una agenda transcultural, plural y
heterogénea que privilégia intersecciones, elementos conectivos
y terrenos comunes donde nada es completamente forâneo ni
esta predestinado" (2011: 87).

La identidad que defienden los autores amazigh-catalanes es
la suma de las dos culturas, la hibridaciôn de ambas y de sus
dos extremos pero sin caer en alienaciones occidentalistas o
filiaciones orientalistas, una revindication sin paliativos del de-

143



Mohamed Abrighach

recho individual a la diversidad rehuyendo los nacionalismos
culturales de ambas partes. Una identidad que se alimenta de la

ambigüedad como forma de ser, un intento de crear y habitar
un espacio plural sumamente diverso, una suerte de zona del
"entre" (Silva, 2001), difusa, porosa, fronteriza, sintética y, en
definitiva, transcultural.

Limites y fronteras (2008) de Said El Kadaoui es la ûnica nove-
la publicada en castellano de entre cuantas fueron escritas por
los autores/as migrantes de origen marroquf: nos servira como
corpus por ser una obra que se funda en la ficcionalizaciön de la
diferencia cultural procedente de una situaciön diaspörica. Por
eso, el tema fundamental que vertebra por entero la narraciön
es la extranjerfa, el ser extranjero por parte de un migrante cuya
preocupaciön ontolögica esencial es el haber nacido en un pais
y vivir en otro, de acorde con un desdoblamiento cultural e

identitario que se asume en virtud de una agenda transcultural
basada en la interpelaciön de ambas culturas conforme a una
simbiosis positiva y un bastardeo creativo, propiamente posmo-
derno.

Ismael, el protagonista de Limites y fronteras, un migrante
marroquf de segunda generaciön afincado en Barcelona, sufre
de improviso un brote psicotico y se autoproclama en plena
calle bereberista y catalanista a la par. Si bien se siente un Che
bereber queriendo liberar a los amazig de la dictadura de los
arabes y de Marruecos, se solidariza con los catalanes en su
lucha por su identidad contra el yugo de Espana. Es ingresado
en una clfnica psiquiâtrica en la que se le somete a un trata-
miento con tranquilizantes y periödicas entrevistas psicotera-
péuticas. A partir de entonces empieza un viaje que llevarfa el

protagonista a una situaciön "de alienaciön total" (17) en la que
se convierte "en una persona extraiïa" (17) para si mismo y su
entorno sumiéndose por consecuencia en una "inquiétante
confusion" (122) que se asemeja, ya sea a "un laberinto despersona-
lizador", ya sea a una cârcel (121) o un pozo/tünel (113) vivien-
do "ratos de desconcierto, de una gran zozobra interior y de
una pérdida de referentes" (92). Pérdida de referentes que tiene
que ver principalmente con su incapacidad para définir indivi-
dualmente a si mismo y a tomar posesiön de una clara y definitiva

identidad; se pregunta quién es y expérimenta sérias dudas
sobre si pertenece al "aquf", su présente en Barcelona, o al alla,
el pasado de sus padres y abuelos en Nador. Una situaciön pro-
pia de un ser tan indeciso que, al no haber digerido "bien nacer
en un pais (Marruecos) y vivir en otro (Cataluiïa/Espana)"
(145), esta en plena busca de "su propio lugar" (111) para reali-
zarse.

144



Marruecos/Espana en la narrativa espanola contempordnea

La situation de desarraigo territorial asf como de desasosie-
go intelectual, descrita lfneas atrâs, es la que explica cömo el
propio protagonista se enzarza en un proceso nihilista de
destruction negativa "a dos bandas" (30) y en doble sentido.
Expresa un rotundo rechazo, incluso odio, hacia el pais que le

acoge, lease Cataluna o Espana, no por fanatismo étnico o
traditionalisme contrario a la integration en la cultura occidental,
sino por ser considerado ciudadano de segunda por arraigados
prejuicios anti-moros y también por sentirse inferior al hacer "la
compleja asociaciôn [...]: marroquî-enfermo, europeo-cuerdo"
(112). Otro tanto hace respecta a su pais de origen y su entorno:
padre, madré, abuelos, tfos, primos, etc., siempre por mentada
infravaloraeiön de su origen y también por el inmovilismo tra-
dicionalista y autoritario de sus paisanos en las costumbres, las
prâcticas sociales y polfticas, las relaciones entre adolescentes y
también entre hombres y mujeres. El doble rechazo se hace de
igual modo tanto cuando esta en Marruecos como en Espana.
Su experiencia sentimental con Monica y los recelos de los
nationales hacia esta mixta relation amorosa lo llevan a expresar-
se con estas palabras:

Odiaba a mi familia, me odiaba a mî mismo, odiaba a mis amigos

—^eran verdaderamente amigos?—, odiaba aquel pais que se suporu'a

que era el mi'o, odiaba Espana que me pedi'a integraciôn pero hasta un

limite. Un limite que yo me habfa atrevido a franquear enamorândome

de una catalana y, lo que es peor, enamorândose ella de mi. (76).

Iguales términos utiliza a propôsito del matrimonio precoz
que tuvo que contraer a los diecisiete aftos su novia marroquf
de infancia en obediencia a las costumbres del pueblo que obli-
ga a las mujeres a contraer matrimonio a tan temprana edad
conforme impone la tradition: "Lo que si sé es que en esta boda
senti odio, auténtico odio por Marruecos, por Espana y por vi-
vir siempre al otro lado de donde me hallaba. Aquello no me
dejaba disfrutar de nada" (126).

La perturbation identitaria de Ismael lo enraiza en un modus
vivendi contradictorio sin claros asideros, propio de una identi-
dad que esta todavfa sin perfilar y en perspectiva. Por ello, es

siempre moro en Espana pero espanol o aromi en su tierra de
origen. Segùn cuenta él, hablando del fütbol, defendfa que el

mejor equipo del fütbol era Marruecos en contra de todos los
amigos espanoles de su clase, pero cuando viajaba a Marruecos
iba a contracorriente sosteniendo "a Espana como uno de los
grandes equipos de fütbol del mundo" (29). Dicho en otras pa-

145



Mohamed Abrighach

labras, defiende "Marruecos cuando esta en Espana y a Espana
cuando esta en Marruecos" (29). No pocos de sus recuerdos que
tenta tanto de su infancia en Beni Sidel como de sus abuelos y
demäs familiäres le Servian a veces como tranquilizantes en su
larga terapia en la cltnica pero, en paralelo, en las diferentes es-
tancias que tenta en su pueblo natal se sentta tan a disgusto que
querta volver a Barcelona echando pestes de Nador.

Ismael parece, como afirma alguna vez, un apätrida, un sin
patria (30), sin posibilidad de "estar a la vez en dos lugares".
Constituye ast un paradigma de doble identidad, sintética y
fronteriza, en una clara apuesta por una verdadera y posmoder-
na transculturaciön, esto es, un htbrido cultural de dos identi-
dades que se ven abocadas a una stntesis creativa sin anularlas
por compléta pero sin sucumbirse a sus nacionalismos de indole

étnica, consuctudinaria y religiosa. En no pocas veces, el pro-
pio Ismael lo expresa no sin contundencia:

—No. Yo ya no volverfa a instalarme en Marruecos, no puedo. Ha-

blo mejor el castellano y el catalân que el amazig y no tengo la idea del

ârabe. La verdad, tampoco creo que fuera la soiucion de nada. Pero sf

que hay algo que me preocupa. Quiero llegar a sentirme cômodo con

esta doble nacionalidad. (97)

—Si, me recibiö siendo el principe de los beréberes y me despediré
de usted siendo un amazig que se siente europco, que quiere tanto

como odia a Marruecos y que se siente siempre sin propiedad porque
cree que ser emigrante es alejarse irremediablemente no sölo de una

tierra sino de un trocito de lo que uno es. (159)

El alegato por la ética transcultural lo va asumir con mas
cordura y sin radicalismos nihilistas al final cuando ya sale
curado de su confusion existencial y ontolögica con una valora-
ciön mas sosegada de st mismo y de los demäs ast como de sus
dos culturas a la vez. El viaje emprendido al principio con an-
gustia existencial se salda al final con su récupération ftsica y
mental ast como con su reconciliaciôn intercultural con sus dos
pertenencias culturales que estaban en permanente liza. Una
nueva identidad que llamartamos, utilizando a Félix Guattari y
Gilles Deleuze, rizomätica, es decir, "una identidad difusa, di-
nâmica, consciente, libre de imposiciones nacionalistas y
totalitarisme" (Silva 2001: s/p.), totalmente en contraposiciön a la
identidad ratz, ünica, encerrada sobre st misma en clave esen-
cialista.

146



Marruecos/Espana en la narrativa espanola contempordnen

La asunciön de su ser hibrido se hace ahuyentando el odio
destructivo que experimentaba y armändose con una nueva
herramienta racional, la critica constructiva, pero sin conniven-
cia con los radicalismos étnicos y culturales, vinieran de donde
vinieran. Vision critica sosegada y coherente que extiende al
conflict» israelf-palestino y también al problema del Estrecho
con la emigration ilegal que se enmarca dentro de la dualidad
Occidente/oriente, Europa/Magreb.

Lejos de la perspectiva unilateral y pro-ârabe, muy traditional

en el discurso politico e intelectual arabe, Said el Kadaoui
aboga por la necesidad de la convivencia entre palestinos e isra-
elfes porque el odio al final acaba con la muerte (118), lo cual lo
lleva a albergar sentimientos de compasiön y tristeza por los su-
frimientos tanto de los palestinos como de los israelfes (119),
provocados en la mayorfa de las veces por la guerra y el terro-
rismo. Igual solidaridad expérimenta respecto a sus paisanos
que mueren en la travesfa del Estrecho, segûn van informando
los medios de comunicaciön. Considerândose como un moro al
otro lado del Estrecho, se siente "hermano de todos ellos" (121

y compungido de dolor por la suerte corrida por sus paisanos,
pero con una inquebrantable expresiön de rabia intelectual asf

como de contestation polftica por esta injusticia cometida por
su propio pais, Marruecos, al dejar con complicidad mâs que
declarada que sus hijos mueran tan trâgicamente en las aguas
del Mediterrâneo. Se convierte al final en un harraga mas porque

quiere por compasiön y ética solidaria sufrir la misma suerte.

En Cataluna, se rige también por la lögica del "entre" porque
sera un ârbitro neutro entre sus amigos independentistas y los
partidarios de la union indivisible de Espana, un sitio que,
segiin él, le es otorgado por los otros pero que él nunca pone en
cuestiön.

No esta de mas mencionar que la transculturaciön que Is-
mael asume como modus vivendi no cuaja nada con el multicul-
turalismo de pacotilla, erigido en eslogan por la clase mäs pro-
gre de la sociedad bajo el lema de ser ciudadano del mundo. En
el capftulo que lleva este mismo tftulo pone en solfa esta utö-
pica pero no real vocation porque, como bien expresa Najat el

Hachmi, es mas que "pornograffa étnica". Del mismo modo, no
hace concesiön ninguna al gueto comunitario y tampoco de-
muestra condescendencia con las identidades asesinas ya que
en artfculos periodfsticos que publica diariamente en Cataluna
se muestra contrario a encerrarse en las esencias culturales, en
culturas de hormigön que se defienden, tal como ocurre en
Espana, con los nacionalismos y, en Marruecos, con el islamismo
religioso. Su apuesta es una apologia sin paliativos de una ética

147



Mohamed Abrighach

universal, laica y transnacional basada en los valores mäs
universales como la libertad, la democracia, amén del amor, valores

que deben ser valores —valga la redundancia— comunes
garantizadores de la convivencia y del pensamiento critico.
Segün él, si "hay diferencias culturales y hay luchas comunes.
La libertad jamâs sera una diferencia cultural" (124). Una voz
inequivocamente posmoderna.

Conclusion

Los distintos motivos del encuentro entre espaholes y ma-
rroqufes detectados en la narrativa espaiïola contemporânea,
tanto en la época colonial como poscolonial, constituyen en su

conjunto una clara y mas que fehaciente manifestaciön de un
nuevo imaginario de moros y cristianos, pero con un discurso
netamente htbrido, cruzado y fronterizo porque es un canto a la
diferencia que convierte la dicotomfa Espana/Marruecos en un
espacio intersticial en que se hallan en concordia lo uno y lo
diverso, lo mismo y lo propio, lo oriental y lo occidental. La
herencia andalusf y la memoria comün que unen ambas orillas
resisten a cualquier frontera estereotfpica. Los au tores anterior-
mente mencionados, Benito Pérez Galdôs, Dora Bacacoia Ar-
nâiz, Concha Lopez Sarasüa y Said el Kaddaoui se convierten,
por consiguiente, en hacedores del diâlogo intercultural trans-
mediterräneo. La literatura, la patria espiritual de la utopfa y
del deseo, consagra en la narrativa de estos escritores su voca-
ciön plural tendiendo puentes, compartiendo memorias y supe-
rando orillas. Una verdadera apuesta por el futuro.

BlBILIOCRAFfA

Abrighach, Mohamed: La inmigraciôn marroqui y subsahariana en la narra¬

tiva espafiola actual (ética, estética e interculturalismo). Agadir: ORMES/
Facultad de Letras y Ciencias Humanas, Impr. Galaxi-com (Rabat),
2006.

— Superando orillas. Lectura intercultural de la narrativa de Concha Lopez

Sarasüa. Rabat: Impr. El Maarif AI Jadida, 2009, pp. 135-172.

— «Las publicaciones hispânicas en las revistas universitarias marro-
qui'es (1957-2009): balance critico», en: Achiri, Nourredine/ Sabia,
Said (eds.): El Hispanismo marroqut. Balance y perspectivas. Homenaje

148



Marruecos/Espana en la narrativa espanola contempordnea

al Profesor Mohamed Khallaf. Fez: Publicaciones de la Facultad de

Letras y Ciencias Humanas-Dhar El Mehrez, 2012, pp. 89-110.

Algora Weber, Maria Dolores: Las relaciones hispano-arabes durante el

régimen de Franco. La ruptura del aislamiento international (1946-1950).

Madrid: Ministerio de Asuntos Exteriores, 1995.

Alvarez Junco, José: Mater Dolorosa. La idea de Espaiïa en el siglo XIX.
Madrid: Santillana Ediciones/Taurus Historia, 2001, pp. 398-399.

Aouad Lahrech, Oumama/ Benlabbah, Fatiha (coords.): Espaiïoles en

Marruecos (1900-2007). Historia y memoria popular de una convivencia.

Rabat: Instituto de Estudios Hispano-luso, 2008.

Bacaicoa Arnâiz, Dora: Zohora la negra y otros cuento. Tetuân: Crema-

des, 1955.

Bautista Vilar, Juan: Emigration espanola a Argelia (1830-1900). Madrid:
Instituto de Estudios Africanos, 1975.

— La emigraciôn espanola al norte de Africa (1830-1999). Madrid: Arco/
Libros, 1999.

Blanquat, Josette: «Au temps d'Electra (Documents galdosiens)», Bulle¬

tin Hispanique 68 (1966), pp. 253-308.

Bover, Jaume.: «Las bibliotecas espanolas en Marruecos», en: Morales

Lezcano, Victor (coord.): Presencia cultural de Espaiïa en el Magreb.
Pasado y présente de una relation cultural sui generis entre vecinos medi-

terrdneos. Madrid: Mapfre, 1992, pp. 119-141.

Carrasco Gonzalez, Antonio: La novela colonial hispanoafricana. Las colo-

nias africanas de Espaiïa a través de la historia de la novela. Madrid: Sial

Ediciones, 2000.

Denah, Lida: «De Almudena y su lenguaje», Nueva Revista de Filologfa

Hispdnica, 15 (1961), pp. 297-308.
El Kadaoui, Said: Limites y fronteras. Lleida: Milenio, 2008.

Fanjul, Seraffn: Al-Andalus contra Espana. La forja de un mito. Madrid:
Siglo XXI, 2004.

Fermfn Bonmatf, José: Espaiïoles en el Magreb, siglos XIX y XX. Madrid:
Mapfre, 1992.

Gahete, Manuel/ Limami, Abdellatif/ Mgara, Ahmed/ Sarria, José/

Tazi, Aziz (coords.): La colle del agua. Antologia de la literatura hispa-

nomagrebf. Madrid: Sial Ediciones, 2011.

Gil Grimau, Rodolfo: Aproximaciôn a una bibliografia espanola sobre el

Norte de Africa. Madrid: Printing Books, 1982.

Gonzalez Alcantud, José Antonio: Ser mediterrdneos. La génesis de la plu-
ralidad cultural en la frontera liquida. Granada: Al-Baraka, Colecciôn

Gog y Magog, 2006.

149



Mohamed Abrighach

Gonzalez Gonzalez, Irene: «La hermandad hispano-arabe en la poh'tica
cultural del franquismo (1936-1956)», Annies de Historia Contempo-

rdnea, 23 (2007), pp. 183-197.

Lopez Garcia, David: «Un intento de clasificaciön de la literatura na-
rrativa espanola del siglo XX de tema marroquf», Revista Marroquf
de Estudios Hispdnicos, 1 (enero 1991), pp. 13-31.

Lopez Gorgé, Jacinto: «Bacaicoa Arnâiz, Dora, Zohora la negra y otros

cuentos» (resena), Ketama, Suplemento literario de "Tamuda", notas
adicionales al num. 7 (junio 1956), s. p.

Lopez Sarasüa, Concha: «Misterios de la vida», en: A vuelo de pdjaro sobre

Marruecos. Alicante: Câlamo, 1989.

— Ln llnmnda del almuédano. Alicante: Câlamo, 2002.

Madariaga, Salvador: «El espanolismo universal del canario Galdôs»,

en: Actas del Segundo Congreso Internacional de Estudios Galdosianos.

Las Palmas de Gran Canaria: Cabildo Insular de Gran Canaria,
1978, vol. I, pp. 11-17.

Martinez Montâvez, Pedro: «La repercusiön de los problemas del

mundo ârabe contemporâneo en el intelectual espanol (1939-

1974)», Almenara. Revista sobre el mundo ârabe-islâmico moderno, 10

(invierno 1976-1977), pp. 3-47.

Martinez Ruiz, Juan: «Ficciön y realidad judeoespanola en el Aita
Tettauen de Benito Pérez Galdös», Revista de Filologfa Espanola, LIX,
1/4(1977), pp. 145-180.

Mateo Dieste, Josep Luis.: La "hermandad" hispano-marroqul. Poh'tica y
religion bajo el Protectorado espanol en Marruecos (1912-1956). Barcelona:

Bellaterra, 2003.

Munoz Congost, José: Por tierra de moros. El exilio espanol en el Magreb.
Madrid: Madre Tierra, 1989.

Ortiz Macîas, Margarita: Espagnols de Casablanca. Casablanca: Editions
Aini Bennaï, 2005.

Pérez Galdös, Benito: Ângel Guerra. Madrid: Librerfa de los Sucesores

de Hernado; Administraciön de La Guirnalda y Episodios
Nacionales, 1891.

— Aita Tettauen. Madrid: Est. Tip. de la Viuda e Hijos de Tello, 1905.

— Espana trdgica. Madrid: Perlado, Pâez y Compafua, 1909.

— Carlos VI en la Rdpita. Madrid: Historia 16,1995.
— El caballero encantado. Madrid: Câtedra, 2000.

Ricci, Cristiân: «Identidad, lengua y naciön en la literatura amazigh-
catalana», Aljamia. Revista de la Consejerfa de Educaciôn en Marruecos,
22 (diciembre 2011), pp. 79-94.

150



Marruecos/Espana en la narrativa espanola contemporânea

Rivière Gömez, Aurora: Orientalismo y nacionalismo espafiol. Estudios

drabes y hebreos en la universidad de Madrid (1843-1868). Madrid:
Institut» Antonio de Nebrija de Estudios sobre la Universidad, Univ.
Carlos III, 2000.

Schraibman, José: «La vision ecuménica de Galdôs», en: Izquierdo
Benito, Ricardo/ Hassan, Jacob M. (coords.): Judtos en la literatura

espanola. Cuenca: Universidad de Castilla-La Mancha, 2001, pp.
353-374.

Silva, Victor: «La compleja construcciôn contemporânea de la identi-
dad: habitar el 'entre'», Espéculo. Revista de Estudios Literarios, 18

(2001) https://pendientedemigracion.ucm.es/info/especulo/num
erol8/compleja.html (cons. 2-X-2015).

151




	Marruecos / España en la narrativa española contemporánea

