
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2015)

Heft: 26

Artikel: Sefarad en el Marruecos español, un viaje sin salir de casa

Autor: Bendahan Cohen, Esther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047222

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047222
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sefarad en el Marruecos espanol, un viaje sin salir
de casa

Esther Bendahan Cohen Centro Sefnrad-lsrael

En EL Principio: Serquea:

Serquea es la primera palabra en jaquetfa (algunos escriben
haketîa) que me viene a la memoria, aunque de nina yo no sabfa

que era la jaquetfa ni su relaciön con el espanol, para mf las
palabras —todas ellas— formaban parte del descubrimiento, aün
no tenia conciencia de las fronteras de las lenguas, a pesar de
cierta relaciön con el hebreo y con el arabe (del que ünicamente
recuerdo la letra T, me gustaba su forma de barco con dos pun-
tos en el ccntro) que aprendfa en la Alianza Israelita Universal
donde estudiaba en Tetuan. Serquear es, ademas de una palabra,
una forma de enfrentar la vida, de asumir las relaciones, de vi-
vir en definitiva. Serquear es no dar importancia, dejar pasar:
cuando uno sentfa una afrenta o se enfadaba por un mal dfa,
siempre alguien le decfa Serquea, es decir, no merece la pena
discutir, ni enfrentarte, ni partirle la cara. Esta palabra es reflejo
de la lengua judfa espanola arabe y de una cultura, forma del
ser.

El tftulo de Déjalo, ya volveremos, la novela en la que narro la
salida de Marruecos de una familia judfa sefardf, viene inspira-
do por esa palabra. Déjalo. Quizä por esa actitud, el exilio de los
judfos de ese pafs no se viviö de manera dramâtica sino de forma

natural, simplemente las familias se fueron. Se marcharon

° Boletin Hispa'nico Helvético, volumen 26 (otono 2015): 93-100.

' Segün Alicia Sisso, selqtienr viene del àrabe y significa "transigir, no ser exi-
gente, no insistir (en hazer las cozas, en relaciones, en debates, en conflictos)".



Esther Bendahan Cohen

después de un asentamiento de mäs de quinientos anos; y quizä
también por ese motivo, por el haber vivido sometidos a unas
condiciones a las que se resignaban, los mismos marroqufes no
judfos lamentaron su partida sin comprenderla. Prueba de ello
es que aun en el imaginario colectivo la responsabilidad de esa

partida no responde a presiones sociales sino de colectivos aje-
nos. No deja de ser sorprendente que no se haya interiorizado
una realidad con matices en los que, si bien hubo convivencia,
las relaciones de las comunidades con el pais siempre fueron
complejas.

La palabra serquea viene del judeoespanol, es la forma de un
triple vinculo, mundo judfo, Espana, Marruecos. Cuando
durante la expulsion de Espana, marcada por el decreto de 1492,
muchos prefirieron el exilio a la conversion, llegaron a las cos-
tas del Norte de Africa y se crearon estas comunidades. Pero no
olvidaron, ese exilio les marcö: resistentes en pafses con otras
lenguas, conservaron el espanol que se hablaba en Espana, aho-
ra ya mestizo, se adhirieron palabras en hebreo y en arabe. El
Norte de Marruecos, los Balcanes y la Naciôn hispano-portu-
guesa son los lugares de acogida. Podemos distinguir de las
lenguas en judeo-espanol el que se puede llamar Indino y la ja-
quetfa peculiar del Norte de Marruecos. Hay que senalar que
también la jaquetfa podrfa vincularse a las lenguas judeo-âra-
bes.

El origen de la palabra jaqueh'a no se sabe con exactitud: hay
dos versiones, como senala Alicia Sisso2, una dice que corresponde

a una adaptaciön del nombre Isaac, que su diminutivo
Isaquito podrfa ser el origen del nombre; Isaquito podrfa refe-
rirse de modo carinoso a los judfos y asf se extenderfa a su len-
gua. Por otro lado, comenta Alicia que defiende el catedrâtico
José Benoliel que la palabra puede derivar del arabe hakka que
significa 'charlar, decir'.

Luego Guajshear. Sefarad y su significado

La palabra guajshear significa aproximadamente 'echar de
menos', pero parece que tiene rafz arabe, 'mirar'. Refleja esa

anoranza, querencia. Pero hagamos algo de historia.
Sefarad en hebreo significa 'Espana'. Aunque sefaradt se dice

de los judfos descendantes de aquellos que fueron obligados a

2 Sisso Raz, Alicia: «Haketfa: Discovering the Other Judeo-Spanish Vernacular»,

en: Kirschen, Bryan (ed.): Judeo-Spanish and the Making of a Community.
Newcastle upon Tvne: Cambridge Scholars Publishing, 2015, pp. 113-131, cito p.
122.

94



Sefarad en el Marruecos espanol

marcharse de lo que conocemos como Espaiïa primero y de
Portugal después, a muchos espanoles les résulta sorprendente
cömo en hebreo se refiere a todos los ciudadanos espanoles.
Éstos cuando viajan a Israel también son de Sefarad.

Lo peculiar del Norte de Marruecos frente a otras comunida-
des sefarditas es que, coincidiendo con la mayor difusiön de
libres, periédicos, etc., en Marruecos llega el espanol entre comi-
llas "bien hablado", por lo que las élites culturales deciden ha-
blarlo y asf abandonar la jaquetfa que se empieza a considerar
obsoleta. El abandono conlleva el acercamiento al espanol de su
origen como si se tratara casi de una lengua extranjera, como en
un juego de vélos de tiempo: la lengua materna a la que se su-
perpone que es la otra que es actual, es paradôjicamente, vivir
en dos tiempos lingiifsticos, con fracturas que conforman una
identidad. Al reencuentro con Espaiïa se une la relation con la
emigraciön, con los emigrantes que fueron a Latinoamérica y
con Gibraltar para el contacto con la lengua actual3.

Si hubo una recuperaciön del espanol hay que decir que la
vuelta de los judfos a Espaiïa era diffcil porque el decreto de
expulsion estaba vigente. "La Inquisition" no fue abolida en
Espaiïa hasta las Cortes de 1812, pero con la vuelta de Fernando
VII se restableciö en 1814, y a continuation, el 16 de julio de
1816, se publico un decreto que prohibfa pisar tierra espanola a
los judfos sin expreso permiso del Rey y sin previo aviso del
fiscal de la Inquisition, "a ningun hebreo cualesquiera que fue-
sen su origen o procedencia". Fue la Reina Maria Cristina quien
décrété la definitiva abolition de la Inquisicion, el 15 de junio
de 1834. Aunque no exactamente del decreto de expulsion. En
la actualidad las comunidades son recientes: las principales es-
tân en Madrid, Barcelona, Mâlaga, Ceuta y Melilla.

Los diversos gobiernos democrâticos han procurado un
acercamiento. En la actualidad se tramita una ley que permite a
los sefarditas, tras la presentation de documentas que acrediten
su pertenencia sefardf —asunto complicado—, obtener la ciuda-
danfa espanola. Este hecho es muy importante para la concien-
cia sefardf. También Portugal ha procurado una ley en este sen-
tido. En mi caso tengo pasaporte espanol, lo obtuve por resi-
dencia. Aunque mis padres nacieron en un Tetuân que era Es-

paria, yo nacf cuando era ya Marruecos.
Gracias a mi trabajo en el Centre Sefarad Israel he observado

de cerca todo el proceso de la ley. Y hay algunos temas que se-
halar al respecta que dejaré para el final del texto. Sobre la
jaquetfa hemos convocado algunas reuniones internationales, y

3 Ibid., p. 126.

95



Esther Bendahan Cohen

en este momento queremos conseguir que la jaquetfa sea decla-
rada Pntrimonio intangible de la humanidad. Para ello es importante

contar con la participaciön de Marruecos y Espana.
No hay muchos hablantes, pero su singularidad viene dada

por su relaciön con el tiempo, con la voluntad de memoria. Los
sefarditas que siguieron hablando judeo-espanol, en especial
los balcânicos, se mostraron fieles a un origen y esto tuvo como
consecuencia la creaciön de una lengua viva en la que se ana-
dfan giros y palabras que actualizaban la lengua, pero también
supuso la separation de estas comunidades del pais de acogida.
Los judfos de Turqui'a y Bulgaria, al mantener durante cientos
de anos esta lengua, de algun modo se mantenfan afuera de un
nuevo pats: quizä fue el rechazo a lo nuevo, el amor a lo propio,
la anoranza al mundo perdido, que fue la culmination cultural
de un encuentro con influencia en el judafsmo mundial, tenia
también quizâ la conciencia de un fracaso; no habfa posibilidad
de dejar de ser, uno es un exiliado. Mantener otra lengua per-
mite no olvidar. Integrarse es una utopfa, éramos espanoles y
fuimos expulsados del parafso. Asi en esa doble permanencia
de la lengua y de la conciencia de extranjerizad se llega a una
forma judfa abierta y consciente.

En el Norte de Marruecos las comunidades se saben cerca de
Espana, luego Espaiïa viene a ellos (1912-1956). Con el protecto-
rado les llega Espana a quienes se saben espanoles. También
para Espana es encontrarse con la sorpresa de una comunidad
que le pueda ofrecer un servicio, judfos utiles de nuevo. Hace
unos anos, en el archivo de Segovia me encontré una carta don-
de un funcionario proponfa usar a los judfos como intermediaries

con los marroqufes ya que conocfan el pais y podfan ayu-
dar al entendimiento. El protectorado que acaba en 1956 coincide

con los primeros anos de la creaciön de Israel, lo que supuso
una nueva situation sociopolftica de los judfos en Marruecos
que eran aceptados en cuanto judfos, pero donde ser sionista
era un delito. Asf que debfan disimular su relaciön o apoyo al

nuevo estado. Esto favoreciö que los judfos del Norte de
Marruecos se marcharan a diversos pafses, entre ellos supuso la
vuelta a Espana.

Relato y memoria.
LA jAQUETlA.
Marruecos en Espana

Me vaya Kaparâ por ti. De todas las expresiones y dichos eli-
jo ésta. ;Me emociona, expresa tanto amor! Viene a decir que no

96



Sefarad en el Marruecos espanol

te suceda a ti nada malo, en lugar de que tü sufras sufra yo. Se

dice en tono amoroso a los hijos o a quienes se ama. En mi caso
es una de las que perviven en mis expresiones, y también en la
de mis hijos. Hoy, que vivimos en Espana y somos espanoles, la
jaquetfa es nuestra lengua sécréta.

Es importante resaltar que el primer contacto real por parte
de Espana con los sefardfes se produce en Tetuân: con la toma
de la ciudad por los espanoles en 1860 (se créa la Alianza Israelita

en Tetuân primero) se produce una tension entre culturas.
Pero el impulso fundamental para un conocimiento de la cultu-
ra sefardf lo da la campana del senador y doctor Ângel Pulido,
que gracias a un descubrimiento personal se interesa por estos
espanoles desterrados. Emprende una campana que pretende
devolver la ciudadania a estas comunidades.

Sobre su pervivencia, creo que en una lengua influyen por
un lado sus hablantes y por el otro las obras que se escriben en
ella. Como escritora participo de ese espacio en sombras donde
una lengua intenta solaparse con otra; hay pocos escritores ju-
dfos del Norte de Marruecos: en Israel, Mois Benarroch; en
Canada, Solly Levi es el quien ha realizado un esfuerzo en escribir
directamente en jaquetfa; también Line Amselem, que vive en
Francia; Alicia Sisso en Nueva York escribe relatos y monôlogos
en jaquetfa. En mi caso como en el de Mois Benarroch venimos
de quienes la abandonaron y no forma parte de nuestro impulso

creativo. Los precedentes: Blanche Bendahan que escribe Mn-
zaltov en francés, una historia de amor en Tetuân, e Indianos te-
tuam'es, de Isaac Benarroch, ambas obras hablan de los indianos,
de la busqueda de futuro, del regreso, de la necesidad de en-
contrar pareja y formar una familia.

A MODO DE CONCLUSION

La jaquetfa es reflejo de la cultura de Espana y Marruecos, y
no se entiende sin el judeoespanol ni sin el ârabe, comparte el
mismo destino que otras lenguas judeoespanolas. Podemos de-
cir que a medida que no hay hablantes de judeoespanol la
production creativa se convierte en un ejercicio voluntario de
salvation. Y como actual mente el numéro de hablantes se ha redu-
cido drâsticamente, hay algunos creadores que intentan una
récupération, pero ^cômo escribir en una lengua que no se usa?;

,ino serfa un juego literario en el que se busca algo distinto a la
creation? Hay un debate dentro de la comunidad sefardf: creo
que para una recuperation se debe rescatar y editar textos. Creo

que la creation literaria debe principalmente a la literatura y la

97



Esther Bendahan Cohen

lengua que se usa forma parte de la naturaleza del interior del
creador. Aunque hay textos como los de Juan Gelman que si
son sublimes, donde busca dar vida a las palabras del siglo XV.
Margalit Matitiahu, que escribe en ladino en su intenta de pre-
servar la lengua, comenta en una reciente conferencia:

Mi familia, cuando llegô a Jerusalén desde Salönica me trasmitiö la

lingua. Pero hoy no es una lingua para ir a la plaza; para comprar el

queso o el pan, se pide en hebreo. No puede ser la lingua de vida hoy

en Israel, pero hay que recoger y meldar lo que hay.

Hay una voluntad de no perder. Varios medios pretenden
difundir la cultura sefardi. En Espana se emite en Radio Nacio-
nal un programa conducido por Matilde Gini de Barnatan, tam-
bién en Israel hay el programa Aki Jerushalayim; se escriben pe-
riödicos y revistas, tanto en Israel como en otros pafses, y un
ejemplo es La Lettre Sépharade que tiene una ediciön francesa y
otra americana. Su director, Jean Carasso, que en su revista ha-
bla de libros relacionados con el tema, espera que se pueda 11e-

gar por parte de los hablantes del judeoespanol a un renaci-
miento. La pregunta es si es posible y, si lo es, sobre qué bases.
Y sin que olvidemos, como seiïala el autor Jacob Israel, ex présidente

de la Comunidad Judla de Madrid y ex présidente de la
Federaciôn de comunidades judias de Espana, que no hay un
pueblo sefardi diferenciado hoy de los demäs judios, aunque es

en s! un cultura con un patrimonio cultural muy importante y
necesario. Hay que senalar que otra de las lenguas judias, el
yidish, también en una situaeiön de peligro, si tiene una gran
obra escrita especialmente en el siglo XIX y en el principio del
XX. Singer, Prcmio Nobel de literatura, escribiö en yidish.

Sin embargo, a pesar de que han perdido la lengua, hay es-
critores de origen sefardi, especialmente en Francia, que desa-
rrollan su obra en francés. Gracias a ellos no pervive la lengua,
pero si la manera de ver el mundo, mirada que actualiza una
historia relacionada con lo judfo y con Espana. Como Albert
Bensoussan, traductor al francés de Mario Vargas Llosa, entre
otros. Este escritor de Orân mantiene una memoria sefardi
abierta y creativa que nos conecta con nuestro pasado. En
L'Echelle Séfarade4 reflexiona sobre Albert Cohen y también
sobre Albert Memmi, Edmond Jabès, Elissa Rhais, Myriam Ben,
Blanche Bendahan.

4 Bensoussan, Albert: L'Echelle Sefarade. Paris: L'Harmattan, 1993.

98



Sefarad en el Marruecos espanol

De ellos, el mäs universal es Albert Cohen. Pertenece a un
grupo de escritores que forman parte también de Sefarad. Escri-
tores testigos del lamento centenario de los sefardi'es por gentes
de distintas épocas y orfgenes. Moshe Benarroch, de Tetuân,
que vive en Jerusalén, comenta en una conferencia en Jerusalén
en el Instituto Cervantes, el 26 de agosto del 2007: "Mis lenguas
son todas diferentes a las lenguas humanas... como Jerusalén,
como Tetuân, como Lucena, todas nuestras patrias se vuelven
exilio".

Sobre el sentimiento de pertenencia a Sefarad en la actuali-
dad hay un fenomeno interesante: en los ültimos anos algunos
autores judfos hispanoamericanos, a pesar de que su origen sea

asquenazf e incluso sin identificarse con el judafsmo de manera
directa en su cultura y religion, buscan su identidad en Sefarad.
Esto tiene que ver con la lengua: exiliados, herederos de la no
pertenencia, como Cohen en el francés, encuentran en el espa-
nol un territorio histôrico donde ligarse y en la memoria de
Sefarad una region mâs intima y personal. Como el poeta Juan
Gelman, quien ha escrito los versos mâs bellos de la actualidad
en judeoespanol.

Varios viajes por Atenas, Saldnica y Estambul me dieron una
idea aproximada de las comunidades sefarditas. Su organization

actual es similar a la de las comunidades judfas espanolas.
En Turqufa después de Atatürk se perdid gradualmente el es-
panol, a pesar de eso el Instituto Cervantes hace una importante

recuperation y se publican dos revistas en judeoespanol en
Grecia; también es gracias al Cervantes que se puede decir que
hay una activaciön de estas comunidades. Lo que parece evi-
denciar la historia actual es que Espana asume su responsabili-
dad. Estas comunidades son curiosamente similares entre si: en
todas ellas la mayor production actual referente a Sefarad se da
en sus müsicos que mantienen con pasiôn las mismas canciones
de un pais a otro con ciertos acordes diferentes. En un reciente
encuentro entre judfos de los Balcanes organizado por Centro
Sefarad-Israel junto al Instituto Cervantes de Madrid, judfos de
Saldnica cantaban junto a los de Estambul las mismas canciones
sin que en ningün momento de sus historias recientes se hubie-
ran encontrado antes. Esto para todos los que lo vivimos supu-
so una expresidn clara de la existencia de un vinculo real man-
tenido durante siglos.

El reto hoy es cdmo configurar una idea clara de la identidad

Sefarad. La ley espanola que entra en vigor el 1 de octubre
del 2015 obliga directamente a una reflexion. Costumbres,
pertenencia, genealogfa... Una paradoja: no se tendra en cuenta el
ladino ni la jaquetfa ya que se va a pedir un examen de espanol.

99



Estlwr Bendalian Cohen

Las lenguas judeoespanolas no estân normalizadas, por lo que
es dificil examinar de ellas, no hay normas ni académicos. Pero
se podrfa examinar oralmente. Si es la lengua el vinculo con el

pasado, central en la identidad, séria necesario que se tenga en
cuenta. Se vive un tiempo decisivo, clave para marcar un future.

Sefarad es patrimonio de Espana, pero también de la Peninsula

ibérica, Europa. Hay una Sefarad europea como la hay
americana y africana.

La jaquetfa permite comprender Sefarad. Espana, Marruecos
encuentran una forma de expresiön a través de los sefardfes del
Norte de Marruecos que, en ese mestizaje cultural que les carac-
teriza, expresan vîas comunes de encuentro y union. Ahora,
cuando las leyes reconocen por fin tras quinientos anos a los
expulsados, cuando quieren acotar y legislar, es obligado refle-
xionar, encontrar las lfneas que nos engloban: définir las identi-
dades sefarditas permitirâ avanzar en el conocimiento y en
nuestro futuro asi como romper fronteras culturales.

BibliografIa

Alexander, Tamar & Bentolila, Yaacov: Elementos hispdnicos y jaquéticos
en los refranes judeo-espanoles de Marruecos. Jewish Studies at the

Turns of the Twentieth Century, vol. II, Leiden, Brill, 1999.

Benbassa, Esther: Historia de los judfos sefardfes: De Toledo a Salônica/ ...;

Aron Rodrigue; trad, de José Luis Sanchez-Silva [Ti'tulo original:
Histoire des Juifs sépharades: De Tolède a Salonique]. Madrid: Abada,
2004.

Dfaz-Mas, Paloma: Los sefardfes: Historia, lengua y cultura. Barcelona:

Riopiedras, 1993.

Dfaz-Mas, Paloma, Paloma (coord.): Entre el pasado y el futuro: La cultu¬

ra sefardf Insula 647 [numéro monogrâfico] (2000).

Romero, Elena (ed.): El camino de la lengua castellana y su expansion por el

Mediterrdneo: Las rutas de Sefarad: Itinerario Cultural Europeo del Con-

sejo de Europa. Logroiïo: Fundaciôn Camino de la Lengua Castellana,

2008.

Sisso Raz, Alicia: «Haketla: Discovering the Other Judeo-Spanish Ver¬

nacular», en: Kirschen, Bryan (ed.): Judeo-Spanish and the Making ofa

Community. Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholars Publishing,
2015, pp. 113-131.

100


	Sefarad en el Marruecos español, un viaje sin salir de casa

