
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2015)

Heft: 25

Artikel: La cacocelía como argumento en la polémica contra la oscuridad
gongorina

Autor: Béhar, Roland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047216

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La cacocelta como argumente) en la polémica contra
la oscuridad gongorina1

Roland Béhar École Nonnale Supérieure, Paris

La oscuridad suele considerarse como el punto mâs canden-
te en la âspera contienda entre detractores y apologistas de la
nueva manera de escribir poesfa propuesta por Luis de Göngo-
ra con sus revolucionarias Soledades y Fabula de Polifemo, difun-
didas entre los miembros de la res publica litteraria hispänica allä
entre 1612 y 16132. Tanto los defensores del vate cordobés cqmo
sus oponentes y, especialmente, Juan de Jauregui, autor del An-

° Boletin Hispdnico Helvético, volumen 25 (primavera 2015): 151-166.

1 Reciban aqui José Manuel Rico y Jorge Ledo el mâs sincero agradecimien-
to por su lectura de este artfculo, realizado en el marco del proyecto PÖLEMOS
(Ce travail réalisé dans le cadre du LABEX OBVIL a bénéficié d'une aide de
l'État gérée par l'Agence Nationale de la Recherche au titre du programme
Investissements d'avenir portant la référence ANR-ll-IDEX-0004-02).

2 Para una visiön de conjunto del problema de la oscuridad en la polémica
gongorina, véase Roses Lozano, Joaquin: Una poética de la oscuridad: la reception
crftica de las Soledades en el siglo XVII. Madrid: Tamesis, 1994. Se le puede anadir
la reciente aportaciôn -pero relativa a un momento de la polémica posterior al

que se examina aqui- de Schwartz, Lia: «Oscuridad y dificultad poéticas: un
topos retôrico en las Cartas filolôgicas de Cascales», e-Spania. Revue électronique
d'études hispaniques médiévales et modernes, 18 (2014), http://e-spania.revues.
org/23639. Para el problema de la oscuridad en términos més générales, sigue
siendo de util consulta Fuhrmann, Manfred: «Obscurités. Das Problem der
Dunkelheit in der rhetorischen und literarästhetischen Theorie der Antike», en: Iser,
Wolfgang (ed.), Immanente Ästhetik - Ästhetische Reflexion. Lyrik als Paradigma der
Moderne. München: Wilhelm Fink, 1966, pp. 47-72. Véase ademâs para el con-
texto medieval la buena sintesis de Ziolkovvski, Jan M., «Theories of Obscurity
in the Latin Tradition», Mediaevalia, 19 (1996), pp. 101-170, asf como, para un en-
foque mas general, Mehtonen, Päivi: Obscure Language. Unclear Literature: Theori/
and Practice from Quintilian to the Enlightenment, trad, de Robert MacGilleon.
Helsinki: Academia Scientiarum Fennica, 2003.



Roland Béhar

tfdoto contra la pestilente poesta de las Soledades (1614/1615) y del
Discurso poético (1624), insistieron eri las causas de la oscuridad
y los casos en que esta se podfa considerar légitima, y los casos
en que no. En lo que sigue, se propone un rcpaso de las refle-
xiones al respecto de Pedro de Valencia, el Abad de Rute y Juan
de Jâuregui, para mostrar como la polémica lleva a los contrin-
cantes a un nivel de precision analitica y de erudition anticua-
ria cada vez mayor, en especial con la formulation del reproche
de la cacocelw (KâKoÇqÀia), ya enunciado por los gramäticos de
la Antigüedad.

l. Obscuritas

Si se quiere dcterminar las acepciones de la oscuridad, y la
dinâmica dentro de la cual se examiné en las primeras escara-
muzas, conviene volver al modo en que el concepto fue usado
por Jâuregui y sus contrincantes. Segun recuerda Joaquin
Roses, la oscuridad aparecio como un concepto clave para debatir
de la nueva poesia gongorina desde las primeras lecturas criti-
cas de sus obras. Para Pedro de Valencia, "virtud del decir es la
claridad, y muy grande virtud; y una de las cosas para que
manda Horacio detener en casa nueve aiïos las poesias antes de
publicarlas es para enmendar los lugares oscuros: Dat lucem
obscuris"3. Pero para el amigo humanista de Géngora, la oscuridad

es ante todo el efecto de un uso abusivo de recursos retori-
cos —de la metäfora, en concreto—. Cuando el Abad de Rute
examina a su vez el texto gongorino, se apoya también en el cla-
sicismo latino, para el cual la oscuridad es un vicio: "Culpa es y
culpa antigua de algunos escritores afectar oscuridad". Retoma
no a Horacio, sino a Quintiliano, Institutio oratoria, VIII, 2, De

perspicuitate, y concluye:

El artificio del poeta en lo que debe emplearse es en hacer y trabajar
los versos de suerte que de fâciles cualquiera piense que podrâ hacer

otros tales, sin descubrir en ellos el arte y cuidado, cuales los hizo Tibu-

lo, que con ser tan culto y limado es tan suave y fâcil en el decir, que

parece se estaba dicho lo que él dijo.4

3 Pérez Lôpez, Manuel M.: Pedro de Valencia, primer crttico gongorino. Estudios

y ediciôn anotada de la «Carta a Gôngora en censura de sus poesfas». Salamanca:
Universidad, 1988, p. 62. Todas las citas, de Pedro de Valencia y de los demâs
autores de la polémica, han sido modernizadas.

4 Fernândez de Cördoba, Francisco: Parecer de don Francisco de Côrdova acerca
de las Soledades a instantia de su Autor, en: Orozco, Emilio: En torno a las «Sole-

152



La cacoceli'a conto argumento en la polémica contra la oscuridad

Dichas palabras retoman la larga tradiciön de alabanza de la
perspicuitas, profusamente recopilada por el mismo Abad en su
Parecer5. Podrfan aplicarse perfectamente a la sprezzatura de
Castiglione puesta en practica en los versos de Garcilaso, y de
hecho el toledano sera la autoridad mas invocada como contra-
ejemplo del estilo gongorino: como modelo de estilo no culpable,

sino virtuoso. Donde el Abad innova es cuando echa mano
del célébré sfmil entre las Soledades y un "vago lienzo de Flan-
des" para mostrar como la oscuridad oscurece —"ofusca, y ha-
ce sombra", en términos del comentarista, y es juzgada como
vicio: "cuanto mäs afectada, y puesta en practica, tanto mas vi-
ciosa"6. Estas réservas no impedfan que la valoraciön de con-
junto del intento poético gongorino fuera positiva. Asf se ha de
entender como Pedro de Valencia, después de sus réservas ini-
ciales, interpréta la oscuridad de Göngora en su carta del 6 de

mayo de 1614 como una virtud que lo convierte en el nuevo
Pi'ndaro espanol:

Algunos han venido a ml como a mancomunado con vuesa merced

y obligado al saneamiento desta obra, porque la he loado, por escrito y
de palabra, y loo siempre. Yo salgo de buena gana a la demanda y me

muestro parte; y después de haber respondido a lo que oponen, digo

que, aunque concedamos algunas ligeras culpas de oscuridad, extrane-

za o novedad, estas mismas culpas (si lo son en la poesla) son desen-

ganos de valenta'a de ingenio en todos los escritores excelentes, no solo

en los poetas Homero, PIndaro, Arqulloco, sino en los oradores y filô-
sofos Platon, Jenofonte, Herôdoto, Tuci'dides. Porque los muy compos-
tecicos y medidos con el arte, que no pasan del pie a la mano, son los

dades» de Gôngora. Ensayos, estudios y edition de textos crûicos de la época referentes
ni poemn. Granada: Universidad de Granada, 1969, pp. 130-145, aqul p. 137.

5 Dichas autoridades son: Aristöteles, Poética, 22; Quintiliano, Institutio
oratoria, II, 3, § 8 y IV, 2, § 35; Minturno, De Poeta, VI, 447; Escallgero, Poetices
libri septem, lib. IV, cap. 1, 176; Francesco Lusini, In Librum Q. Horatii Flacci De
Arte Poeticn Commentarius (Venecia, 1554), IV; Torquato Tasso, Discorsi del Poema

Eroico, IV («Ma la virtù délia elocuzione, se crediamo ad Aristotele, è che sia chiara,
non umile»).

b Fernandez de Cördoba (1969), op. cit., p. 133. Sobre esta imagen, véanse los
estudios de Blanco, Mercedes: «Lienzo de Fiances: las Soledades y el paisaje pictö-
rico», en: Garcia de Enterrla, Maria Cruz/ Cordön Mesa, Alicia (eds.): Adas del

IV Congreso de la AISO (Alcald, 1996). Alcalâ de Henares: Universidad de Alcalâ,
1998, vol. 1, pp. 263-274; Béhar, Roland: «Visualidad y barroco: Göngora», en:
Morales Martinez, Alfredo José (coord.): Congreso International Andalucw Barro-
ca: actas, Iglesia de San Juan de Dios de Antequera, 17-21 de septiembre de 2007. Sevilla:

Junta de Andalucla, 2009, vol. 3 (Literature, müsica y fiesta), pp. 17-30, y
Huard-Baudry, Emmanuelle: «En torno a las Soledades: el abad de Rute y los
lienzos de Flandes», Criticôn, 114 (2012), pp. 139-178.

153



Roland Béhar

ingeniös cortos, que como una tierra arenisca no produce grandes mieses

ni cardos crecidos, sino que se cubre apenas de la hierbecilla ordi-

naria y se engalana con unas floredllas viles de los ejidos. A la

oscuridad, digo que no comparen a vuesa merced con Homero, sino con

Pindaro, el mäs grandilocuo de los poetas y casi inimitable, que, co-

rriendo tan claro como cualquiera arroyuelo el raudal de su corriente y

profundidad, lo oscurece y casi lo hace inaccesible, y que no se pudiera

pasar sin la barca y puente de los escolios antiguos que han quedado

sobre él. Componga vuesa merced, que quedarâ tan sano como la verde

rama en su ârbol y Pindaro en sus obras.7

El hccho, empero, de que tanto Pedro de Valencia como el

Abad de Rute en su Parecer invocaran con mucha erudiciön los

principios clâsicos de la perspicuitas, que en efecto parecfan ha-
ber sido desafiados en las Soledades y en el Polifemo, indujo a voces

mäs discrepantes a manifestarse y a tomar apoyo en esta
linea crftica blanda para desarrollar otra mas dura.

El primero de los ataques mayores contra Göngora fue el
Antidoto de Jauregui, escrito probablemente entre 1614 y 16158,

al hilo de la puesta en circulaciön del Parecer del Abad de Rute,
donde Jauregui, como lo resume José Manuel Rico Garci'a, "per-
filö la nociön ciceroniana de oscuridad de las palabras y oscu-
ridad de las cosas, distinciön que Jauregui reformula en ia dico-
torrua oscuridad / dificultad"9. Sölo la "dificultad" es lfcita, mien-
tras que la "oscuridad" se debe evitar. El Antidoto podrfa resu-
mirse como un largo compendio de pasajes donde Göngora in-
curriö en este vicio, con especial insistencia en los defectos de la
elocutio, es decir del ornatus retörico, basta culminar en la perora-
tio final con cita de Horacio:

Tienen otra cosa sus versos de V.m. que los hace mas culpables, y es

que su oscuridad no résulta de la brevedad, que al fin quien ésta sigue

podrfa decir: Decipimur specie recti, brevis esse laboro / obscurus fio. En

efecto, yerra hombre en seguimiento de una virtud que es la brevedad;

7 Pérez Lôpez (1988), op. cit., p. 42. La carta del 6 de mayo de 1614 de Pedro
de Valencia solo se conserva por la cita a finales de los Discursos aplogéticos de
Pedro Dfaz de Rivas —prueba de su importancia; véase Gates, Eunice Joiner:
Docninentos gongorinos. Mexico D.F.: El Colegio de México, 1960, p. 60.

" Sobre la fecha, véase Jauregui, Juan de: Antidoto contre la pestilente poesïn de

las soledades, ed. de José Maria Rico Garcia. Sevilla: Universidad de Sevilla, 2002,

pp. XIX-XXIII.
'Jauregui (2002), op. cit., p. XIII.

154



La cacoceli'a como argumento en la polémica contra la oscuridad

mas v.m., siguiendo el vicio de la superflua locuacidad, aûn no sabe

darse a entender.10

Este pasaje de Jduregui pudo inspirarse en otro del Parecer del
Abad de Rute, segûn ha recalcado recientemente Muriel Elviran.
Ahora bien, otro reproche relacionado con el de la oscuridad pero de
mayor prestigio es la categori'a antigua de la cacocelïa, de cuno hu-
mam'stico.

2. LA CACOŒLÎA EN LA CULTURA ERUDITA DEL SIGLO XVI, ENTRE
PROSA Y POESlA

No sorprende que fuera el helenista Pedro de Valencia el
primero en utilizar el término en el contexto de la polémica,
cuando le aconsejö al poeta cordobés "guardarse de extranezas
y gracias viciosas y de toda prava emulaciôn de modernos, que
es vicio general, a que los artifices llaman cacocelta"u. El término
se usaba en efecto con cierta frecuencia en los debates eruditos
sobre el estilo que marcaron la res publica litterarum neolatina
desde inicios del siglo XVI.

Las escaramuzas en el episodio del ciceronianismo dieron
asf lu gar a la costumbre de remitir a la palabra griega, para de-
signar un defecto en la imitatio de los buenos autores. Lilio Gre-
gorio Giraldi cita asf, en una carta de 1532 a Giambattista Giral-
di Cinzio, a Luciano cuando éste critica a un mal imitador de
Tucfdides13. Como tal se usa el término en los ecos de la con-
troversia ciceroniana hasta finales del siglo XVI, asf en la Biblio-
theca selecta (1593) de Antonio Possevino, donde se describe
como un vicio que suele aparecer hacia el final de la redacciön de
un texto, cuando se le empieza a pulir en exceso: "In quo una
cautio, ut cum oratio perfici iam incipiat et summa Uli manus imponi,
KÛKoÇqAia vitetur et affectatio — infelix sane Vitium, et quod obrepit

10
Jâuregui (2002), op. cit., pp. 67-68.

" Véase Elvira, Muriel: «Del Parecer al Examen: circunstancias de escritura
de las dos intervenciones del Abad de Rute en la polémica gongorina», e-Spania
[en h'neaj, 18 junio 2014: http://e-spania.revues.org/2362l. El pasaje del Parecer
es el siguiente (Fernândez de Cördoba (1969), op. cit., p. 134): "Y si ésta [la
oscuridad| naciera en las Soledades de brevedad fuera menos mal, pues por
buscar una virtud se diera en un vicio cercano a ella; quien en vez de liberal da
en prödigo, pase; y quien buscando la fortaleza da en temerario: Decipimur specie

recti, brevis esse laboro / obscurus fio".
12 Pérez Lôpez (1988), op. cit., p. 79.
13 Véase Delia Neva, JoAnn (ed.): Ciceronian Controversies. Cambridge,

Mass.: Harvard University Press, 2007, pp. 186-187.

155



Roland Béhar

specie virtutis; ea est nimium cultus Studium et sine modo"u. A las
alturas de los tiempos de la polémica gongorina, el término for-
maba parte del common knowledge tanto de los humanistas como
de quienes pretendfan verse como taies.

No por ello habfa dejado de ser objeto de comentarios y re-
flexiones. Especial menciön merecen las consideraciones sobre
la cacocelîa de Julio César Escalfgero en sus Poetices libri septem
(1561). Define la excelencia del estilo rebuscado de Virgilio, mayor

de los poetas al que conviene imitar en todo punto: a la par
grandis y brevis, su estilo destaca por su calidad trente al de
otros poetas clâsicos, de menor rango. Escribe Escalfgero en el

capftulo vigésimo séptimo del tercer libro, dedicado a la efficacia

—que los griegos llaman energeia—, que esta se encuentra bajo
la amenaza de dos vicios (vitin) contrarios: la îcâicoÇqAia, en
latin la affectatio, que Escalfgero define como conatus supra vires, et

supra rem, y la paresis, en latin el languor. Tratando primero de la
cacocelîa, apunta: "in cacozelia igitur necesse est nos ineptire. Aut
enim turgebimus ut Statius; aut obscurabimus, ut Lucanus; aut atte-
remus, ut Silius"15. Los imitadores de Virgilio no lograron evitar
el vicio en que el poeta supo no incurrir: Estacio cayô en la hin-
chazön, Lucano en la oscuridad y Silius Italicus en la excesiva
llaneza16. Escalfgero traslada el uso de la cacocelîa del ambito de
la prosa —donde sirviô para la controversia sobre el ciceronia-
nismo— al de la poesfa, para defender la primacfa de Virgilio
frente a los demäs poetas latinos, culpables de caer en la mala

affectatio.
Este traslado del ambito de la prosa al de la poesfa se debe a

la trascendencia de la prestigiosa Vida de Virgilio de Donato, pu-
blicada por Suetonio —de donde ya contribuyö al uso de la no-
ciôn por Quintiliano, en el sentido de corrupta oratio. El final de
la Vida de Virgilio evoca la muerte de Virgilio, su deseo de en-
tregar a las llamas la Eneida (como intenté convencer a su amigo
Vario), el carâcter inconcluso de la misma, los retoques que no
se hicieron nunca, la publicaciön del poema bajo la auctoritas de

Augusto, y también la supresiön de aquellos versos iniciales
que tanto inspiraron la imagen de Virgilio de la rota Vergilii
("llle ego qui quondam gracili modulatus avena..."). Prosigue con la

14 Delia Neva (2007), op. cit., p. 206.
15 Escalfgero, Julio César: Poetices libri septem. [Lyon], apud Antonium Vin-

centium, M.D.LXI., p. 116.
16 Véase sobre este pasaje Michel, Alain: «Scaliger entre Aristote et Virgile»,

en: Cubelier de Beynac, Jean/ Magnien, Michel (eds.): Acta Scaligeriana. Actes du
Colloque International organisé pour le cinquième centenaire de la naissance de Iules-
César Scaliger (Agen, 14-16 septembre 1984). Agen: Recueil des travaux de la
Société Académique d'Agen, 1986, pp. 63-73.

156



La cacoceli'a como argumenta en lapolémica contra la oscuridad

mention de los numerosos oponentes a Virgilio —los vergilio-
mastiges17-—:

Nunca faltaron detractores a Virgilio, y no es sorprendente, pues

tampoco a Homero. Cuando se publicaron las Bucôlicas, un tal Numito-
rio escribiö Antibucôlicas, sölo dos églogas, pero parodias muy insulsas,

de las cuales el inicio de la primera es:

Tltiro, si tienes una cdlida toga, ^por qué a la sombra de una haya?

El de la segunda:

Dime, Dametas: gcuium pecus' acaso es buen latin?

No, pero es la manera de nuestro Egon, as! hablan en el campo.
Otro, cuando él recitaba de las Geôrgicas: "ara desnudo, siembra

desnudo", agregö: "tendrés fiebre por el frlo". Existe también, contra la

Eneida, el libro de Carvilo Pictor, de tftulo Aeneomastix. Marco Vipsanio
lo llamaba supuesto hijo de Mecenas, autor de un nuevo lenguaje afec-

tado, ni ampuloso, ni seco, sino de palabras comunes, y por eso oscu-

ro.'8

Marco Vipsanio le reprocha a Virgilio su cacocelfa, término
que ha causado no pocos desvelos a la critica virgiliana. Hoy en
dfa se considéra que la frase se ha de entender como afirmaciön
del uso, por parte del vate mantuano, de un lenguaje criptico,
pero en el sentido de que esconderfa un segundo sentido bajo
sus palabras —quizäs de critica poh'tica, respecta al contexto
histérico del enfrentamiento entre Mecenas y Agripa19. Sin em-

17 Sobre esta categorla y la posibilidad de trasladar de Virgilio a Göngora,
con la consecuencia interpretativa, para la polémica gongorina, de ser lelda
como una repeticiön de la polémica virgiliana, véase Béhar, Roland: «Homero-
mastix, Vergiliomastix... ^Gongoramastix?», e-Spania (en llnea], 18 (2014),
http: / /e-spania.revues.org/23769.

18 Se cita por la traducciön por Montemayor Aceves, Martha Elena: «Sueto-
nio, Vida de Virgilio», Nova Tellus, 27, 2 (2009), pp. 205-234, aqul pp. 229-231. Se

puede consultar otra traducciön, con texto latin, en Publio Virgilio Marôn: Eneida,

introducciön, texto latino, traducciön y notas de Luis Rivero Garcia, Juan A.
Estévez Sola y Miryam Librân Moreno. Madrid: CSIC, 2009, vol. 1, pp. XXVIII-
XXXI. He aqul el texto original: "Obtrectatores Vergilio numquam defuerunt, nec
mirum; nam nec Homero quidem. Prolatis «Bucolitis» Numitorius quidam rescripsit
«Antibucolica», duas modo eglogas, sed insulsissime napcvôqoaç quorum prioris ini-
tium est: «Tityre, si toga calda tibi est, quo tegmine fagi?» sequentis: «Die mihi Damoe-
ta: 'cuium pecus' anne Latinum? Non. Verum Aegonis nostri, sic rure locuntur».
Alius recitante eo ex «Georgias»: «nudus ara, sere nudus» subiecit: «habebis frigore
febrem». Est et adversus «Aeneida» liber Carvili Pictoris, titulo «Aeneomastix». M.
Vipsanius a Maecenate etim suppositum appellabat novae cacozeliae repertore, non
tumidae nec exilis, sed ex communibus verbis, atque ideo latentis".

19 Véase Görler, Woldemar: «Ex verbis communibus kakozelia. Die augusteischen

'Klassiker' und die griechischen Theoretiker des Klassizismus», en:

157



Roland Béhar

bargo, la lectura que prevaleciô antes, hecha a la luz de la retô-
rica de Quintiliano, vefa en la afirmaciôn de la cacocelîa virgi-
liana el reproche del uso por parte del poeta de un lenguaje
afectado, de cierta preciosidad estilfstica, pero hecha de palabras

simples, condenable por ser prueba de mal gusto —siendo
la cacocelîa, literalmente, el "afân de fealdad"—.

3. La cacocelîa en JAuregui, entre Quintiliano y Luciano de
Samosata

Con tales precedentes, era de esperar que la nociôn de cacocelîa

apareciera en algunos de los textos de la polémica gongorina. De
hecho, desde Pedro de Valencia y el Abad de Rute, la cacocelîa se

menciona cotno exceso en el ornato, o sea: como vicio grave del
lenguaje y causa frecuente de la oscuridad del mismo. Citando a Quintiliano,

el Abad de Rute escribe:

Sed huius cjuoque rei servetur mensura quaedam. Quamvis est enim om-

nis hyperbole ultra fidem non tamen debet esse ultra modum nec alia via magis

in Cacozeliam itur. Piget referre plurima hinc orta vitia cum praesertim minime

sint ignota et obscura. La cacoceUa ya sabe Vm. que es vicio por afectaciôn

por ornato demasiado. gTodo ha de ser sumo, ir por esos cielos, o por los abis-

mos?20

Quien subrayö sin embargo todo el peso negativo que con-
llevaba el reproche de la cacocelîa desde la tradiciön clâsica fue
Jâuregui, en su Discurso poético de 1624, cuando no mencionô
este defecto en su Antïdoto21. La introducciôn en el debate anti-
gongorino de la nociôn de cacocelîa como version erudita del
"vicio" o de la "culpa", ya mencionada por Pedro de Valencia y
el Abad de Rute, supuso un desplazamiento discursivo significative

en la polémica. En efecto, abrfa una nueva serie de aso-
ciaciones susceptibles de ser utilizadas en contra del vate cordo-
bés. Asf lo percibiô Jâuregui cuando arremetiô de nuevo contra
Gôngora en su Discurso poético y amplified su crftica con un re-
corrido mucho mas docto y erudito por la ciencia literaria anti-
gua, detentora de toda buena autoridad para juzgar en casos de
vicios y virtudes poéticas.

Flashar, Hellmut (ed.): Le "Classicisme" h Rome au I" siècle avant et après ]. C.

Vandœuvres/ Genève: Droz, 1979, pp. 175-211.
20 Fernândez de Cordoba (1969), op. cit., p. 122.
21 Ya lo apuntaba Rico Garda, José Manuel: «El mito de Icaro en la contro-

versia gongorina», Draco, 3-4 (1991-1992), pp. 335-348.

158



La cacoceh'a como argumento en la po/émica contra la oscuridad

Para colocar la cacoceh'a en el centro de la polémica antigon-
gorina, Jâuregui se sirve de otras fuentes, ademäs del ya trillado
Quintiliano. Al comienzo de su Discurso escribe:

Esta perdiciôn por excesos, cuyo efecto es frîo, hinchado y teme-

rario, es también una suerte de vicio que los griegos llaman KâKoÇr)Aia,

de que hablan grandes autores. Significa la voz cacoceh'a un mal celo y
vituperable por demasiado, una afectaciön y vehemencia por adelantar

nuestras fuerzas y pasar a imposibles, perdiéndonos en la pretensiôn.
Este es el error primitivo y el vicio capital en que hoy incurren los

ingeniös de que tratamos. Quieren salir de si mismos por extremarse, y

aunque es bien anhelemos a gran altura, supönese que esos alientos

guarden su modo y su término, sin arrojarse de manera que el vuelo sea

precipicio y por alcanzar al extremo aun no lleguemos al medio. Sin

pasar a otro intenta, mostraré que debieran estimarse estas brios si

todos sus arrojamientos no fuesen al fin perdiciones.22

Y, al margen, apunta la serie de los "grandes autores" que
han hablado de la cacoceh'a: "Luciano, Dialogo de saltatione y Lexi-
phane, Séneca rhetor, lib. 4, contr. 25, Quintil. lib. 8, cap. 3/y 6,

Escalfgero, Poetes libri Septem, lib. 3, cap. 27". De hecho, en el

segundo y en el quinto capftulo de su Discurso, Jâuregui se apo-
ya principalmente en Luciano de Samosata, asi como lo harfan
otros detractores del estilo culto, como Quevedo o Gonzalez de
Salas23.

Después de inspirarse en El Maestro de escuela del Samosa-
tense, Jâuregui parafrasea en un pasaje algo extenso los repro-

22 Ademâs de la princeps, existen actualmente dos ediciones del texto: Jâuregui,

Juan de: Discurso poético (Madrid, 1624), noticia preliminar por Antonio
Pérez Gômez. Valencia: la fuente que mana y corre...», 1957, y Jâuregui, Juan
de: Discurso poético: advierte el desorden y engano de algunos escritos, ed. de
Melchora Romanos. Madrid: Editora Nacional, 1978, por la que se cita aquf,
p. 66. Se espera ahora, en el marco del proyecto PÖLEMOS (Édiciôn digital y
estudio de la polémica gongorina, propiciado por el laboratorio OBV1L de Sor-
bonne-Universités), una ediciön del texto por Mercedes Blanco.

23 Sobre ello, véase Azaustre Galiana, Antonio: «Las obras retôricas de
Luciano de Samosata en la literatura espanola de los siglos XVI y XVII», en: Abufn
Gonzâlez, Anxo/ Casas Rigall, Juan/ Gonzâlez Herrân, José Manuel (eds.):
Homenaje a Benito Varela Jdcome. Santiago de Compostela: Universidade de
Santiago de Compostela, 2001, pp. 35-55. Sobre las traducciones de Luciano en
el Siglo de Oro, véase Vives Coli, Antonio: Luciano de Samosata en Espana, 1500-
1700. Valladolid: Sever-Cuesta, 1959. Sobre la recepciön de Luciano en Italia y
en Espana, véase Zappala, Michael O.: Lucian of Samosata in the Two Hesperias.
An Essay in Literary and Cultural Translation. Potomac: Scripta Humanistica,
1990. Para una vision de conjunto de Luciano en el Renacimiento, véase Marsh,
David: Lucian and the Latins: Humor and Humanism in the Early Renaissance. Ann
Arbor: University of Michigan Press, 1998.

159



Roland Béhar

ches que Luciano lanzaba contra los malos escritores de su

tiempo en su invectiva Lextfanes —entonces no traducido al cas-
tellano—, para trasladarlos a renglön seguido contra los poetas
de su tiempo culpables de incurrir en el vicio ya tachado por el

antiguo rhetor. Empieza Jâuregui recordando el retrato del "cul-
to" culpable de cacoceh'a —sin mencionar aün el término, cual
médico que describe primero los sintomas antes de pronunciar
su diagnöstico frente al mal del que padece el enfermo—:

Es también insigne diâlogo y como raro escogido, el que primero

propuse de Luciano [Lexiph.], asî es fuerza muchas veces citarle. Introduce

a Lexifanes, escritor no diverso de los nuestros (que aun entonces

se hallaban), repréndele Licino diciendo que tuerce y violenta el lenguaje

con locuciones absurdas, poniendo en ello gran estudio, como sifuese gran cosa

usar palabras peregrinas y falsear la moneda de la propia habla. Linguam

distorquens, etc. Anade luego una sutil observaciön en abono de lo que
ahora notamos: Cometes —le dice— un vicio no como qttiera, sino el mayor

y es que no préparas primero las sentencias para adornarlas después con las

palabras sino al contrario, porque en el punto que hallaste una palabra

peregrina o que engafiado la juzgas por selecta, a esa tal palabra procuras

después acomodar la sentencia y le parece gran pérdida no insertarla en algûn

lugar, no obstante que no venga a propôsito y sea del todo impertinente a lo que

se trata. lam vero illud non parvum, sed potius maximun vititim commitis;

quod non antea parotis sententiis quam verbis, postea verbis eas exornas; sed

sicubi peregrinum verbum reperias, aut quod finxeris, egregium esse ducas,

huic sententiam accommodare quaeris, ac damnum quoddam existimas si illud

alicubi non intruseris, etiam si ad id quod dicitur, eo minime sit opus.24

Jâuregui prosigue después describiendo la enfermedad mo-
derna, gracias a una suerte de pa rngo ne entre antiqui y moderni
donde éstos no tienen nada que envidiar a aquéllos:

A esta suma se reduce el estilo de nuestros cacocelos, en nada

inferiores a aquel antiguo. No proran ni saben valerse de grandes argumentas

y vivas sentencias para aventajarse, en esa parte esencial, a otros

buenos escritores, sino destituidos dcsta mayor virtud y ya desespcra-

dos de alcanzarla, ocurren a la extrafieza sola del lenguaje, por si con

ella pueden compensar el defecto. Emplean su solicitud explorando dic-

24 Jâuregui (1978), op. cit., pp. 115-116 —ediciön en la que no se identifica la
traducciön latina de Luciano. De hecho, ésta no coincide con la de J. Micyllus
(1538) pero si con la que cita la Polyanthea nova de Joseph Lang (1604), s.v.
Verborum.

160



La cacocelia como argumento en la polémica contra la oscuridad

ciones prodigiosas y entre si diciendo: verbum fortem quis invenietl Y en

hallando estos materiales, se juzgan con bastante aparato para ilustrar

cualquier fâbrica.25

Y, en un tercer momenta de su parâfrasis deductiva, Jäure-
gui pondéra el yerro de sus contemporâneos "cacocelos":

Asî vienen a ser, por esta flaqueza, siervos y esclavos de la locuciön

que los desavfa y los arrastra por donde quiere, habiendo de ser duenos

y senores para servirse délia con magisterio. El ultimo material en la

ejecuciôn de labores poéticas deben ser las palabras, asî dice el italiano

que las ha de hallar prontas el escritor sotto la penna (debajo de la

pluma), no acordândose délias hasta tomarla en la mano. Los poetas que
decimos, en vez de tenerlas debajo de la pluma, las denen encima de la

cabeza y estân de manera grabados, que no aciertan a dar un paso sino

por donde imperan las palabras a cuya potestad se entregaron, jlndigno

y duro yugo, tirana esclavitud y misera, donde no se merece ni alcanza

mâs interés que el desprecio ridfculo de cuantos bien sienten y el abo-

rrecimiento de todos a la confusiôn y aspereza que redunda en los

versos!26

Después de la demonstraciön, redondea su discurso exhor-
tando a quienes padecen de la cacocelia que vuelvan al culto de
la perspicuitas, cuyo sacerdote es Quintiliano {"Prima est eloquen-
tiae virtus perspicuitas")27.

25 Ibid.
26 lbid.
27 He aquf la parte siguiente del pasaje relativo a la cacocelfa, Jâuregui (1978),

op. cit., pp. 117-118: "No refiero cuanto pudiera del diâlogo griego, elijo lo mâs
importante y mâs breve. Condénanle allî al caprichoso, gran copia de locucio-
nes broncas inauditas, y luego, como quien anatematiza sus yerros y catequiza
un hereje para restituirle en el gremio de la verdad catölica, le hablan asî y le
requieren: Yo te amonesto, Lextfanes, si deseas alcanzar de elocuente verdadera alaban-
za, que huyas estos malos excesos y seas su cruel adversario. Y mâs adelante: Sacrifica
en primer lugar a las gracias ya la perspicuidad de que hasta ahora lias vivido tan ajeno.
Et quod reliquum est, te moneo, si cupis veram in dicendo laudern consequi, omnia
huiusquemodi fuge, et aversare. Imprimis vero gratis et perspicuitati sacrifica, a quibus
nimi opere nunc eras alienus. Por buena dicha tendrîan los celosos de la verdad
poética que con igual ceremonia y retractaciön se redujesen los nuestros, que
viven hoy apôstatas de nuestra lengua, detestando su enganada secta y sacrifi-
cando lo primero a la perspicuidad y a las gracias.

Es de ponderar en aquel filösofo, que juzga por opuesto a las gracias y a la
perspicuidad este género de escritores. Pues si taies virtudes son sus opuestas,
^cuâles tienen por sus parciales? Prima est eloquentiae virtus perspicuitas dice
Quintiliano |lib. 2, cap. 3], y todos lo afirman. Las gracias, abonadas estân con su
nombre, y que le faite uno y otro alas poesfas que impugnamos, dfganlo cuantos

las leen. Ser puede que algunos, de amistad o respeto, o ya por cobardîa de

161



Roland Béhar

Jäuregui apela pues a la autoridad de Luciano para fortale-
cer su critica de lo que Quintiliano ya censuraba: la vana afecta-
ciön, la cacoceh'a. Se puede sospechar que, si toma la decision de
recurrir a esta maniobra legitimadora solo en su Discurso y no
en su Antidoto, es para responder a las defensas cada vez mäs
sölidas de la poesfa de Göngora —las del Abad de Rute o de
Diaz de Rivas, en especial—.

Para confirmar que este uso argumentativo de Luciano es

propio de la lfnea antigongorina, résulta interesante recordar el

modo cômo Gonzalez de Salas, otro helenista adversario de

Göngora, evocara al mismo Lexifanes en la defensa de la perspi-
cuitas que desarrolla en la quinta secciön de su Nueva idea de la

tragedia antigua (1633):

Luciano, si bien figuradamente, moströ lo mismo, aconsejando a

Lexifanes, aquel ridfculo fabricador de tenebrosas extravagancias del

lenguaje, que hiciese sacrificio "a las gracias y a la perspicuidad".

iQuién habrâ, pues, viviente (joh, fieros escritores!) que dure algûn

espacio leyendo horrores mal inteligibles? ^Con que ânimo quedarâ

contra su autor? cuâl serâ el aborrecimiento a sus obras desde allf

adelante? Sin poderse contener, llamarâ luego al médico que también

Luciano, con donaire singular, cuenta euro al proprio Lexifanes, ridi'cu-

lamente enfurecido (imagen que con vivos colores représenta a tantos

que hoy adolecen del mismo delirio de asperezas y oscuridades), de-

seando de la propia suerte, con otra semejante bebida, verle vomitar

estupendas locuciones, o las bombardas y picas que, burlândose, decia

Timocles habi'a comido un horrendo orador. Lean, pues, todos los que
asî venenosamente se hallaren heridos aquel diâlogo de Luciano, para

que viéndose en él tan abatidos y burlados, aborrezean su perdiciôn y

se reduzcan al verdadero camino de la elocuencia.28

ingenio, den a entender que se agradan pero es imposible que lo sientan. y si el
mâs amigo y cortés o el mâs cobarde quiere no esconder la verdad, hallaremos
que todos sin excepciön sienten, en lugar de recreo, aspereza y tormento, o sien-
ten lo que Séneca dijo [lib. 4, controv. 25] definiendo este mal estilo (Séneca,

digo rhetor): Aquel es propio género de cacozelta, que con amargura de palabras se

agrava. Certe illud genus cacozelia est quod amaritudinem verborum quasi agravatur.
No hay efecto mâs propio destos poetas que darnos amargura y pesadilla con
las palabras. No hablo aün de sus tinieblas, tan opuestas a lo perspicuo que
apenas se entiende clâusula. Estos efectos tan tristes y pesados a ningûn oyente
perdonan, y si hay quien alabe y célébré taies obras no es por satisfaeeiön o gusto,

que este nadie le halla, es sölo por ignorancia plebeya".
Gonzalez de Salas, Jusepe Antonio: Nueva idea de la tragedia antigua, ed. de

Luis Sânchez Lailla. Kassel: Edition Reichenberger, 2003, vol. II, p. 648.

162



La cacocelfa conto argumento en lapolémica contra la oscuridad

4. CONCLUSION

Jâuregui, que usaba con cierta frecuencia el término cacoceh'a

en su Discurso poético, desarrollö el ejemplo retörico de Luciano
de Samosata para descalificar la poesi'a de Géngora. Pero la
invectiva Lextfanes del Samosatense se dirigfa contra los vicios de
la prosa. El reproche de Jâuregui no era, pues, de recibo, por
poco que se tuviera en mente la distancia entre prosa y poesia,
constantemente recordada por los tedricos del Renacimiento.
De hecho, los Discursos apologéticos de Diaz de Rivas, concebi-
dos como respuesta al Anti'doto de Jâuregui y anteriores al
Discurso de Jâuregui29, se abrfan con una extensa definiciön de la
poesi'a, que descansaba en buena medida en su diferenciaciôn
respecto a la prosa y se encaminaba luego hacia la definiciön de
una poética de la maravilla de impronta muy cinquecentesca.

El intento de sobrepujamiento critico por parte de Jâuregui,
mediante la acumulaciön de autoridades y ejemplos criticos sa-
cados de la Antigüedad, demuestra quizâs su perplejidad frente
a las defensas que Dîaz de Rivas y otros, después de Pedro de
Valencia, hacfan del vate cordobés, nuevo Pindaro o nuevo Vir-
gilio. En efecto, si se aceptaba el esquema esbozado por Escalf-

gero en el tercero de sus Poetices libri septem —también citados
con frecuencia por Jâuregui30—, que separaba a Virgilio, el poe-
ta sublime, de sus imitadores, era posible, transponiéndolo, ha-
cer recaer el reproche de cacocelta sobre los secuaces de Göngo-
ra, eximiéndole de la crftica. Ésta fue, al menos, la postura de
Pedro Dfaz de Rivas, que se sirviö de Escalfgero para liberar a

Göngora del reproche de la cacocelta. É1 mismo, de hecho, no 11e-

gö a usar el término, y prefiriö centrarse en una defensa de la

legitimidad de la oscuridad, para la cual multiplied las referen-
cias modernas —Petrarca, Pontano, Poliziano, Escalfgero, Min-
turno, Tasso y otros, cuyos nombres en cambio faltan en el elen-
co de autoridades esgrimidas por Jâuregui31. Parece, pues, que

29 Para el orden de las respuestas entre las distintas obras, véase de nuevo
Jâuregui (2002), op. cit., p. CXXXIX, nota 195: "los Discursos apologéticos se redac-
taron como respuesta al Anti'doto, antes incluso de la publicaciôn de las Rimas de
Jâuregui en 1618; las Anotaciones comenzaron a elaborarse muy pronto, pero su
redacciôn se prolongé hasta 1624 por lo menos".

30 Segün se ha visto antes, Escalfgero figura en el Discurso de Jâuregui como
la ultima de las autoridades sobre la cuestiön de la cacocelfa. Serfa util un
examen mâs detallado de las modalidades de la presencia de Escalfgero en la polémica

gongorina, pero serfa materia para otro trabajo.
31 Desarrollar la defensa de la oscuridad por Dfaz de Rivas supondrfa abrir

otro espacio de investigaciôn, que nos proponemos explorar en el marco de la
preparaciôn de una nueva ediciôn crftica de los Discursos apologéticos para el
proyeeto PÖLEMOS (Ediciôn digital y estudio de la polémica gongorina, propi-
ciado por el laboratorio OBV1L de Sorbonne-Universités).

163



Roland Béhar

la misma presencia o no de la nociön de cacoceh'a sirve de indi-
cio de la pertenencia al bando de los crfticos —que la usan— o
al de los defensores —que prefieren evitarla—> como si el am-
plio debate sobre la oscuridad admitiera a la vez sus Anciens y
sus Modernes. De hecho, el mismo Pedro de Valencia, el primero
en usar el término cacoceh'a en su anälisis de la poesfa de Gon-
gora, subraya por otra parte la influencia nefasta de "los italia-
nos y [...] modernos afectados, que se afectan o afeitan por falta
de ingenio y hermosura propia"2.

BIBLIOGRAF1A

Azaustre Galiana, Antonio: «Las obras retoricas de Luciano de Samo-

sata en la literatura espanola de los siglos XVI y XVII», en: Abufn
Gonzalez, Anxo/ Casas Rigall, Juan/ Gonzalez Herrân, José

Manuel (eds.): Homenaje a Benito Varela ]cicome. Santiago de Com-

postela: Universidade de Santiago de Compostela, 2001, pp. 35-55.

Béhar, Roland: «Visualidad y barroco: Gôngora», en: Morales Marti¬

nez, Alfredo José (coord.): Congreso Internncional Andaluci'a Barroca:

actas, Iglesia de San Juan de Dios de Antec]uera, 17-21 de septiembre de

2007. Sevilla: Junta de Andaluria, 2009, vol. 3 (Literatura, müsica y
fiesta), pp. 17-30.

Béhar, Roland: «Homeromastix, Vergiliomastix... ^Gongoramastix?»,
e-Spania [en lfnea], 18 (2014), http://e-spania.revues.org/23769.

Blanco, Mercedes: «Lienzo de Fiances: las Soledades y el paisaje pictö-
rico», en: Garcia de Enterrfa, Maria Cruz/ Cordon Mesa, Alicia
(eds.): Actas del IV Congreso de la AISO (Alcald, 1996). Alcalâ de

Henares: Universidad de Alcalâ, 1998, vol. 1, pp. 263-274.

Delia Neva, JoAnn (ed.): Ciceronian Controversies. Cambridge, Mass.:

Harvard University Press, 2007.

Elvira, Muriel: «Del Parecer al Examen: circunstancias de escritura de
las dos intervenciones del Abad de Rute en la polémica gongo-
rina», e-Spania [en lfnea], 18 (2014), http://e-spania.revues.org/
23621.

Escalfgero, Julio César: Poetices libri Septem. [Lyon], apud Antonium
Vincentium, M.D.LXI.

Fernandez de Cordoba, Francisco: Parecer de don Francisco de Côrdova

acerca de las Soledades a instancia de su Autor, en: Orozco, Emilio: En

32 Pérez Lopez (1988), op. cit., p. 62.

164



La cacoceli'a como argumento en lapolémica contra la oscuridad

torno a las «Soledades» de Gôngora. Ensayos, estudios y ediciôn de textos

crtticos de la época referentes al poema. Granada: Universidad de
Granada, 1969, pp. 130-145.

Fuhrmann, Manfred: «Obscuritas. Das Problem der Dunkelheit in der
rhetorischen und literarästhetischen Theorie der Antike», en: Iser,

Wolfgang (ed.): Immanente Ästhetik - Ästhetische Reflexion. Lyrik als

Paradigma der Moderne. Münich: Wilhelm Fink, 1966, pp. 47-72.

Gates, Eunice Joiner: Documentos gongorinos. México D.F.: El Colegio de

Mexico, 1960.

Gonzalez de Salas, Jusepe Antonio: Nueva idea de la tragedia antigua, ed.

de Luis Sanchez Laiila. Kassel: Edition Reichenberger, 2003.

Görler, Woldemar: «Ex verbis communibus kakozelia. Die augusteischen
'Klassiker' und die griechischen Theoretiker des Klassizismus», en:
Flashar, Hellmut (ed.): Le "Classicisme" à Rome au 1" siècle avant et

après /. C. Vandœuvres/ Genève: Droz, 1979, pp. 175-211.

Huard-Baudry, Emmanuelle: «En torno a las Soledades: el abad de Rute

y los lienzos de Flandes», Criticôn, 114 (2012), pp. 139-178.

Jâuregui, Juan de: Discurso poético (Madrid, 1624), noticia preliminar
por Antonio Pérez Gömez. Valencia, «...la fuente que mana y
corre...», 1957.

Jâuregui, Juan de: Discurso poético: advierte el desorden y engano de algu-
nos escritos, ed. de Melchora Romanos. Madrid: Editora Nacional,
1978.

Jâuregui, Juan de: Anttdoto contra la pestilente poesîa de las soledades, ed.

de José Maria Rico Garcia. Sevilla: Universidad de Sevilla, 2002.

Marsh, David: Lucian and the Latins: Humor and Humanism in the Early
Renaissance. Ann Arbor: University of Michigan Press, 1998.

Mehtonen, Päivi: Obscure Language. Unclear Literature: Theory and Prac¬

tice from Quintilian to the Enlightenment, trad, de Robert MacGilleon.
Helsinki: Academia Scientiarum Fennica, 2003.

Michel, Alain: «Scaliger entre Aristote et Virgile», en: Cubelier de

Beynac, Jean/ Magnien, Michel (eds.): Acta Scaligeriana. Actes du

Colloque International organisé pour le cinquième centenaire de la

naissance de Jules-César Scaliger (Agen, 14-16 septembre 1984). Agen:
Recueil des travaux de la Société Académique d'Agen, 1986, pp. 63-

73.

Montemavor Aceves, Martha Elena: «Suetonio, Vida de Virgilio», Nova

Tellus, 27-2 (2009), pp. 205-234.

Pérez Lopez, Manuel M.: Pedro de Valencia, primer crttico gongorino.
Estudios y ediciôn anotada de la «Carta a Gôngora en censura de sus poe-
sfas». Salamanca: Universidad, 1988.

165



Roland Béhar

Rico Garcia, José Manuel: «El mito de Icaro en la controversia gongo-
rina», Draco, 3-4 (1991-1992), pp. 335-348.

Roses Lozano, Joaquin: Una poéticn de la oscuridad: la recepciôn crttica de

las Soledades en el siglo XVII. Madrid: Tamesis, 1994.

Schwartz, Lia: «Oscuridad y dificultad poéticas: un topos retôrico en
las Cartas filolôgicas de Cascales», e-Spania [en h'nea], 18 (2014),

http://e-spania. revues.org/23639.

Virgilio Marön, Publio: Eneida, introduction, texto latino, traduction y
notas de Luis Rivero Garcia, Juan A. Estévez Sola y Miryam Librân
Moreno. Madrid: CSIC, 2009.

Vives Coli, Antonio: Luciano de Samosata en Espaiïa, 1500-1700. Vallado-
lid: Sever-Cuesta, 1959.

Zappala, Michael O.: Lucian of Samosata in the Two Hesperias. An Essay

in Literary and Cultural Translation. Potomac, Maryland: Scripta
Humanistica, 1990.

Ziolkowski, Jan M., «Theories of Obscurity in the Latin Tradition»,
Mediaevalia, 19 (1996), pp. 101-170.

166


	La cacocelía como argumento en la polémica contra la oscuridad gongorina

