Zeitschrift: Boletin hispanico helvético : historia, teoria(s), practicas culturales
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: - (2015)

Heft: 25

Artikel: La estética renacentista de la oscuridad : cuatro momentos
Autor: Ledo, Jorge

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047214

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047214
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La estética renacentista de la oscuridad:

cuatro momentos'

Jorge Ledo Universitit Basel

Encabezar estas pdginas con un término anacrénico para los
siglos XV y XVI, como “estética”, y otro equivoco, como “oscu-
ridad”, exige que me demore minimamente en explicar al lector
su sentido. Estética alude aqui, sencillamente, al uso de una
serie de estrategias compositivas y a su valoracién dentro del
horizonte de expectativas del lector renacentista como férmulas
efectivas y constituyentes de una obra artistica acabada. Por
oscuridad no me refiero a la suma mas o menos difusa de vicios
que atafien al estilo (elocutio), a la composicion (dispositio) o in-
cluso a los temas (inventio) de una composicion —de los que los
trabajos de Roland Béhar y de Fernando Pancorbo dan una
muestra en sendos case studies—, sino a la valoraciéon por parte
de autores renacentistas de formas que escapan a la definicién
mimética de arte y al papel que la oscuridad desempefia en la
cimentacion de la lectura como techné en la cultura del Rena-
cimiento. Por tanto, en mi intencién no ha estado tanto rastrear
antecedentes a la polémica en torno a la oscuridad gongorina,
de la que Alejandro Garcia-Reidy se ha ocupado aqui con so-
brada solvencia®, como en contestar el topico que cifra la cate-

© Boletin Hispdnico Helvético, volumen 25 (primavera 2015): 95-134.

' Me gustaria agradecer a Roland Béhar, Alicia Garcia Ruiz, Fernando Pan-
corbo y Anna Laura Puliafito su lectura de este texto y sus comentarios, que lo
han hecho menos oscuro de lo que en principio era.

? Véase ademds el estudio de Joaquin Roses Lozano, Una poética de la oscu-
ridad. La recepcion critica de las Soledades en el siglo XVII. London/ Madrid: Tame-
sis, 1994; al que pueden sumarse los apuntes complementarios de Antonio
Azaustre Galiana, «Cuestiones de poética y retérica en los preliminares de Que-



Jorge Ledo

goria renacentista de lo bello en la suma de propiedad, elegan-
cia y simplicidad.

A pesar de la generosidad del consejo editorial del Boletin
Hispdnico Helvético, la extension limitada que concede un articu-
lo académico me ha obligado a tratar el problema de manera
sesgada y asistematica, algo que confio que el lector sabrd en-
tender y perdonar, y que espero que interprete como invitacion
a recorrer por si mismo una via no excesivamente transitada en
los estudios renacentistas. Deberd disculpdrseme, por tanto, si
obvio en lo que sigue todo aquello que atafe a problemas, senso
strictu, de la tradicién gramatical y retorica; si discrimino en lo
posible mi tratamiento del problema de la pervivencia de la
lectio alegobrica medleval o del auge de la cultura simbdlica y
mistérica renacentista’; si no entro en lugares comunes como los
ataques contra la farfo]la de escoldsticos, juristas y médicos y si
en ningtin caso me ocupo de aspectos exclusivamente hispani-
cos como, por ejemplo, la sotileza en la poesia cancioneril, que
Lope de Vega percibfa no sin razéon como un antecedente de
peso en la agudeza conceptista’, de las relaciones entre oscuri-

vedo a las poesias de fray Luis de Leén», La Perinola VII (2003), pp. 61-102; v,
ahora, Lia Schwartz Lemer «Oscuridad y dificultad poetlcas un topos retérico
en las Cartas filologicas de Cascales», e-Spania. Revie Electronique d’Etudes Hispa-
niques Médiévales et Modernes, 18 (2014).

* Con carécter general: Wind, Edgar: La elocuencia de los stmbolos. Estudios
sobre arte humanista, ed. de Jaynie Anderson, trad. de Luis Millan. Madrid:
Alianza, 1993, e id., Misterios paganos del Renacimiento, trad. de Javier Sdnchez
Garcfa-Gutiérrez. Madrid: Alianza Editorial, 1998; Allen, Don Cameron: Myste-
riously Meant. The Rediscovery of Pagan Symbolism and Allegorical Interpretation in
the Renaissance. Baltimore/ London: The Johns Hopkins Press, 1970; Gombrich,
Ernst Hans: Symbolic Images. Studies in the Art of the Renaissance. II. Oxford/
New York: Phaidon Press, 1978; Dubois, Claude-Gilbert: L'imaginaire de la Re-
naissance. Paris: Presses Universitaires de France, 1985, y Vuilleumier Laurens,
Florence: La raison des figures symboliques i la Renaissance et i 1'dge classique. Etu-
des sur les fondements philosophiques, théologiques et rhétoriques de |'image. Geneve:
Droz, 2000; entre muchos otros.

¥ Rico, Francisco: «Un penacho de penas. De algunas invenciones de letras y
caballeros», en: Textos y contextos. Estudios sobre la poesin espaiiola del siglo XV.
Barcelona: Critica, 1990, pp. 189-216; Casas Rigall, Juan: «La idea de la agudeza
en el siglo XV hispano. Para una caracterizacién de la sotileza cancioneril»,
Revista de Literatura Medieval, VI (1994), pp. 79-103; etc. La justa queja de Garcia
Berrio por la falta un andlisis diacrénico de la génesis tedrica de la (duvoun)
entendida como el origen del “concepto” en la teorfa poética altomoderna
—Formacién de la Teoria Literaria moderna. La topica horaciana en Europa. Madrid:
Cupsa, 1977, p. 440n1— sigue, hasta donde sé, sin haberse visto subsanada, con
la salvedad de sus importantes apuntes posteriores en Antonio Garcia Berrio y
Francisco Cascales, Introduccién a la Poética Clasicista (Comentario a las Tablas
poéticas de Cascales). Madrid: Cétedra, 2006, pp. 398-414.

96



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

dad, mistica y poesia o de figuras fascinantes como, por citar un
solo caso, Alonso de Ledesma®.

En suma, he querido subrayar la linea de continuidad entre
la valoracién positiva de la oscuridad en el primer humanismo
y algunas de sus transformaciones y derivas a través de testi-
monios representativos, sin voluntad de agotar el tema ni de
limitar los problemas relacionados con la oscuridad a ellos. Con
ese fin, he dividido mi aproximacién en cuatro momentos que
mantienen una vaga interrelacion entre si. Mi meta, bien senci-
lla, ha consistido en matizar minimamente la adscripcién de la
poética de la oscuridad y de sus origenes a la polémica manie-
rista en Italia 0 a la gongorina en Espafa, ofreciendo algunos
nticleos teéricos que pudieran servir de punto de arranque para
un andlisis mds exhaustivo de la querencia por la oscuridad en
el siglo XVI. Si el texto ofrece alguna indicacién de valor a este
respecto, el trabajo no habra sido en vano.

En un célebre pasaje de la tercera Invectiva contra un médico
(1355/1357), motivada por el enfrentamiento con un miembro
anénimo del cuerpo médico del papa Clemente VI, Petrarca
ofrece una defensa del valor de la poesia que habrd de gozar de
enorme fortuna en las letras europeas durante al menos los tres
siglos siguientes. El fragmento que nos interesa es el que sigue:

Me queda por responder a tu acusacién de que me deleito en la
oscuridad, como si me mostrara reacio a facilitarles el conocimiento a
quienes tienen un ingenio mas débil. A lo que afiades que los poetas
escribieron que los dioses envidian a la raza humana, y que se lo re-
proché Aristételes. En lo que a mi concierne, no envidio a nadie, y me
preocupa mds que me afecte la envidia de otro que estar infectado por
la mia propia. Pero tal vez solo te hayas valido de mi nombre para cen-
surar la envidia de los poetas, y por eso hablaste sobre la envidia de los
dioses. Poco puede sorprender que la envidia reine sobre quienes la han
divinizado.

> Para una introducciéon al autor y algunas indicaciones bibliograficas,
puede acudirse a Carro Carvajal, Eva Belén: «Ledesma Buitrago, Alonso de»,
en: Jauralde Pou, Pablo (dir.), Gavela, Delia/ Rojo Alique, Pedro C. (eds.): Dic-
cionario filolégico de literatura espariola. Siglo XVII. 1. Madrid: Castalia, 2010, pp.
673-678, y a los diversos trabajos que Fernando Rodriguez de la Flor le ha dedi-
cado al autor.

97



Jorge Ledo

En este punto, por no cambiar tu costumbre, te alejas mucho de la
verdad. No hay un grupo [de hombres] que muestre menos envidia,
més inocencia o tanta amistad [...]. ;Quién osaria mencionar la envidia
en este contexto? ;Pueden los desocupados v mediocres intentar ocupar
un lugar entre tales espiritus exaltados, ante el esplendor de nombres
tan grandes? Ahora, si los lectores no familiarizados con los poetas en-
cuentran quizd oscuro su estilo, no es la causa la envidia. El estilo poéti-
co sirve de estimulo para una reflexion mds profunda y como oportu-
nidad para estudios mds nobles. ;Qué decir sobre los filésofos? ;No
podfa acaso Aristdteles hablar mds claro®, o incluso Platén, al que se

® A Petrarca no le hizo falta conocer que los comentaristas tardoantiguos del
Estagirita ya habian expuesto que su estilo, sintético y breve en exceso, pecaba
de oscuridad —para los lugares en Amonio Sacas, Juan Filopono, Olimpiodoro
el Joven y Elias, véase Kraye, Jill: «Daniel Heinsius and the Author of De
mundo», en: Dionisotti, Anna Carlota/ Grafton, Anthony/ Kraye, Jill (eds.): The
Uses of Greek and Latin: Historical Essays. London: The Warburg Institute, 1988, p-
185n98; véanse también los comentarios de Temistio a los Analiticos posteriores
(I. 2-12) o de Simplicio a las Categorias 9-10 (la primera ediciéon impresa:
ZiumAikiov ddaokadov Tov peyalov oyxodia amo Qwvne avtov €ic TAC
Aptototédove katnyopiac [Venecia: Zacarias Kallergios, 1499], aunque con
cierta fortuna medieval a través de su adaptacién en Ma yanbadt an yuqaddama
gabla ta*allum falsafat Aristii de Alfarabi)—, le bastaba con recibir los ecos de un
sentir generalizado durante la Edad Media —como el del amanuense anénimo
que a finales del siglo X cerré como sigue su copia del De interpretatione: “Aqui
termina el Peri Hermeneias de Aristételes, sobre cuya oscuridad no solo el doble
comentario de Boecio, sino también el muy atil librito de Apuleyo de Madaura
arrojan la mayor luz”, Sullivan, Mark W Apuleian Logic. Amsterdam: North
Holland, 1967 p- 191, o el de los famosos versos del Anticlaudianus (111, vv. 115-
122, ed. de Robert Bossuat, Paris: Vrin, 1955) de Alain de Lille—, con la confe-
sién apdcrifa del filésofo a Alejandro Magno recogida por Aulo Gelio (Noches
Aticas XX. V. 9) o, sencillamente, con la practica exegética sobre Aristoteles y la
cultura escoldstica que tanto aborrecid. La comparacién de Aristételes con una
sepia, que nubla todo con su tinta cuando se la intenta atrapar, fue acufiada por
Atico, recogida por Eusebio de Cesarea en la Pragparatio evangelica (XV. 1X. 13;
810d) y, a través de éste, disfruté de gran popularidad en las letras altomoder-
nas, como ensefié hace afios Charles B. Schmitt, «Aristotle as a Cuttlefish: The
Origin and Development of a Renaissance Image», Studies in the Renaissance, 12
(1965), pp. 60-72. Con o sin metdfora mediante, con voluntad de ataque, de en-
mienda o justificacién, el tema de la oscuridad aristotélica aparece tratado con
cierta extensién por autores tan diversos como Donato Acciaiuoli —Bianchi,
Luca: Studi sull‘aristotelismo del Rinascimento. Padua: Il Poligrafo, 2003, pp. 167-
168, 202-203—; Rudolf Agricola —De inventione dialectica 1. 11, ed. de Lothar
Mundt. Ttibingen: Max Niemeyer Verlag, 1992, pp. 20-24—; Gianfrancesco Pico
della Mirandola —Schmitt, Charles B.: Gianfrancesco Pico Della Mirandola (1469~
1533) and His Critique of Aristotle. The Hague: M. Nijhoff, 1967, pp. 69-73—; Juan
Luis Vives —De tradendis disciplinis 1. (De causis corruptarum artium). iv, en:
Opera Omnia, ed. de Gregorio Maydns. Valencia: Benito Monfort, 1785, pp. 27-
35—; Jacopo Zabarella —Cranz, F. Edward: «Two Debates About the Intellect:
(1) Alexander of Aphrodisias and the Greeks; (2) Nifo and the Renaissance Phi-
losophers», en: Struever, Nancy (ed.): Reorientations of Western Thought from
Antiquity to the Renaissance. Aldershot/ Burlington, VT: Ashgate, 2006, p-

98



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

considera el méas lticido de todos? No mencionaré al resto, especialmen-
te a Herdclito, cuya oscuridad le otorgé su sobrenombre. ;Y qué decir
de la misma Palabra de Dios, que podrds odiar con vehemencia, pero
que no osas criticar abiertamente por miedo a las llamas? jCudntos pa-
sajes oscuros y chocantes contiene! Y, sin embargo, fue compuesta por
el mismo Espiritu que cre6 la humanidad y el mundo, un Espiritu que
en verdad bien hubiera podido, de haber querido, inventar nuevas
palabras y entonces, usar las palabras inventadas por El con mayor cla-
ridad. Incluso Agustin, que se enorgullece de que, sin necesidad de
maestro, su genio dominara muchas artes v .la doctrina de los fil6sofos
sobre las diez categorias, confiesa que fue incapaz de entender el co-
mienzo de Isafas. ;Cémo puede ser, a menos que clames quizd que el
Espiritu Santo era celoso, mejor que receloso, de ayudar a sus lectores?
En el libro XI de su Ciudad de Dios, habla Agustin sobre esta oscu-
ridad: “La oscuridad de la palabra divina en realidad tiene la ventaja de
engendrar mds que una interpretacién de la verdad y de traer estas
interpretaciones a la luz del conocimiento general mientras que uno la
entiende de un modo v otro de otro”. En su comentario sobre el Salmo
126, dice: “Quizds esto se expresa con mayor oscuridad para que pro-
duzca muchas interpretaciones y asf los lectores reciban una recompen-

18n24—; Mario Nizolio —De wveris principiis et vera ratione philosophandi contra
pseudophilosophos libri IV, ed. de Quirinus Breen. Roma: Fratelli Bocca Editori,
1956, I. 1, p. 28; L. 11, p. 35, etc.—; Pedro Juan Nufiez —Oratio de causis obscuritatis
Aristoteleae et de illarum remediis. Valencia: Joan Mey, 1554—; Francesco Patrizi
da Cherso —Puliafito, Anna Laura: «Francesco Patrizi tra rivelazione e retorica
perfetta», en: Lachin, Giosue/ Brugnolo, Furio (eds.): Obscuritas. Retorica e poeti-
ca dell’oscuro. Trento: Dipartimento di Scienze Filologiche e Storiche, 2004, pp.
255-270, esp. 266-267— o Jean Bodin —de los 160 ataques en el Universae Natu-
rae Theatrum (1596), es interesante aquel donde Bodin entiende que Aristételes,
que es claro cuando quiere, se muestra oscuro para ocultar de manera conscien-
te la deficiencia de sus teorfas, véase Blair, Ann M.: The Theater of Nature.
Princeton, NJ: Princeton University Press, 1997, p. 92—. No fue una postura sin
resistencias, que arrancan —mads alld de los sospechosos habituales— en la Vita
Aristotelis de Leonardo Bruni —Opere letterarie e politiche, ed. de Paolo Viti.
Torino: UTET, 1996, p. 522— o en la famosa polémica entre Genadios Scholarios
y Georgios Gemistos Plethon —Woodhouse, Christopher Montague: George
Gemistos Plethon. Oxford/ New York: Clarendon Press, 1986, pp. 240-266—,
donde reverbera una idea de calado, proveniente entre otros de Elio Aristides, a
saber, que Aristételes habla con una lengua oscura, como corresponde a los filé-
sofos, y que el ornatus en Platén lo acerca a la poesia. Huelga decir que ciertos
pasajes de Aristoteles cobrardn entidad propia por su oscuridad en algunas de
las grandes polémicas renacentistas, como De anima 111 5, 430a10-25, dedicado a
la naturaleza del intelecto, véase Casini, Lorenzo: «The Renaissance Debate on
the Immortality of the Soul...», en: Bakker, Paul/ Thijssen, Johannes (eds.):
Mind, Cognition and Representation. Aldershot/ Burlington, VT: Ashgate, 2007,
pp- 130 y ss. La abundancia de los casos, con muy diversos matices, en relacién
a la Poética requerirfan por si solos un tratamiento aparte.

o8



Jorge Ledo

sa mayor si encuentran cerrado lo que debe estar abierto a muchas
interpretaciones que si encuentran algo abierto a una tnica interpre-

"7

tacion”.

Petrarca, que todavia va a referir otro pasaje de Agustin de
Hipona y uno de Gregorio Magno®, continda su argumento: no
hay en los poetas una querencia especifica por escribir para los
pocos, sino que, dado que la poesia no es un arte que granjee
réditos y donde es vano, por tanto, el engafio para adquirirlos,
los poetas aspiran precisamente a no engafiar a nadie. El placer
del poema consiste en ver emerger “el deleitable sentido de
profundidades oscuras y encantadoras” (cum amenis ex latebris
dulcis sensus eruperit) y el estilo poético no debe reprobarse por
ser accesible tinicamente a los dotados de cualidades para com-
prenderlo, conveniente para la memoria o excesivamente arduo
para los ignorantes.

Hay, ademds, una razén histérica para que los poetas actiien
de esta manera. Los primeros, como Orfeo, fueron también ted-
logos y, aunque desconocian la primera religion, si intufan la
existencia de una tnica divinidad. Homero mismo, considerado
un loco entre los atenienses por haber pintado a los dioses en
confrontacién continua y sujetos a sus mds bajos instintos, de-
muestra representdndolos asi que dificilmente éstos podian te-
nerse por dioses, aunque la masa no cayera —o precisamente
por ello— en la sutileza del argumento. Asi, si de algo son cul-
pables los poetas, es de haber nacido en un tiempo histérico en
que debian lidiar con los prejuicios y falsas creencias de sus
conciudadanos, y enmascarar con el politeismo una verdad mas
cierta y mds perfecta.

Este pasaje, que Boccaccio reproduce casi de manera literal
en las Genealogias (XIV. x11)” y cuyos efectos tedricos jalonarén el
epistolario de Coluccio Salutati a lo largo de tres décadas'’, hace

7 Petrarca, Francesco: Invective contra medicum. Invectiva contra quendam
magni status hominem sed nullius scientie aut virtutis, ed. de Francesco Bausi.
Firenze: Le Lettere, 1I1. 151-172, pp. 110-112. De no afirmarse lo contrario, debe
entenderse que las traducciones contenidas en este articulo son mias.

 Agustin de Hipona, Enarrationes in Psalmos 146. 12; Gregorio Magno,
Homiliae in Ezechielem 1. 6. 1.

* Boccaccio, Giovanni: Los quince libros de la Genealogia de los dioses paganos.
Introduccion, traduccion directa del Laurentianus Plut. 52.9, notas e indices, trad. de
Maria Consuelo Alvarez y Rosa Marfa Iglesias. Madrid: Centro de Lingiifstica
Aplicada Atenea, 2007, pp. 636-638.

' Me refiero a las cartas contra los ataques de Giuliano Zonarini, Giovanni
da San Miniato, Giovanni Dominici y Pellegrino Zambeccari, todas en el Episto-
lario publicado por Francesco Novati (vol. I, pp. 298-307 y 321-329; vol. 111, pp.
285-308 y vol. IV, pp. 170-240). Hay restimenes ttiles sobre su contenido en

100



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

algo mds que fusionar varios lugares de la tradicion glosando
un conocidisimo pasaje de la Metafisica'' aristotélica a la bis-
queda de un lugar de prestigio para la poesia, perdido dentro
de los catdlogos de artes medievales'”. En primer lugar, reafir-
ma un valor especifico para la oscuridad frente a su considera-
cién medieval como vicio que poeta y orador deben evitar”. En
esta nueva concepcién del valor poético, la oscuridad deja de
ser un efecto indeseable para erlglrse en rasgo distintivo y casi
connatural de la exquisita locutio'. En ella, la oscuridad cumple

Ullman, Berthold L.: The Humanism of Coluccio Salutati. Padova: Antenore, 1963,
pp. 53-58. Para una visién de conjunto sobre el pensamiento poético de Salutati,
con inclusion del De laboribus Herculis, Greenfield, Concetta Carestia: Humanist
and Scholastic Poetics. Lewisburg: Bucknell University Press, pp. 129-163.

"' Aristoteles, Metafisica o 2 982b11-21, en: Metafisica, ed. de Valentin Garcia
Yebra. Madrid: Gredos, 1982, p. 15.

2 McKeon, Richard: «Poetry and Philosophy in the Twelfth Century: The
Renaissance of Rhetoric», en: Backman, Mark (ed.): Rheforic. Essays in Invention
and Discovery. Woodbridge, CT: Ox Bow Press, [1946] 1987, pp. 167-193, Kri-
steller, Paul Oskar: «The Modern System of Arts: A Study in the History of
Aesthetics Part I», Journal of the History of Ideas, X1, 4 (1951), pp. 496-527; Har-
dison Jr., Osborne Bennett: «The Classification of S\ stems of Criticism», en: The
Enduring Monument. Chapel Hill: The University of North Carolina Press, 1962,

. 3-23.
S Ziolkowski, Jan M.: «Theories of Obscurity in the Latin Tradition», Me-
diaevalia, XIX (1996), pp. 103-108, junto a los matices en pp. 116-124. Obvio, evi-
dentemente, toda la produccién experimental, como por ejemplo la de poesia y
artes figurativas a la que Ziolkowski dedica unas pdginas (pp. 132-135 y ss.) y
que Giovanni Pozzi (La parola dipinta. Milano: Adelphi, 2013, 4* ed.) traté en un
magistral estudio diacrénico. Cf. Petrarca, Seniles XI1. 11. 50: “Su funcién [la del
poeta] es fingir en el sentido de componer, adornar, asombrar la verdad de las
cosas morales o naturales o de cualquier otro tipo con colores artificiosos y ob-
nubilarlas con el velo de una ficcién amena, removido lo cual, resplandezca la
verdad de manera tanto mds agradable cuanto mds dificil haya sido encon-
trarla. De hecho, ;quién ignora que esto lo han hecho elegantisimamente antes
que otros Homero o Virgilio?” (Officium eius est fingere idest componere atque or-
nare et veritatem rerum vel moralium vel naturalium vel quarumlibet aliarum arti-
ficiosis adumbrare coloribus et velo amene fictionis obnubere, quo dimoto veritas elu-
cescat eo gratior inventu quo difficilior sit quesitu. Enimvero quis hoc nescit ab Homero
aut Virgilio ante alios elegantissime factum esse), Res seniles. Libri 1X-XII, ed. de Sil-
via Rizzo v Monica Berté. Florencia: Le Lettere, 2014, p. 374. Frente a la estética
de la proportio, integritas y, ante todo, la claritas medieval —Eco, Umberto: Arfe e
belleza nell’estetica medievale, caps. 4 y 5, e Il problema estetico in Tommaso d’aquino,
cap. 4, ambos ahora en Scritti sul pensiero medievale. Milano: Bompiani, 2012, pp.

69-101 y 351-423—, véanse algunos matices de interés en el propio Eco —
«Metafora e conoscenza nel Medioevo. 2. Dalla metafora all’analogia entis», en:

Scritti..., cit.,, pp. 618-665—, Zambon, Francesco: «Trobar clus e oscurita delle
Scritture», y Antonelli, Roberto: «Oscurita e Piacere», los dos en Lachin/ Bru-
gnolo (2004), op. cit., pp. 91-102 y 47-58, y Carruthers, Mary: The Experience of
Beauty in the Middle Ages. Oxford: Oxford University Press, 2013, pp. 61-70.

" Petrarca, Familiares X. 4: “Itaque et edes amplissimas meditati sunt, que
templa dixerunt, et ministros sacros, quos sacerdotes dici placuit, et magnificas
statuas et vasa aurea et marmoreas mensas et purpureos amictus; ac ne mutus
honos fieret, visum est et verbis altisonis divinitatem placare et procul ab omni

101



Jorge Ledo

un cometido estético que responde a una doble funcién gnoseo-
I6gica: el poema capta la atencion del lector capaz plantedandole
un reto, lo que desemboca, cuando se respeta el pacto estableci-
do entre autor y lector, no sélo en una mayor fruicién del poe-
ma, sino también en una fijacién mas viva en la memoria de su
contenido a causa del esfuerzo que requiere desentrafarlo'. La
naturaleza de la oscuridad es, ademds, paraddjica, al ser la tini-

plebeio ac publico loguendi stilo sacras superis inferre blanditias, numeris insuper
adhibitis quibus et amenitas inesset et tedia pellerentur. Id sane non vulgari
forma sed artificiosa quadam et exquisita et nova fieri oportuit, que quoniam greco
sermone «poetes» dicta est, eos quoque qui hac utebantur, poetas dixerunt”,
Familiarum rerum Libri [VI-X]. Le Familiari [VI-X], ed. de Vittorio Rossi y Um-
berto Bosco. Torino: Aragno, 2007, p. 1408, mis cursivas; Boccaccio, Genealo-
gia..., ed. cit., XIV. 7-8 e id., Esposizioni sopra la Comedia di Dante. Milano: Mon-
dadori, 1994, vol. I, IIl. 74. Ermolao Barbaro confrontard la exquisita locutio
—consecuencia de lo que él denomina en cierto punto tempestas Platonica— con
una aproximacion agustiniana al problema, proponiendo la armonia entre fon-
do y forma poética a través de una orientacién retorica sustentada en Aristo-
teles y Cicerdn, véanse las Orationes contra poetas 1. 36-38, 89-91 y II. 42-51, ed.
de Giorgio Ronconi. Florencia: Sansoni, 1972, pp- 90 vy 115-117. Para rastrear la
influencia de la “locucién exquisita” en la Castilla y en la Catalufia del siglo XV,
son utiles los apuntes de Weiss —The Poet’s Art. Oxford: The Society for the
Study of Mediaeval Languages and Literature, 1990, pp. 182-184 y 198-200—,
Gémez Moreno —Espaiia y la Italia de los humanistas. Primeros ecos. Madrid: Gre-
dos, 1994, pp. 157-166— y Gémez Redondo, Angel: Las artes poéticas medievales.
Madrid: Ediciones del Laberinto, 2000, p. 175n33. Con las debidas distancias, la
polémica gongorina estard trufada con variantes a favor y en contra de la exqui-
sita locutio, desde que Lope aluda con no poca ironia al término en 1609: “No
traya la escritura, ni el lenguaje/ ofenda con vocablos exquisitos”, Arte nuevo,
ed. de Evangelina Rodriguez Cuadros. Madrid: Castalia, 2011, vv. 264-5, pp.
323-324. Una gavilla de ejemplos —«Carta de don Luis de Géngora en res-
puesta de la que le escribieron [1615]», la «Carta echadiza a don Luis de Gon-
gora [1616]» de Lope, el Antidoto contra la pestilente poesia de las Soledades (1616)
de Jauregui o las Cartas filolégicas (Decada prima. Ep. VIII) de Cascales— puede
entresacarse de Reyes Cano, José Maria (ed.): La literatura espaiiola a través de sus
poéticas, retéricas, manifiestos y textos programidticos. Madrid: Cétedra, 2010, pp.
433, 454, 462, 554 y 625, respectivamente.

'S Boccaccio, Trattatello in laude di Dante, prima redazione 152: “Manifesta cosa
¢ che ogni cosa, che con fatica s'acquista, avere alquanto piti di dolcezza che
quella che vien senza affanno. La verita piana, percid ch’e tosto compresa con
piccole forze, diletta e passa nella memoria. Adunque, accid che con fatica
acquistata fosse piu grata, e percid meglio si conservasse, li poeti sotto cose
molto ad essa contrarie apparenti, la nascosero; e percid favole fecero, piti che
altra coperta, perché la bellezza di quelle attraesse coloro, li quali né le di-
mostrazioni filosofiche, né le persuasioni avevano potuto a sé tirare”, en Tratta-
tello in laude di Dante, ed. de Luigi Sasso. Milano: Garzanti, 1995, p. 56, y véase la
variante de la tercera redaccién, p. 128. El argumento es similar al de Gongora
con respecto a las Soledades: “Y si la obscuridad y estilo intricado de Ovidio [...]
da causa a que, vacilando el entendimiento en fuerza de discurso, trabajandole
[...], alcance lo que asi en la letra superficial de sus versos no pudo entender
luego, hase de confesar que tiene utilidad avivar el ingenio, v eso nacié de la
obscuridad del poeta”, «Carta de don Luis de Géngora en respuesta de la que le
escribieron», en: Reyes Cano (2010), op. cit., pp. 432-433.

102



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

ca manera en que el lenguaje —un lenguaje artificial, como es la
poesia— puede manifestar completamente su potencial signifi-
cativo y, asi, representar una verdad que no es una mera recrea-
cion artistica de la materialidad sensible, sino una manifesta-
cion trascendente de la misma. Desde aqui, la poesia asume un
papel que no estd supeditado a la lectura de las letras sagradas
y que, por tanto, no dispone a la poesfa en una relacién de
subordinacién con la teologia —entendida como una disciplina
0 ars especifica y con unas convenciones y métodos fijados'°—,
sino que, por asi decir, predispone a una experiencia estética de
lo sagrado, como veremos en el punto IV.

11

A partir de la segunda mitad del siglo XV, la oscuridad exal-
tada por Petrarca, Boccaccio y Salutati, que ya se ha convertido
en un argumento aparente dentro de las reflexiones poéticas y
ha comenzado su marcha triunfal por todas las defensas de la
poesia renacentistas, comienza a hacer notar su presencia den-
tro de los comentarios filologicos de textos literarios. El papel
de la teoria en torno al integumentum no puede considerarse, no
obstante, menor en la historia de la exégesis altomoderna; si
bien carece del lugar de relumbrén que ostentan el furor poéti-
co y la poesia sacralizada de corte paganizante en el plantea-
miento programdtico de los studia humanitatis y en la sensi-
bilidad estética del letrado humanista. Para éste, ya no bastard
con aludir a equivalencias simbdélicas presentes en corpora tan
amplios como los dos Testamentos, la literatura grecolatina, la
poesia cristiana primitiva o la patristica, sino que la circunstan-
cia histdrica, que atina contexto, convenciones y condicionantes
de composicién, produccién y particularidades de transmision,
enmienda y tradicién exegética y enciclopédica sobre el texto
—por no mencionar la creacién de un panteén propio de arca-
nos y deidades oscuras— se han convertido en rasgos visibles y
significativos del manuscrito y de la hoja impresa que el lector
dotado debe ser capaz de identificar e interpretar".

'® Es importante sefialar, como lo ha hecho Riccardo Fubini —«Humanism
and Scholasticism: Toward an Historical Definition», en: Mazzocco, Angelo
(ed.): Interpretations of Renaissance Humanism. Leiden/ Boston: Brill, 2006, pp.
132-133— aludiendo al Rerum memorandum libri de Petrarca, que el valor de las
letras paganas no reside en su supeditacién a las letras sagradas, ni éstas cum-
plen una mera funcién instrumental con respecto a aquéllas. Cf. en cualquier
caso el Trattatello in laude di Dante 154-155 —ed. cit., p. 57— de Boccaccio.

'7 Grafton, Anthony/ Jardine, Lisa: From Humanism to the Humanities. Educa-
tion and the Liberal Arts in Fifteenth- and Sixteenth-Century Europe. Cambridge,

103



Jorge Ledo

Los lugares comunes de corte neoplaténico, sumados al nu-
mero cada vez mayor de habilidades requeridas al exégeta para
ser competente, sitdan al intérprete de la cultura cldsica en pari-
dad con el poeta y fijan los dos dominios en que un ingenio do-
tado para las letras puede, y debe, florecer. En cierta medida, el
poeta cldsico, como el poeta clasicista, lo es en tanto su obra de-
manda un comentario y exige una negociacién de significados.
Dos meses antes de la muerte de Filippo Beroaldo (1453-1505),
compafiero de generacién de Poliziano, Ficino y Pico della Mi-
randola y, salvando las distancias, Badius Ascensius, Merula y
Calderini, aparecen publicadas sus Anotaciones sobre Galeno
(1505), en cuyo prélogo se lee:

Y puesto que dicen que uno debe penetrar en el meollo de las cosas
sin demorarse en las amenidades de las palabras, y examinar la sangre
y la médula de las sentencias evitando la piel v la corteza de las pala-
bras; yo, por Hércules, no llego a discernir como pueda examinarse la
sangre v la médula sin haberse explorado antes con diligencia piel y
corteza. Asi como quien quiere comer una nuez, debe partir una nuez;
quien quiera entender las sentencias y revelar los significados que es-
conden, debe romper primero la corteza de las palabras. Lo interior no

se revelard, sin que se abra antes lo exterior."

MA: Harvard University Press, 1986, pp. 61-65 y ss., y Grafton, Anthony: «The
Scholarship of Poliziano and Its Context», en: Defenders of the Text. The Traditions
of Scholarship in an Age of Science, 1450-1800. Cambridge/ London: Harvard
University Press, 1991, pp. 57-8.

¥ “Et quia dicunt ad pondera rerum penetrandum esse non ad uerborum
amoenitates diuersitandum et sanguinem ac medullam sententiarum esse intro-
spiciendam omissa cute corticeque uerborum; ego, hercle, non dispicio quomo-
do sanguis et medulla interior introspici possit, nisi cutis et cortex ante dili-
genter exploretur. Nam qui e nuce nucleum esse uult, frangit nucem; qui ex li-
bris uult sententias eruere atque penitus expromere necesse est ut verborum
corticem ante perrumpat, nec interiora panduntur nisi exteriora ante pates-
cant”, Annotationes in Galenum en Varia Philippi Beroaldi Opuscula, [Basileae]: [s.
e.], 1513, f. 161r. La imagen orgdnica de la médula para referirse al significado
profundo del texto es querida a Beroaldo, que la emplea, entre otros lugares, en
los Symbola Pythagorae —“Munusculum est oppido pusillum, nec inficior, si
corticem exteriorem tantum spectes. Sed si medullam interiorem introspexeris,
pretiosum iudicabis”, Bolonia: Benedictus Hectoris, 1503, f. alv— y goza de
popularidad en las letras italianas del Quattrocento, como dejan ver Guarino de
Verona —Epistulae 190, en Epistolario di Guarino Veronese, ed. de Remigio Sabba-
dini. Venecia: a spese della Societa, 1915, p. 304—, Giovanni Pico della Miran-
dola —Heptaplus VII. vIi, ed. de Eugenio Garin. Firenze: Vallecchi, 1942, p.
374— o Lodovico Lazarelli —Crater Hermetis, en: Lodovico Lazzarelli (1447-1500).
The Hermetic Writings and Related Documents, ed. de Wouter ]. Hanegraaff.
Tempe, AZ: Arizona Center for Medieval and Renaissance Studies, 2005, pp.
212 (puesta en boca de Pontano) y 226—. Su origen se encuentra tanto en la tra-

104



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

El contraste con el involucrum o intequmentum de la lectura
alegérica es claro'’. La materialidad del texto deja de ser un obs-
tdculo que debe ser salvado para la correcta inteleccion del poe-
ma y pasa a convertirse en un elemento constitutivo mds en su
comprensién. Dieciocho afios antes, en la carta nuncupatoria de
sus Comentarios sobre Propercio ([1487] 1500), el mismo Beroaldo
habia asignado al poeta la tarea de “velar el poema con formu-
laciones oblicuas, y envolver las sentencias con elegancia”,
mientras que el intérprete “abre lo que esta cubierto, ilumina
aquello que estd oscuro, revela lo recondito y desentraiia copio-

a y diligentemente lo que el poeta trata brevemente y casi de

paso”®’; es decir, que el trasiego entre produccién e interpreta-

dicién pagana —Aulo Gelio, Noct. Att. XVIIL 1v. 2 y 6—, como en la patristica:
Jerénimo de Estridén, Commentariorum in Epistolam ad Galatas libri 111 1. 1: 11-12,
PL 26, col.-322.

" Los dos estudios pioneros del integumentum medieval son Chenu, Marie-
Dominique: «Involucrum: Le mythe selon les théologiciens médiévaux», y Jau-
neau, Edouard: «L’usage de la notion d’ integumentum a travers les glosses de
Guillaume de Conches», ambos en Archives d'histoire doctrinale et littéraire du
moyen dge, XXI1 y XXIV (1956 y 1957), pp. 75-79 y 35-100, respectivamente. Para
una discusion del concepto de integumentum y otros términos técnicos afines —
involucrum, translatio, imago, similitudo—, véase Dronke, Peter: Fabula. Explora-
tions into the Uses of Myth in Medieval Platonism. Leiden/ Koln: E. J. Brill, 1974,
pp. 23-28, 48-52, 56-57, 61-64 y 119-122 y, del mismo, «Integumenta Virgilii»,
en: Intellectuals and Poets in Medieval Europe. Roma: Edizioni di Storia e Lettera-
tura, 1992, pp. 63-80. Sobre las implicaciones filoséficas de la alegoria medieval
hay un buen resumen en Whitman, Jon: «Twelfth-century Allegory: Philosophy
and Imagination», en: Copeland, Rita/ Struck, Peter T. (eds.): The Cambridge
Companion to Allegory. Cambridge/ New York: Cambridge University Press,
2010, pp. 101-115.

2 “Et cum poetae officium fit obliquis figurationibus poema uelare et
sententias concinniter implicare. Interpres inuolucra explicat, obscura illustrat,
arcana reuelat, et quod ille scrictim et quasi transeunter attingit, hic copiose et
diligenter enodat”, Beroaldo, Filippo: «Propertius cum commentariis Phylippi
Beroaldi», en: Tibullus cum commentariis Cyllaennii Veronensis. Catullus cum com-
mentariis Parthenii Veronensis et Palladii Patauini..., [Venecia]: [Giovanni de Tri-
dino], [1487] 1500, f. n5v. Los campos léxicos sobre la tarea filoldgica, explicare,
illustrare, reuelare, enodare aparecen aqui representados en dos grupos seman-
ticos, ya sea como “desenredar” o “desenmarafiar” —"nodius etiam aliquando
per metaphoram pro aenigmate seu quaestione aliqua difficile ponitur. Vnde
enodare, explanare ac declarare est”, Perotti, Cornu copiae sen Linguae Latinae
Commentarii. 111, ed. de Jean-Louis Charlet. Sassoferrato: Istituto Internazionale
di Studi Piceni, 1993, p. 162— o como “iluminar”, como por ejemplo en la
Collatio Novi Testamenti de Lorenzo Valla: “Huc accedit quod non semper
excutio greca, sed in latinis siquid ambiguum contingit aperio, siquid lex ad
verbum transferendi obscurius facit illustro, ut qui grecam linguam prorsus
ignorant aut latinam non probe tenent, huiusce rei quantulacunque est a me
admoneantur”, ed. de Alessandro Perossa, Firenze: Sansoni, 1970, p. 6. Jodocus
Badius Ascensius tampoco escapa al tépico en sus Comentarios a Persio: “Proin-
de ad pietatis humanitatisque nostre partes spectare visum est, contextum
verborum huius auctoris per prima familiariter constructum explanare, et locos
obscuriusculos elucidare”, Auli Persii familiaris explanatio cum Joan. Britannici

105



Jorge Ledo

cion, suma la segunda de lo que Diémedes llama en el Ars “lec-
tio” y “(e)narratio”, pasa a conformar el centro creativo del
mismo. No debe sorprender, por tanto, que el tépico en torno al
carédcter sagrado de la tarea del comentarista comience a exten-
derse en la topica humanista. Bastard recordar que Antonio
Mancinelli, en su discurso funerario (1503) por Ermolao Bar-
baro lo llama sacerdote, guardidn y servidor de Apolo, Palas,
Liber y las musas, sélo para ilustrar lo dicho en unos términos
muy similares a la exposicién técnica de Beroaldo®. En otro
caso tipico de exaltacion neoplaténica, Nicolas Bérauld —hu-
manista en un territorio tan hostil como la Universidad de Paris
en el primer tercio del siglo XVI— afirma en su Praelectio al
Rusticus (1518) de Poliziano que el lector apto de poesia se ve
embargado, a la hora de realizar su comentario, del mismo fu-
ror que poseyé al poeta al componer su poema:

Los poetas, colmados de dios e inspirados por el numen celeste,
transportados por el aliento divino, exhalan poemas divinos e inmor-

tales. Los intérpretes de los poetas se ven inspirados por el furor divino

eruditissima interpretatione. Argumenta Satyrarum ac prefationis Persiane per Jodo-
cum Badium, Lyon: Stephano Geynard, 1506, f. a2r, y los materiales prefatorios
de sus comentarios sobre Ausonio (1513) o de su edicién del De Asse (1516) de
Guillaume Budé, véase sobre estos tltimos White, Paul: Jodocus Badius Ascen-
sius. Commentary, Commerce and Print in the Renaissance. Oxford: Oxford Univer-
sity Press/ The British Academy, 2013, p. 111.

% “Grammaticae officia, ut adserit Varro, constant in partibus quattuor,
lectione, enarratione, emendatione, iudicio. Lectio est artificialis interpretatio,
vel varia cuiusque scripti enuntiatio serviens dignitati personarum exprimens-
que animi habitum cuiusque. Enarratio est obscurum sensuum quaestionumve
explanatio, vel exquisitio per quam unius cuiusque rei qualitatem poeticis
glossulis exolvimus. Emendatio est qua singula pro ut ipsa res postulat dirigi-
mus aestimantes universorum scriptorum diversam sententiam, vel recorrectio
errorum qui per scripturam dictionemve fiunt. [udicium est quo omnem oratio-
nem recte vel minus quam recte pronuntiatam specialiter iudicamus, vel aesti-
matio qua poema ceteraque scripta perpendimus”, Diémedes, Artis gramimaticae
libri 111, en: Grammatici Latini, ed. de Heinrich Keil. Lipsia: Teubner, 1857, vol. I,
lib. II, p. 426, 1l. 21-31. Varrén, La lengua latina V. 1. 6-9, trad. de Luis Alfonso
Herndndez Miguel. Madrid: Gredos, 1998, pp. 155-158.

22 (3 Phoebe, o Pallas, o Liber, o Musae obiit ille sacerdos, ille minister, et
praesidium et decus vestrum [...]. Erat enim Metellus illius et curiosus, et peri-
tus, et studiosissimus, ingenioque solerti et perspicaci. Quapropter res omnes
obscuras, ambiguas, et obstrusas, faciles, claras, apertas reddere potuisset”, An-
tonii Mancinelli Veliterni Sermonum decas ad Angelum Colotium Aesinatem. Argen-
torati: Matthiae Schurerii artium doctoris, [1503] 1510, X. xx1v, f. 109r-v. Para la
posible identificacion del personaje celebrado en el discurso con Ermolao Bar-
baro, que fallece en 1493, y otras cuestiones de interés, véase McLellan, Dugald:
«Spreading the Word: Antonio Mancinelli, the Printing Press, and the Teaching
of the Studia humanitatis», en: Feros Ruys, Juanita/ Ward, John O./ Heyworth,
Melanie (eds.): The Classics in the Medieval and Renaissance Classroom. Turnhout:
Brepols, 2013, pp. 298-300.

106



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

cuando explican los misterios poéticos: los primeros emiten los ordculos
divinos, los segundos desempeiian el papel de intermediarios entre dio-
ses y hombres y, arrimando a los oscuros secretos de los poetas la luz
de su genio y la llama de la interpretacién, los iluminan y los hacen res-
plandecer. O, como sostiene Sécrates en Platon, las musas agitan a los
poetas con un impulso divino; los poetas, con este mismo furor que les
invade, inflaman y aguijonean a sus intérpretes. Y al igual que este
aliento divino —que proviene de las musas, es decir, del cielo mismo—
emana primero a los poetas, de la misma manera de los poetas a los

intérpretes, y de estos a otros pasa y se transmite.”

Es indiferente que Bérauld plagie aqui sin pudor a Beroal-
do*. No es baladi, en cambio, que con el plagio vaya la inter-
pretacion que Ficino ofrece del término rapsoda en su Comentario
al Ié6n (1484)”, esto es, un recitador y un cantor de poesia, si,

# “Poetae deo pleni caelestique afflati numine, ac diuino spiritu perciti,
diuina spirant immortaliaque poemata. Poetarum interpretes et ipsi, diuino
afflati furore mysteria enarrant poetica: illi diuina fundunt oracula, hi, uelut
inter deos atque homines medii, recondita obscuraque, quodam uelut ingenii
lumine adhibito adhibitaque interpretationis lampade, illustrant ac irradiant. Et
(quemadmodum apud Platonem disputat Socrates) Musae poetas agitant
instinctu diuino, poetae eodem suo furore interpretes accedunt ac extimulant.
Sicut itaque a Musis, id est a caelo ipso, diuinus ille spiritus primum emanat a
poetas, ita a poetis ad interpretes atque ab his ad alios exit ac transfunditur”,
Bérauld, Nicolas: «Praelectio» 27-28, en: Praelectio et Commentaire a la Silve
rusticus d'Ange Politien (1518), ed. de Perrine Galand. Geneve: Droz, 2015, p. 72.

2 Beroaldo, In Propertium, loc. cit., f. n5v: “Magna etiam vis est ipsorum
explanatorum qui a Cicerone «grammatici», a Platone «rhapsodi» appellantur.
Illi afflatu divino concitati poemata preclara conficiunt. Hi poetico furore
correpti preclare interpretantur. Illi deo pleni deo dignissima eloquuntur. Hi
poetica inflammatione calentes divinas interpretationes excudunt [...]. Non est
sine deo bonus poeta. Non est sine poetico afflatu bonus interpres. llle tam-
quam oraculum. Hic tamquam oraculi explicator”. En Bérauld: “Vnum animad-
uertite, non exigere me supradictarum artium omnium exactam peritiam in
poetarum interpretibus, quos Cicero grammaticos, Plato Rhapsodos uocat”, «Prae-
lectio» 26, loc. cit., p. 70, mis cursivas. Los Comentarios a las Sentencias de Pedro
Lombardo de Giles de Viterbo, que a partir de 1510 sufren modificaciones mini-
mas, si pueden considerarse originales en este sentido: “Ut gignendi potestas
trifariam interpretari potest, ut Homericam Musam alia ratione Homerus ca-
nens, alia cantatus Achilles, alia rhapsodus assequitur et interpres, ut in lone
disserebat Plato. Scripsit siquidem duce Musa (ut aiunt) Homerus; Achilles ve-
ro non scripsit, sed scriptus est; interpres neque scribit neque scribitur, sed
Musam intelligentia comprehendit, qua alter canit, alter cantitatur”, distinctio
vii, The Commentary on the Sentences of Petrus Lombardus, ed. de Daniel Nodes.
Leiden/ Boston: Brill, 2010, p. 307.

® J6n 533c-e, trad. de Emilio Lled6, en: Didlogos. I. Madrid: Gredos, 1985,
pp- 255-256. El lugar platénico era comin en las letras del Quattrocento desde la
recuperacion del texto de Platén, por ejemplo, en la silva Nutricia (Silvae, ed. y
trad. de Charles Fantazzi. Cambridge/ London: Harvard University Press,

107



Jorge Ledo

pero también un comentarista o, por traducirlo de manera rec-
ta, un gramético®; ni tampoco debe obviarse que la voluntad
por estrechar los vinculos entre produccién e interpretacion, en-
tre oscuridad del poema y la luz que el comentario arroja sobre
él, cruce los Alpes a lomos del neoplatonismo florentino y no de
Agustin de Hipona?.

Los gramdticos franceses contempordneos, incluso los de
adopcion, eran capaces de ofrecer imdgenes menos hinchadas,
pero igualmente ilustrativas. En su edicion escolar de las Sdtiras
de Juvenal (1498), Badius Ascensius compone un poema dedi-
cado al nuevo recluta para la milicia literaria («Ascensius ad
litterariae militiae tirunculum»), donde se compara a si mismo
con un escanciador de vino, siempre dispuesto a diluir la oscu-
ridad de los volimenes que comenta con palabras claras como
el agua (Acria mellifluo diluta phalerna liquore/ Promimus et liquidis
cecuba fluminibus,/ Quid dubitas? claris obscura volumina verbis/
Explicui: iam, me crede, novella capis) en la cantidad que el estu-
diante precise y concediéndole que se embriague de cuanta os-
curidad desee, o bien se identifica a si mismo con una conste-

2004, pp. 122124, vv. 188-198) de Poliziano, donde se alude a la capacidad de
la poesia inspirada para contagiar el furor en la produccién de nueva poesia.

* “Quid istorum potissimum verum sit Socrates cum Ione rhapsodo perqui-
rit; «rhapsodus» autem hoc in libro significat recitatorem interpretemque et canto-
rem carminum. Interpretabatur Jon Homeri carmina et coram populo ad lyram
canebat atque ita erat affectus ut alium poetam nullum praeter Homerum expo-
neret, etiam si eadem qua Homerus facilitate referret, Homeri autem omnia
celeriter explicabat”, Ficino, Marsilio: «Argumentum Marsilii Ficini Florentini
in Platonis lonem de furore poetico» 6, en: Commentaries on Plafo. Volume 1, ed. de
Michael J. B. Allen. Cambridge/ London: Harvard University Press, 2008, pp.
200 y 202, mis cursivas. En una época de especializacion cada vez mds marcada,
carecemos de equivalente contempordneo para el gramético (grammaticus) de
los humanistas. Para la oposicion entre éste, un profundo conocedor de la lati-
nidad primero y posteriormente de toda la antigiiedad cldsica, frente al oscuro
grammatista —el recto litteratus y el despectivo litterator es, en este caso, s6lo una
variante legada por Suetonio—, pueden verse Rico, Francisco: Nebrija ante los
bdrbaros. Salamanca: Universidad, 1978, pp. 52-54; los apuntes introductorios a
la Lamia de Poliziano a cargo de Celenza, Caruso y Rochibaud—Lamia, ed. de
Christopher S. Celenza. Leiden/ Boston: Brill, 2010, pp. 4041, 92-93, 140-141—
v las notas de Wesseling a la suya —Lamia. Praelectio in Priora Aristotelis Ana-
lytica, ed. de Ari Wesseling. Leiden: Brill, 1986, pp. 102-103— y B. Cummings,
«Erasmus and the End of Grammar», New Medieval Literatures, XI, 1 (2009), pp.
249-270.

¥ Me refiero a De ordine 11. XIv. 3940, donde Agustin menciona el papel de
los gramdticos como jueces de los poetas a causa de sus mentiras. Para una
interpretacién del papel del pasaje en la cultura poética del Renacimiento en
una direccién diversa a la que yo sigo aqui, véase Chevrolet, Teresa: L'idée de
fable. Théories de la fiction poétique a la Renaissance. Geneve: Droz, 2007, pp. 203~
206. El pasaje de Agustin aparece citado, por ejemplo, en el Arte poética espaiiola
de Diaz Rengifo, ed. de Angel Pérez Pascual. Kassel: Reichenberger, 2012, p.
158.

108



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

lacién o un faro que sirve de guia en la oscura navegacién que
es el enfrentamiento a solas con el texto™. En la topica letrada
del siglo XVI, el lector que surca a nado el oscuro piélago de pa-
pel, sea la obra u ocasionalmente un comentario, como matizard
Erasmo tras haber entresacado de Diégenes Laercio el apoteg-
ma y el adagio®, corre el peligro de ahogarse en sus oscuras
profundidades, impostadas o no, si no cuenta con la pericia de
un nadador de Delos. Este, interpretado como buceador en

* Los textos en White, Jodocus Badius Ascensius, op. cit., pp. 112-114. Des
Périers retuerce la imagen del vino de Falerno para justificar la composicion de
su obra en vulgar —“semblablement, pour vin de Phalerne j'ay mis vin de
Beaulne”, Le Cymbalum Mundi, ed. de Yves Delegue. Paris: H. Champion, 1995,
p. 45—. Para la fortuna de la metédfora del vino diluido en agua en Bartolomé de
Carranza, véase Naklddalova, Iveta: La lectura docta en la primera edad moderna
(1450-1650). Madrid: Abada, 2013, pp. 247-248. No me resisto a recoger la pre-
ciosista imagen del De harmonia mundi (1525) de Francesco Zorzi: “Pero vuelvo
a nuestro Mercurio. Se asemeja a la naturaleza del agua, que acendra la falta
que recubre la forma desnuda de las cosas, lavdandola para que se haga apa-
rente; y aquel Hermes, auténtico intérprete, aparta las expresiones peregrinas,
la oscuridad de enigmas y pardbolas y cualquier dificultad que concierne al len-
guaje y, abriendo aquello que se permanece oculto en las entrafias de los arca-
nos divinos y de los misterios de la naturaleza, ofrece a la contemplacién la
verdad desnuda” (Sed ad nostrum Mercurium redeundo. Naturam sapit aqueam,
nam sicut haec lauando aufert obtegentem maculam, ut appareat nuda rei forma, sic ille
Hermes uerus interpres ammouet testam extranei idiomatis, obscuritatem aenigmatum
et parabolarum, aut cuiuscumaque detrusi sermonis difficultatem, et aperiens ea, quae in
penetralibus arcanis Dei et naturae reconditae sunt, nudam offert ueritatem contuen-
dam), 1. 1v. 15 (Venecia: Bernardino Vitale, 1525), f. 73r. Para el fopos cldsico de la
redaccién de obras en la oscuridad de la noche (aypunvia) o a la luz de una
lampara, Janson, Tore: Latin Prose Prefaces. Studies in Literary Conventions. Stock-
holm/ Géteborg/ Uppsala: Almquist & Wiksell, 1964, pp. 97-98.

* Erasmo, Adag. 236. 1. 111. 36. Davus sum, non Oedipus; 529. 1. vi. 29. Delius
natator, en: Opera Omnia. I1. 1. Adagiorum Chilias Prima. Pars Prior, ed. de Mieks-
ke L. de van Poll-van de Linsdonk, Margaret Mann Phillips y Christopher
Robinson. Amsterdam/ London/ New York/ Tokio: North-Holland, 1993, p.
349; Opera ommnia. I1. 2. Adagiorum chilias prima. Pars altera, ed. de Miekske L. van
Poll-van de Lisdonk y Maria Cytowska. Amsterdam/ Lausanne/ New York/
Oxford/ Shannon/ Tokio: Elsevier, 1998, pp. 56-58 y Opera Omnia. IV. 4. Apoph-
thegmatum libri I-1V, ed. de Tineke L. ter Meer. Leiden / Boston: Brill, 2010, p.
203: “Euripides obtulit Socrati librum ab Heraclito conscriptum. Eo lecto ro-
gauit, quid illi videretur. «Per louem», inquit, «quae intellexi mihi praeclara vi-
dentur, qualia puto et ea quae non intellexi; sed opus est Delio quopiam nata-
tore Notauit» perquam salse affectatam eius scriptoris obscuritatem, vnde et
oKotewvg cognomen inditum est”.

% No por casualidad, Guillaume Budé emplea la imagen para ilustrar la
dificultad interpretativa de los libros acroamadticos de la Biblia en De studio lite-
rarum (1532): “Altera sunt [...] acroamatica, cuiusmodi prophetarum vaticinia
dixerim, canticaque diuinorum, quos spiritu sapientiae prouidentia, afflatuque
entheo dignata est, ipsius denique sapientiae coelestis apophthegmata, Delii (ut
dicitur) natatoris ad explanationem indigentia”, L'étude des lettres. Principes pour
sa juste et bonne institution. De studio literarum recte et commode instituendo, ed.
facsimil, trad. de Marie-Madeleine de la Garanderie. Paris: Les Belles Lettres,
1988, p. 137. Cabe suponer que muchos de los humanistas a caballo entre el

109



Jorge Ledo

otros lugares, es capaz de sumergirse en un mar de erudicién a
la busqueda de las perlas de la antigiiedad, al rescate del letra-
do bisono sujeto a un sistema educativo poco propicio para al-
canzar el dominio de las letras, o de vadear las tinieblas perpe-
tradas por el comentarista poco capaz®. El erudito deberd con-
tar, como afirmard Nicolas Vignier en La bibliotheque historiale
(1587), con su habilidad para darle coherencia a los pecios lega-
dos por las corrientes de la tradicion™; aunque, paradojas de la
filologfa, Scaligero ya habia recordado de pasada en los Poetices
libri septem (1561) que la imagen socrdtica del nadador delio
tampoco estaba libre ella misma de oscuridad™. Fuera ambigua
0 no, pasara a formar parte del argumentario contra los luctfu-
gas —el término es de Gonzdlez de Salas— en las invectivas
espariolas del siglo XVII contra la oscuridad poética™.

Pero mas alld de los fuegos de artificio, la dialéctica entre luz
y oscuridad, reformulada a través de incontables préstamos,

siglo XV y XVI tenian presente la etimologia medieval que identificaba Delos
con claritas —véase, e. gr., Bernardo Silvestre, Commentary on the First Six Books
of Virgil’s Aeneid, trad. de Earl G. Schreiber y Thomas E. Maresca. Lincoln/
London: University of Nebraska Press, 1979, 1, Interpretatio, p. 20 y, en general,
las glosas de Juan Escoto Eriigena, Remigio de Auxerre y las atribuidas a
Bernardo Silvestre al De nuptiis de Marciano Capella—, aunque también el
pudor suficiente como para no aludir a ella.

*' Palmireno, Juan Lorenzo: Orationes. X. Oratio Palmyreni superiori respon-
dens quae dictata procul abigenda esse confirmat 10, trad. de Maria José Cea Galdn.
Madrid/ Alcafiz: Instituto de Estudios Humanisticos, 2009, p. 169. Luis de
Toro equipara a Pedro Placentino, su primer preceptor que lo introdujo al arte
de la medicina, con un nadador delio, vinculando la imagen no sélo a la erudi-
cion libraria sino al trato personal del preceptor: “Se siquidem eum fore qui non
solum in profundum artis pelagum me, natatoris Delii instar, introducere ac
manu ducere deberet, sed et libris opera et consilio, etc.”, De febris epidemicae et
nouae. Burgos: Felipe Junta, 1574, f. 4v. Delio aparece como nombre propio, no
como gentilicio, en la Silva (I. XX11I, Silva de varia leccion, ed. de Isafas Lerner.
Madrid: Castalia, 2003, p. 171) de Pedro Mexia.

32 “Pour la restituer [la Crénica de Casiodoro] en son entier et remettre en
leur ordre les choses qui ont este transposées, il faudroit bien (comme dit le
Proverbe ancien) un nageur délien”, Vignier, Nicolas: La bibliothéque historiale.
Paris: Abel L'Angelier, 1587, t. I, fol. ed4v; citado por Grafton, Anthony: Joseph
Scaliger. A Study in the History of Classical Scholarship. 1. Historical Chronology.
Oxford/ New York: Clarendon Press, 1993, p. 574n13.

¥ “Sunt enim quaedam paroemlae adeo abstrusae eruditionis, ut a nemine
sint declaratae, usus tantum quasi promulgatus, qualis de Delio natatore, tum
aliae multa”, Scaliger, lulius Caesar: Poetices libri septem. Sieben Biicher iiber die
Dichtkunst. Band II. Buch 3, Kap. 1-94, ed. de Luc Deitz (et al.). Stuttgart/ Bad
Cannstatt: Friedrich Fromman Verlag/ Giinther Holzboog, 1994, III. 83, p. 536.
Con toda probabilidad, Scaligero se refiere a la diferencia sustancial entre como
interpreta la imagen Didgenes Laercio, como un nadador capaz de no ahogarse
en las profundidades, frente a la Suda, donde es un buceador capaz de alcanzar
lo que se encuentra en ellas.

* Gonzélez de Salas, Jusepe Antonio: Nueva idea de la tragedia antigua, ed. de
Luis Sanchez Lailla. Kassel: Edition Reichenberger, 2003, p. 649.

110



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

plagios y variaciones, permea tan hondamente la nocién de lec-
tura renacentista, que la tiniebla del texto cobra un valor intrin-
seco no ya estético, sino propedéutico, pasando su aclaracién e
imitacién a formar parte de la ensefianza de cualquier discipli-
na. En palabras de Vives:

Héagase una seleccion en el estudio, de modo tal que se traten, en
primer lugar, los significados de las palabras y las férmulas expresivas.
Inmediatamente después la comprension de los autores no tanto en lo
que toca a los hechos narrados, sino en lo que concierne al sentido de la
frase, para que el joven se acostumbre a descubrir los significados,
oscuros y complejos, ejercitando asf su capacidad de juicio.”

Los significados y las expresiones oscuras e intrincadas, si-
guiendo el argumento de Vives y apuntaldndolo con el de Bal-
tasar de Céspedes en el Discurso de las letras humanas (1600), son
connaturales a la poesia que no es mds, ni menos, que el re-
sultado de la continua recombinacién de materiales y hallazgos
de la tradicion. Para que el poeta cree un poema que pueda til-
darse de admirable, es esencial el dominio de las obras poéticas
—y de las no estrictamente poéticas— precedentes y contempo-
rdneas™, algo que so6lo puede alcanzarse a través del discerni-

% “Sed habeatur in studio delectus, ut prima cura sit circa verborum
significatus, et loquendi formulas; proxima circa intelligentiam auctorum non
tam in rebus, quam in sententia dicti, ut assuescat puer illorum sensa eruere,
quae obscure dicuntur ac perplexe, in quo exacuitur iudicium [...]", Vives, Juan
Luis: De tradendis disciplinis, 111. 1, 1a editio princeps es de 1531, cito por la ed. de
Gregorio Mayadns, Joannis Ludovici Vivis Valentini Opera omnia. Valencia: Benito
Monfort, [1531] 1785, vol. VI, p. 305. El propio Vives, como el grueso de los
humanistas, bromea con esta tendencia en mds de una ocasién, véanse, por
ejemplo, las Exercitationes. XVII. Conuiuium: “Si el fil6logo comienza la disputa
sobre los tipos de pescado, es decir, sobre lo més incierto y controvertido que
pueda existir, empezad a prepararnos las camas, habrd que dormir aqui” (S
philologus coeperit de piscibus mouere controuersiam, hoc est de re incertissima et
controuersissima, incipite nobis lectulos insternere, hic erit cubandum), Los didlogos,
ed. y trad. de Maria Pilar Garcia Ruiz. Navarra: Ediciones Universidad de Na-
varra, 2005, pp. 282-283.

% La postura de Joachim Vadianus en el capitulo Xix del De poetica et carmi-
nis ratione (1518) es clara, despojar al poeta de imdgenes y simbolos lo trans-
forma en tedlogo, filésofo natural o historiador, de ahi la importancia de esas
disciplinas para el intérprete: “Haec, inquis, frater, ex his apertius cognoscere
est qui naturalis philosophiae nobis praescipsere documenta, ut opus non sit
aurum quasi gryphibus eripere, adeo obscura et aenigmatica ut videtur involu-
cra dissolvendo. Bene dicis. Nam ex aliis haec discere te, ut Poetas intelligas,
convenit, ut deinde ex eisdem maiora eo maiori cum voluptate discas quae non
sunt communibus sophorum sermonibus exposita. [...] Tolle a Poeta picturam et
schemata, et vel theologum cernes vel physicum, historicum, aut si ad voluptatem ali-
quid scripsit, omnino nomine poetae privas. Nam ut musicum mutum reddis si
fistulam citharamve demis aut fauces quominus canat occludis, ita non esse

111



Jorge Ledo

miento entre los comentarios mds excelentes de los modelos de
imitacion y su uso. Por tanto, los cldsicos, y los contemporéaneos
que hayan alcanzado ese estatuto, deben leerse a través de los
ojos del filélogo, para que la filologia fermente el humus sobre
que habrd de nutrirse cada nueva obra® y cada nueva obra sea,
a su vez, germen de una filologia mds precisa.

11 (INTERLUDIO)

La sefa de identidad de la cultura literaria de mediados del
siglo XVI es la convivencia del modelo de lectura que abraza la
oscuridad como instrumento para afilar las capacidades criticas
del futuro intérprete y un paradigma preceptivo que la condena
como vicio de manera casi undnime. Si bien no es la tinica cau-

poeta poterit cuicumque illa suavis, amoena et a saeculorum origine donata
rerum per involucra circumscriptio denegabitur”, en: De poetica et carminis ratio-
ne [1518]. Band I: Kritische Ausgabe, ed. de Peter Schiffer. Miinchen: Wilhelm
Fink, 1973, p. 158-159, mis cursivas. Compdrese, en cualquier caso con la Colla-
tio laureationis (1341) de Petrarca: “Possem facile demonstrare poetas, sub vela-
mini figmentorum, nunc phisica, nunc moralia, nunc historias comprehendisse,
ut verum fiat quod sepe dicere soleo: inter poete et historici ac philosophi, seu
moralis vel naturalis, officium hoc interesse, quod inter nubilosum et serenum
celum interest, cum utrobique eadem sit claritas in subiecto, sed, pro captu
Gpectantium, diversa”, en: «La Collatio laureationis del Petrarca nelle due reda-
zioni», ed. de Carlo Godi, Studi Petrarcheschi, n. s. V (1988), pp. 20 y 43.

7 “Negocio es de mucha dificultad y esta nage de la obscuridad de los poe-
tas que cada uno en su género la tiene muy grande; para lo qual es nesgessario
tener leccion y memoria de todos los scrlptores antiguos, porque unos toman de
otros, unos declaran a otros [...]; con los quales libros, acudiendose a las fuentes
de donde aquel poeta tomo sus conceptos y sentencias se entiende con mas
facilidad [...]"; sin embargo “aunque aquel libro [los Syntagmata in Senecam de
Martin Antonio del Rio] yo le tengo por poco provecho porque, como las Trage-
dias de Seneca estan llenas de sentengias, es fagil ajuntar otras semejantes de
infinitos authores y asi hazer un libro que sea como un Senfenciario de Velengar-
do o de otro; desta manera, aunque puede servir a predicadores es de muy poco pro-
vecho a humanistas, a los quales es nesgesario que se les declare la letra y no las mora-
lidades y alegorias, porque en estas cada uno puede ser docto con muy poca doctrina y
trabajo; v esta es la causa porque estiman tanto en Castilla el libro de las Emble-
mas de Algiato, porque son moralidades y lugares communes, que cuestan muy
poco trabajo de saberse y dan mucho gusto a los que saben poco”, Ceqpedes,
Baltasar de: El maestro Baltasar de Céspedes, humanista salmantino, y su Discurso de
las letras humanas, ed. Gregorio de Andrés. Real Monasterio de El Escorial:
Biblioteca «La Ciudad de Dios», 1965, pp. 244-245, mis cursivas. Esta concep-
cién de la poesia como arte que se retroalimenta a si mismo y donde la oscuri-
dad debe ser superada por la erudicién tiene una temprana manifestacién en el
barroco castellano en el Libro de la erudicién poética (1607; 1611, 1613) de Luis Ca-
rrillo y Sotomayor, en: Obras, ed. de Rosa Navarro. Madrid: Castalia, 1990, pp.
364-366.

112



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

%, la recuperacién de la Poética aristotélica ha sido destacada
con frecuencia y por extenso como una razén de peso para la
instauracion del segundo paradigma. La antigua tesis defendi-
da por Toffanin sobre el solapamiento de esta —considerado su
particular prurito 3;;)I'eceptivo— con la politica cultural de Tren-
to debe matizarse™. Y aunque es indiscutible que las presiones
ejercidas desde los dos flancos, especulativo y doctrinal, pusie-
ron brida a los exabruptos neoplaténicos de las tres décadas an-
teriores, es igualmente cierto que, en contrapartida, dieron el
impulso necesario para la redacciéon de monumentos al neopla-
tonismo sistematico como el Della poetica (1586) de Francesco
Patrizi da Cherso.

A su vez, frente a los comentarios sobre tratados técnicos de
poética y retérica, el comentario filolégico de textos poéticos
pierde, en lineas generales, el lugar de privilegio del que habia
gozado en el momento anterior para quedarse en una via re-
currida para que grandes nombres de la erudicién tardorrena-
centista, o los aspirantes a hacerse uno, marquen presencia en la
republica literaria. Una reflexion de fondo sobre la poética re-
clama ya una disciplina especifica y una nueva clase de erudito,
el critico literario, que va a instalarse en la cultura letrada euro-
pea para invertir la direccion en que circulaban los otrora estre-
chos vinculos entre especulacién teérica y creacion poética®

¥ Véase, por ejemplo, Vickers, Brian: Storia della retorica [In Defence of Rheto-
ric, trad. de Rocco Coronato. Bologna: Il Mulino, [1988] 1994, cap. V, pp. 381-
434.

* Toffanin, Giuseppe: La fine dell’'Umanesimo. Torino: Fratelli Bocca, 1920, p.
6. Véase la matizacién en Vasoli, Cesare: «Ludovico Castelvetro e la fortuna
cinquecentesca della Poetica di Aristotele», en: Firpo, Massimo/ Mongini, Guido
(eds.): Ludovico Castelvetro. Firenze: Olschki, 2008, pp. 1-24.

* El agotamiento del modelo anterior queda bien descrito en la carta que
Juan Justiniano —al que ahora quiere atribuirsele el Vigje de Turquias— remite a
Paolo Manuzio el 7 de mayo de 1549: “Ahora, cuando la necesidad de las
circunstancias, o la naturaleza, y el ingenio més propenso a ello, me movieron a
mi{ también a escribir, meditar, o comentar algo, siempre procuré [...] que lo
que escribiese comportara no solo deleite, sino ademds, y por encima de todo,
utilidad. [...] Pero al reparar en que todos los temas dignos de tratarse habfan
sido dominados por los antiguos, hasta el punto que casi no dejaban lugar para
los modernos, y luego, que si los mds modernos habfan innovado en algo —va
que son abundantes y prolijos—, los juzgaba bastantes e incluso demasiados
para cargar los hombros de cualquier lector animoso, estimé por ello que serfa
suficiente interpretar a los antiguos y explicar con comentarios sus obras mas
oscuras [...] o, habida cuenta de los pocos que dominan el latin, traducir esas
mismas obras al italiano. Bien puede ser que haya algunos que, asistidos por un
ingenio mds enérgico, instruidos por una doctrina mds fértil o favorecidos por
una fortuna o un ocio mads benignos, escribieran sus propias obras y edificaran
cosas enteramente nuevas o entretejieran una tela de invenciones. No les en-
vidiaremos en nada, sino que les aplaudiremos, conscientes de la debilidad de
nuestro pequeno ingenio. Hemos decidido no crear nada original, sino trans-

113



Jorge Ledo

Aunque el paso es timido, el intercambio de papeles queda pa-
tente en el temprano In librum De arte poetica Q. Horatii Explana-
tiones (1537) de Tomds Correa, donde el preceptista se arroga el
papel de instructor del poeta para perfeccionar su arte*'.

En lo que concierne a la oscuridad, los dos tratados estricta-
mente poéticos legados por la antigiiedad clésica, la Poética de
Aristoteles y la Epistola a los Pisones de Horacio, presentaban ar-
gumentos contra ella. La Poética 1a menciona por primera vez al
ocuparse de la elocutio, ofreciendo una defensa de la evidentia
(enargeia), a la que la dispositio del poema debe servir de refuer-

mitir con el mayor de los cuidados algunas obras de entre las legadas por los
antiguos o por nuestros contemporaneos” (Nam cum seu fati necessitas, siue
natura, ingeniumque ad id propensius, me quoque ad scribendum, meditandum,
commentandum aliquid iampridem compulissent, equidem id semper studui, omnibus
denique neruis contendi, ut quae scripsissem, non uoluptatem modo, uerum etiam
utilitatem cum primis haberent aliquam |[...]. Caeterum cum uiderem omnia scribendi
arguimenta sic a ueferibus occupata, ut ferme non esset nouis amplius relictus locus,
deinde si quid esset a recentioribus innouatum, ut sunt multa fusa ac refusa, ea puta-
rem esse satis superque ad onerandum lectorem quamlibet studiosum, etiamsi nihil
accessisset noui, propterea indicabam satius esse, uel interpretari uetera, ef explicare
commentariis, quae essent obscuriora [...] uel uertere ipsa eadem opera Latina, ob pa-
rum Latini sermonis intelligentes, in Hetruscum sermonem. Quod tamen, si qui essent,
qui wel maioribus ingenii uiribus adiuti, uel ubieriori doctrina instructi, uel commodio-
re aut ocio aut fortuna usi, de suo scriberent, nouamaque omnino rerum a sese uel con-
gestarum, uel inuentarum telam contexerent, nos hisce nihil inuidentes, plaudentes
etiam, ingenioli nostri atque imbecillitatis conscii, eam sumus wiam ingressi, ut nihil
ederemus noui, transferremus autem quam summa possemus cura, nonnulla eorum
quae tel a ueteribus tradita, uel a nostris etiam cognitu dignissima iudicaremus), Justi-
niano, Juan: Episfolae. Lettere familiari, scolastiche o morali, declamatorie e altri opus-
coli, ed. de Damiano Mevoli. Roma: Vecchiarelli, 2004, p. 84. Simese la primera
dedicatoria a las Anotaciones a Garcilaso, donde queda de manifiesto —indepen-
dientemente de la captatio— el cardcter utilitario del que el commentum se ve
investido, dado que la obra se presenta como instrumento para incorporar el
lenguaje técnico y sus conceptos al castellano: “Pues no conteniéndome en los
lfimites de mi inorancia o poca noticia, escogi este argumento con tanta novedad
i estrafieza casi peregrina al lenguaje comun, asi en tratar las cosas como en
escrevir las palabras”, Anotaciones a la poesta de Garcilaso, ed. de Inoria Pepe y
José Maria Reyes, Madrid: Cédtedra, 2001, p. 175.

" “Ilius vero studium eo spectat, vt instituat futurum poetam, tamen ante-
quam ad singula praecepta deueniat, de ordine et collocatione rerum verba fa-
cit, ne quis neruos contendat praeterrem, praeterque causam”. No he tenido
acceso a la princeps (1537), la cita estd tomada de la siguiente edicioén: Thomae
Correae in librum De arte poetica Q. Horatii Flacci Explanationes. Venecia: Francisco
de Franciscis, 1587, p. 2. Desde una perspectiva mas amplia, los efectos del cam-
bio pueden constatarse comparando la Apologia dei Dialoghi (ca. 1574) de Spero-
ne Speroni —nacido exactamente en 1500—, con las incursiones de Tasso o de
Lope en este nuevo terreno para constatar el peso progresivo que la poética
cobra en tres décadas. Por tanto, la pulla de Lope en el Arte nuevo —ed. cit., p.
290, vv. 11-16: “Ficil parece este sujeto, y fécil/ fuera para cualquiera de voso-
tros,/ que ha escrito menos dellas, y mds sabe/ del arte de escribirlas y de
todo;/ que lo que a mi me dafa en esta parte/ es haberlas escrito sin el arte”—
no se dirige solamente al auditorio para el que en principio fue escrita.

114



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

z0: “es preciso estructurar las fdbulas y perfeccionarlas con la
elocucién poniéndolas ante los propios ojos lo mds vivamente
posible; pues asi, viéndolas con la mayor claridad, como si pre-
senciara directamente los hechos, el poeta podrd hallar lo apro-
piado, y de ningtin modo dejard de advertir las contradiccio-
nes”*. La claridad se logra al mantener un estilo medio que no
caiga ni en el vulgarismo ni en la acumulacién de figuras que
conlleven oscurecer del poema®. Horacio, aparentemente mu-
cho menos sistemdtico que Aristételes, incide en el mismo pre-
cepto™.

Con afdn simplificador, la imposibilidad de expandir tedri-
camente ambas obras para que respondieran satisfactoriamente
a asuntos centrales para la poética, desde la definicién de “imi-
tacién” hasta el catdlogo de géneros o “especies” poéticas, pa-
sando por problemas arduos como la pos1b111dad de que las
obras en prosa pudieran considerarse poesia o la asignacién de
estilos a formas poéticas, motivé desde muy pronto que los pre-
ceptistas del siglo XVI tuvieran que recurrir a otras fuentes para

2 Aristoteles, Poética, ed. de Valentin Garcia Yebra. Madrid: Gredos, 1974,
1455a23-25. Para el concepto de evidentia o enargeia en el Renacimiento, véase
Hathaway, Baxter: The Age of Criticism. Westport, CT: Greenwood Press, 1972;
Rigolot, Frangois: «The Rhetoric of Presence: Art, Literature, and Illusion», en:
Norton, Glyn P. (ed.): The Cambridge History of Renaissance Criticism. 11I. The
Renaissance. Cambridge, MA/ New York: Cambridge University Press, 1999,
pp. 161-175, y Mack, Peter: «Early Modern Ideas of Imagination», en: Nauta,
Lodi/ Pitzold, Detlev (eds.): Inmgnmhon in the Later Middle Ages and Early Mo-
dern Times. Leuven/ Paris/ Dudley, MA: Peeters Press, 2004, pp. 59-76.

“ Aristoteles, Poética, 1458b1-34. El resumen sobre las estrategias por las
que se consigue la claridad y se puede mantener la elevacion de la elocutio (lexis)
para no caer en la vulgaridad en el indice analitico de Garcia Yebra, pp. 489-490
y 511-512.

“ Muy pronto habria intentos de asimilar la Epistola con la Poética, al en-
tenderse que la primera era, en cierta medida, una reelaboracién del tratado de
Aristételes, y que una lectura atenta permitiria la reconstruccién de todos los
paralelos entre ambas obras y una sintesis teérica, véase Herrick, Marvin Theo-
dore: The Fusion of Horatian and Aristotelian Literary Criticism, 1531-1555. Urbana,
IL: The University of Illinois Press, 1946. La monografia de Herrick, como es
comprensible, ha sido matizada en varios de sus puntos a lo largo de los afios.
Para la critica sobre el arranque del libro con el comentario péstumo de Parrha-
sio a la Ars horaciana, véase Cerasuolo, Salvatore: «Storia critica dell” Ars poetica
dal Landino al Maggi», en: Gigante, Marcello/ Cerasuolo, Salvatore (eds.):
Letture oraziane. Napoli: Pubblicazioni del Dipartimento di Filologia Classica
dell’Universita degli Studi di Napoli Federico II, 1995, pp. 268. Matizaciones
sobre algunas aproximaciones a los textos en Garcia Berrio, Formacion de la teorin
literaria moderna, op. cit., pp. 352-359 (sobre el concepto de catarsis), 394-395
(sobre el delectare); Sellin, Paul R.: «Sources of Julius Caesar Scaliger’s Poetices
libri septem as a Guide to Renaissance Poetics», en: Cubelier de Beynac, Jean/
Magnien, Michel (eds.): Acta Scaligeriana. Agen: Société Académique d’Agen,
1986, pp. 75-84 (sobre las fuentes de Scaligero, especialmente del libro I de los
Poetices libri septem).

115



Jorge Ledo

completar, amplificar, enmendar o refutar, al menos en parte, a
ambas autoridades. En el caso de la oscuridad, podemos partir
de la siguiente afirmacion tardia de la Pardfrasis a la Poética de
Horacio (1639) de Francisco Cascales: “Aristételes opinaba [...]
que una poética cumplia todo su propdsito si trataba la fabula,
las costumbres, la sentencia y la diccién o elocucién”®, donde
se recogen los dos dmbitos —la sentencia (sententia; gnome y dia-
noia) y la diccién o elocucién (dictio o elocutio; lexis)— en los que
los ataques contra la oscuridad inciden de manera persistente
durante los siglos XVI y XVII*. Caminar por esa via es aden-
trarse en la incorporacién de Cicerén, de Quintiliano, de Deme-
trio y de Hermégenes en la teoria poética del siglo XVI, un ca-
mino demasiado intrincado y vasto como para explorarlo al cie-
rre de estas paginas.

v

Mi objetivo en este dltimo momento es mds modesto. Con-
siste en presentar un caso de instrumentalizacion retérica de la
oscuridad como forma de atencién, algo que ya habiamos visto
sefialado por Petrarca y Boccaccio y que es el tinico rasgo com-
partido entre los textos de los que voy a ocuparme ahora y los
anteriores. Dado que no busco un acercamiento comprehensivo,
sino ilustrativo —y la tradicién me apoya en el movimiento—
me tomo la licencia de desplazarme del dominio de cuestiones
textuales y poéticas a la pintura aferrandose a los estrechos vin-
culos que unas y otra mantienen con la retérica*’

Entre el 3 y el 4 de diciembre de 1563, se celebra la vigesimo-
quinta y tltima sesién del Concilio de Trento. En ella, los miem-
bros del grupo coordinado por el cardenal Charles de Guise tu-

® Epigramas. Pardfrasis a la poética de Horacio. Observaciones nuevas sobre gra-
mitica. Florilegio de versificacion, trad. de Sandra I. Ramos Maldonado. Madrid:
Akal, 2004, pp. 142-143.

“ Es la conocida divisiéon entre “oscuridad de las sentencias” (o “de los con-
ceptos”) y “oscuridad de las palabras”, de ascendencia ciceroniana. Para el caso
espariol, véase Vilanova, Antonio: «Preceptistas espafoles de los siglos XVI y
XVII», en: Diaz-Plaja, Guillermo (dir.): Historia general de las literaturas hispdnicas.
[11. Renacimiento y Barroco. Barcelona: Vergara, 1962, pp. 582-583, 657-659, y Tu-
bau, Xavier: Lope de Vega y las polémicas literarias de su época: Pedro Torres Rdmila y
Diego de Colmenares. Tesis defendida en el Departament de Filologia Espanyola i
Teoria de la Literatura, dir. A. Blecua, Universitat Autonoma de Barcelona,
2008, pp. 320-329.

¥ Ademds de los estudios clasicos de Michael Baxandall, véanse Vickers,
Storia della retorica, ed. cit., cap. VII, pp. 435-474; Le Coat, Gérard: The Rhetoric of
the Arts, 1500-1650. Frankfurt am Main/ Bern: Peter Lang, 1975, y Van Eck,
Caroline: Classical Rhetoric and the Visual Arts in Early Modern Europe. Cam-
bridge/ New York: Cambridge University Press, 2007.

116



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

vieron que pronunciarse, entre otros temas, sobre el culto a las
imédgenes y la veneracién de las reliquias de santos («Decreto
sobre la veneracién de los santos, de sus reliquias, y de las iméa-
genes sagradas»). El asunto se habia convertido en materia con-
trovertida desde principios del siglo XVI, dado que la préctica
habia sido atacada tanto por parte de los reformistas modera-
dos dentro del catolicismo, como de la reforma luterana y calvi-
nista®. A pesar de la premura con que los miembros de la con-
gregacion tuvieron que trabajar durante los dltimos dias de
Trento, el decreto manifestaba con claridad que era impio du-
dar que los santos, que reinaban en el Cielo junto a Cristo, no
tuvieran poder de intermediar por los fieles que se dirigian a
ellos, que las reliquias —los “cuerpos sagrados” de los santos—
eran miembros vivos de Cristo y templos del Espiritu Santo que
se alzarian al final de los dfas y que merecian por ello respeto y
veneracion y que las imdgenes de Cristo, la Virgen y los santos
debian ser preservadas, honradas y veneradas. La Professio Fidei
Tridentinae, que se mantiene en estos términos, fue promulgada
el 13 de noviembre de 1564 por Pio IV en la bula Iniuctum nobis.

Casi veinte afos después, en 1582, Gabriele Paleotti, que
desempeiié un papel de gran relevancia durante el Concilio,
publica su conocido Discorso intorno alle immagini sacre e profane.
El capitulo 33 del segundo libro, titulado «De las pinturas oscu-
ras y dificiles de entenderse» es una importante recapitulacion
de las ideas que hemos tratado sobre la oscuridad vistas a tra-
vés de la lente de Trento:

Una de las principales alabanzas que suelen hacerse a un autor o
profesor de cualquier ciencia es que sepa explicar con claridad sus con-
ceptos, y hacer las materias, si bien altas y dificiles, inteligibles a todos y
claras con su modo de hablar facil. Lo mismo podemos afirmar de
modo universal en el pintor, y tanto mds, cuanto sus obras hacen fun-
damentalmente de libro de los idiotas, a los cuales es siempre necesario
hablarles clara y abiertamente. [...] Sucede que todos los dias se ven en
distintos lugares, y mayormente en las iglesias, pinturas hasta tal punto
oscuras y ambiguas, que donde deberian, iluminando el intelecto, exci-
tar a un tiempo la devocién y penetrar el corazon, éstas con su oscuri-
dad confunden de tal manera la mente, que la distraen en mil partes y

“ El texto de Carlos M. N. Eire —War against the Idols. Cambridge/ New
York: Cambridge University Press, 1986— sigue siendo la monografia més
equilibrada entre informacion y legibilidad sobre el desarrollo de la polémica.

* O’'Malley, John W.: Trent. What Happened at the Council. Cambridge, MA /
London: The Belknap Press of Harvard University Press, 2013, pp. 241-244.

117



Jorge Ledo

la tienen ocupada disputando consigo misma qué sea aquella figura, no
sin pérdida de la devocion.™

Las razones de los pintores para componer este tipo de
obras son tres, segtin Paleotti: que el artista no quiera hacerlas
de otra manera, que no sepa o que no pueda. En el primer caso,
es preciso establecer dos tipos de oscuridad: una positiva y una
negativa. La positiva ya habia sido observada y practicada por
los hebreos, por los egipcios y por los filésofos de la antigiie-
dad, que cuando querfan hablar sobre materias sagradas les im-
ponian un velo para ocultarlas de la multitud profana. Este tipo
de ocultacion, que admiten los doctores de la Iglesia y que con-
forma en parte la doctrina catélica a través de los misterios, se
asemeja a la imposicion de un velo o de un cristal transparente
que cubre y protege las reliquias sagradas, ya que con ello se
quiere manifestar la voluntad de la Iglesia de preservarlas y, a
su vez, sirven para “contener” al pueblo y mantenerlo en la de-
bida reverencia.

En lo que resta de capitulo, Paleotti expondrd de manera
precisa las razones que son causa de oscuridad en la pintura,
que corresponden, casi punto por punto, a las que suelen adu-
cirse en la condena de la oscuridad poética en los tratados de la
época, dada la constitucion de la preceptiva de ambas en torno
a la retdrica cldsica. Resulta llamativo, sin embargo, que tras ha-
ber hecho referencia a los misterios y a las reliquias, Paleotti
diga que competen a los tedlogos y pase a afirmar que los pin-
tores estan obligados a reproducir s6lo aquello que procede del
consenso doctrinal de la Iglesia: “sin afiadir, ni disminuir, ni
alterando en un punto aquello que por ella ha sido aprobado, ni
en lo que toca a la sustancia, al modo o cualesquiera otras cir-
cunstancias””'. La reliquia queda asi dentro de un grupo de ma-

* “Une delle principale laudi che sogliono darsi ad uno autore o professore

di qualche scienza, & ch’egli sappia charamente esplicare i suoi concetti, e le
matiere, se bene alte e difficili, renderle col suo facil modo di parlare intelligibili
a tutti e piane. Il medesimo possiamo affermare in universale del pittore, e tanto
pit, quanto l'opere sue servono principalmente per libro degli idioti, alli quali
bisogna sempre parlare aperto e chiaro. [...] accade che ogni giorno si veggono
in varii luoghi, e massimamente nelle chiese, pitture cosi oscure et ambigue,
ch’ove doveriano, illuminando l'inteletto, eccitare insieme la divozione e pun-
gere il cuore, elle con la loro oscurita confondono per modo la mente, che la
distraeno in mille parti e la tengono occupata in disputare tra sé stessa quale sia
quella figura, non seza perdita della divozione”, Paleotti, Gabriele: Discorso in-
torno alle imagini sacre e profane, en: Barocchi, Paola (ed.): Trattati d’arte del Cin-
quecento. Fra Manierismo e Controrriforma. Bari: Laterza, [1582] 1961, vol. 11, p.
408.

°! “Ma questa ragione de’ teologi non pud aver molto luoco nei pittori, i
quali nelle cose sacre solamente rappresentano quello che si truova essere pro-

118



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

nifestaciones que, si estuviéramos leyendo un tratado de poé-
tica, veriamos asimilada a la poesia teoldgica o inspirada, pero
Paleotti marca con un corte brusco, como es obvio, la posibili-
dad de la elaboracién poética o artistica de reliquias.

Y sin embargo basta acudir a otros lugares del tratado de
Paleotti para concluir que la reliquia, que funciona como dispo-
sitivo admirable y como objeto de adoracién™, alberga en si to-
das las caracteristicas positivas de la oscuridad dentro de los
pardmetros expuestos y carece de las negativas. Frente a los ob-
jetos que son fruto del arte —sea pintura, escultura, poesia,
etc.—, la elocuencia de la reliquia reside en su univocidad™, por
un lado, y en su unicidad por otro, entendiendo por lo segundo
la ausencia en ella de reproduccién mimética —la reliquia tiene
“aura”, dirfamos en términos modernos®— frente a la capa-
cidad de imitacién, de reproducciéon y de emulacion de la obra
de arte™. De hecho, Paleotti propone el capitulo del Discorso de-
dicado a la adoracién de las imdgenes la siguiente triparticién
con respecto a los objetos a los que la adoracion se dirige:

posto dai santi dottori et accetato dal commune consenso della Chiesa, non
aggiongendo, né minuendo, né alterando punto quello che da essi & stato
approvato, né quanto alla sostanza, né quanto al modo o altre sue circonstan-
zie”, Paleotti, Discorso, ed. cit., p. 409.

°2 Sobre la admiratio y su funcién dentro de la poética renacentista, puede
verse mi «The Medical Poetics of Wonder in the Renaissance: Fracastoro and
Surroundings», de préxima aparicién, y la bibliografia allf citada.

5 Borromeo, Carlo: Instructiones fabricae ecclesiasticae [1577], en: Barocchi,
Trattati d’arte del Cinquecento, op. cit., p. 41: “Eae in quocumque loculi, armariit
vasculive genere reconditae sint, singulae, quarum nomina constant, inscriptio-
nem, in charta pergamena, patentibus litterulis expressam, earumque unicui-
que, vel potius serico, in quo illae singulae involutae sunt, affixam habeant;
quae uniuscuiusque sancti sanctaeve reliquiae, quae in iis reconduntur, plane
significentur”.

** Benjamin, Walter: «La obra de arte en la época de su reproductibilidad
téenica», en: Discursos interrumpidos 1, trad. de Jests Aguirre. Madrid: Taurus,
[1934-1935] 1989, pp. 15-60.

® “Omne vero lampadarium, ex una etiam lampade constans, non a latere,
sed e regione conspectuve altaris, aut sacrarum reliquiarum, aut sacrae imagi-
nis, ut supra, appensum, et ad praescriptum distans, recta constituatur, duc-
torio funiculo adiuncto,” Borromeo, Instructiones fabricae ecclesiasticae, cit., cap.
18, p. 46, véase también cap. 16, p. 38-39, 4141 y cap. 33, p. 90; cf. Comanini, I/
figino overo del fine della pittura [1591]: “Legessi ancora di S. Gregorio, che in
Roma fece ruinare e spezzare molte belle statue, come quelle che ritraevano i
pellegrini dalle visite delle sacre basiliche et delle reliquie de’ santi, mentre gli
alletavano con la lor vista”, en: Barocchi (1962), op. cit., vol. 11I, p. 319. Sobre la
percepcién en torno a la reproductibilidad de la obra de arte, distinta clara-
mente de la sensibilidad contempordnea, véase de nuevo Borromeo, en este
caso Museo 22 y 23, en: Rothwell, Kenneth S./ Jones, Pamela M. (eds.): Sacred
Painting. Museum. Cambridge, MA/ London: Harvard University Press, 2010, p.
162.

119



Jorge Ledo

Podemos ejercitar la adoracién en tres modos: uno, creyendo que la
cosa adorada es divina o absolutamente o por participacién, como arri-
ba; otro, creyendo que contiene algo divino; el tercero, creyendo que al
menos representa algo divino. En el primero no creemos que una ima-
gen es una cosa divina, o por si misma o por participacién, siendo la
imagen ordinariamente algo fabricado, hecha para representar otra ver-
dadera, a menos que hubiera alcanzado algin grado de santidad en al-
guno de los modos que ya expusimos y que no pertenecen a su sus-
tancia, que es material. En el segundo, consideramos que el tabernaculo
del sacramento no es ya Dios, sino que Dios nos ha sido repuesto en €,
y de la misma manera los relicarios, donde se encuentra reliquias de
santos ciertas y aprobadas, que contienen también cosas divinas por
participacion. En el tercero, decimos que la imagen figurada del Padre,
o del Hijo, o del Espiritu Santo no es Dios, ni contiene a Dios en si, sino

que representa a Dios.”

Es decir, Paleotti establece una distribucion que sigue un es-
quema estrictamente platénico, donde la calidad del objeto de
contemplacion depende del grado de verdad, o de participacion
de lo divino, que éste posea. Hay ademds una razén psicolégica
que Paleotti no menciona, pero que se halla al fondo del asunto.
La reliquia y la obra de arte se distinguen en el hecho de que la
segunda requiere ser intelectualizada para excitar la devocién
del espectador o del oyente y penetrar en su corazon (eccitare
insieme la divozione e pungere il cuore), mientras que la primera
manifiesta una verdad inmediata. En la reliquia no hay inventio,
es por tanto inspirada, pero si hay dispositio, en cuanto se la
sitia, se la ubica, de acuerdo a una serie de pardmetros estéticos
dentro del artefacto simbdélico que es el templo y se la reviste de
una o varias capas —los relicarios— que por una parte la pre-
servan, por otra impiden el acceso directo, y por otra la ador-

% “[...] la adorazione si pud essercitare da noi in tre modi: I'uno, credendo

che la cosa adorata sia divina o assolutamente o per participazione, come di
sopra; l'altro, credendo che essa contenga cosa divina; il terzo, credendo che
essa almeno rappresenti cosa divina. {Nel primo, non crediamo noi che alcuna
imagine sia cosa divina, o per sé o per participazione, essendo la imagine ordi-
nariamente cosa artificiata, fatta per rappresentare un’altra vera; eccetto se non
avesse acquistata qualche santita in alcuno delli modi da noi narrati altre volte,
i quali perd non appartengono alla sostanza loro, essendo materiale. {Nel se-
condo, teniamo noi che ‘I tabernacolo del Sacramento non sia gia Dio, ma che vi
sia riposto Dio; e parimente i reliquiarii, dove sono reliquie di santi certe et
approvate, contengono anch’esse cose divine per participazione. {Nel terzo,
diciamo che la imagine figurata del Padre o Figliuolo o Spirito Santo non sia gia
Dio, né abbia in sé Dio, ma rappresenti Dio”, Paleotti, Discorso, ed. cit., p. 251.

120



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

nan certificando que lo sagrado reside en ella. La reliquia no
apela al deseo de inteleccion, a la vana curiositas, sino al deseo
fisico y primario de posesion. La limitacién fisica de acceso a la
reliquia, por contraposicion a la practica habitual en la cultura
medieval y del Renacimiento pre-tridentino, por una parte, su-
mada a la posibilidad de la contemplacién no aluden a la fe del
creyente, sino que se dirigen al centro mismo de sus pasiones.

Copa

A lo largo de este texto, hemos visto cémo los humanistas
del Trecento tardio y del Quattrocento temprano forjaron una su-
ma de argumentos positivos en torno a la oscuridad, indicio de
la excelencia y del cardcter sagrado del poema, para restablecer
a la poesia en el lugar de privilegio que le habian negado los
sistemas de artes medievales, donde quedaba relegada a un pa-
pel subordinado con respecto a la gramatica, a la retérica o a la
logica.

A finales del siglo XV y principios del siglo XVI, los argu-
mentos centrales del momento anterior, que ya han adquirido
estatuto de topicos, se van a desarrollar a través de dos mani-
festaciones complementarias. Por un lado, el neoplatonismo flo-
rentino, que desarrolla una teoria extensiva sobre el furor poé-
tico, lo extiende no sélo a la factura de la poesia inspirada, sino
también a la produccién exegética en torno a ella. En esas coor-
denadas, el intérprete se convierte en un vaso comunicante en-
tre la divinidad que habita en el verso y los hombres, y posee la
capacidad de contagiar el furor a través de su exposicion. Asi,
se entiende que poema y exposiciéon se ordenan como dos mo-
mentos de un proceso creativo donde la nueva obra se com-
pone a través de la imitacidn, si, pero leyendo las fuentes cldsi-
cas a través de los ojos del comentarista. Por otro lado, y dejada
aparte la mistificaciéon neoplaténica, nos encontramos con la ta-
rea terrena del comentarista dedicado a las obras legadas por la
antigiiedad. Ejerza éste su funcién con el objetivo de enmendar
y aclarar un texto deturpado por el paso de los siglos o por la
incuria de sus predecesores en su tarea, o con la meta de guiar a
una audiencia incapaz todavia de bregar con él, la insistencia en
el discernimiento de pasajes de dificil comprensién refuerza el
valor estético de la oscuridad concedido por Petrarca, Boccacio
y Salutati a la poesia —extendido ahora a toda literatura— y a
su vez le concede una naturaleza técnica. No es casual, por tan-
to, que tratados educativos y textos programéticos para la re-
forma de las artes o de los estudios insistan en que la capacidad

121



Jorge Ledo

para desentrafiar la oscuridad es directamente proporcional al
nivel formativo de los estudiantes.

A mediados del siglo XVI, el agotamiento del modelo de co-
mentario erudito y la recuperacion de la Poética aristotélica co-
mo piedra de toque para un tratamiento sistemadtico de la poe-
sia hacen que el papel que la oscuridad poética habia desem-
peniado en los dos momentos precedentes comience a verse mo-
dificado. No se trata de que el comentario pierda su papel en la
adquisicion de erudicion poética o que el género no esté toda-
via por producir algunos de los grandes monumentos de la
filologa renacentista, sino de que el tratado poético o retérico,
redactado con vocaciéon comprehensiva o puntual, se percibe
junto a la oratio, a la epistola y al didlogo, como un tipo discur-
sivo mucho mds adecuado para el tratamiento de la poesia que
el commentum, la castigatio, la praelectio o la prolusio. Junto a ello,
surge un nuevo tipo de erudito que no se ve impelido a la pro-
duccion de poesfa pero que se arroga el papel de experto en
ella. El critico literario encarna asf el desplazamiento de la poé-
tica al dominio de la filosofia especulativa, y de la retérica al
analisis discursivo, en una época en que comienzan a redistri-
buirse las viejas y las nuevas maneras de aproximarse al and-
lisis y a la definicién de lo literario.

He querido cerrar estas pdginas haciendo una breve incur-
sion en la percepcion de la oscuridad artistica en el pensamien-
to post-tridentino a través del importante Discorso intorno alle
imagini sacre e profane de Paleotti. La obra tiene interés por ser
una exposicion y un intento de prescripcion de los principios
discutidos durante el Concilio de Trento, donde Gabriele Pa-
leotti desempenié un papel muy relevante. Considerando su tra-
tamiento de las reliquias como parte de su teoria artistica, ilus-
tro como la base de su aproximacion al arte es en esencia un
platonismo simplificado, pero ademds, demuestro cémo en la
presentacion y la disposicion de la reliquia reside, en cierta me-
dida, otro aspecto de la estética renacentista de la oscuridad
orientada a un auditorio que no pertenece a la élite cultural.

BIBLIOGRAFIA

Fuentes primarias

Agricola, Rudolf: De inventione dialectica libri tres. Drei Biicher iiber die
Inventio dialectica. Auf der Grundlage der Edition von Alardus von

122



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

Amsterdam [1539], ed. y trad. de Lothar Mundt. Tiibingen: Max
Niemeyer Verlag, 1992.

Aristételes: Poética, ed. de Valentin Garcia Yebra. Madrid: Gredos,
1974.

— Metafisica, ed. de Valentin Garcia Yebra. Madrid: Gredos, 1982.

Aulo Gelio: Noches Aticas. 1. Libros 1-10 y 1I. Libros 11-20, trad. de
Manuel Antonio Marcos Casquero y Avelino Dominguez Garcia.
Ledn: Universidad de Ledn, 2006, 2 vols.

Badius Ascensius, Jodocus: Auli Persii familiaris explanatio cum Joan. Bri-
tannici eruditissima interpretatione. Argumenta Satyrarum ac prefationis
Persiane per Jodocum Badium. Venundatur Lugduni: a Stephano
Geynard prefate ciuitatis bibliopola et ciue, [1500] 1506. |

Barbaro, Ermolao: Orationes contra poetas. Epistolae, ed. de Giorgio Ron-
coni. Firenze: Sansoni, 1972. _

Bérauld, Nicolas: Praelectio e commentaire & la silve Rusticus d’Ange
Politien (1518), ed. y trad. de Perrine Galand. Genéve: Droz, 2015.
Beroaldo, Filippo: «Ad magnificum Minum Roscium Senatorem Bono-
niensem Philippi Beroaldi Bononiensis epistola [Propertius cum
commentariis Phylippi Beroaldi]», en: Beroaldo, Filippo (et al.):
Tibullus cum commentariis Cyllaenii Veronensis. Catullus cum commen-
tariis Parthenii Veronensis et Palladii Patauini. Emendationes Catullia-
nae per Hieronymum Auancium Veronensem et eiusdem in Priapeias cas-
tigationes. Propertius cum commentariis Phylippi Beroaldi [...]. [Im-
pressum Venetiis]: [per loannem de Tridino de Cereto, alias Tacui-

num|, [1487] 1500, ff. n5v-nér.

— Annotationes centum, ed. de Lucia A. Ciapponi. Binghamton, NY:
Medieval and Renaissance Texts and Studies, [1488] 1995.

— Symbola pythagorica moraliter explicata. [Bononiae]: [a Benedicto Hec-
toris], 1503.

— «Annotationes in Galenum», en: Beroaldo, Filippo (et al.): Varia
Philippi Beroaldi Opuscula in hoc Codice contenta. Orationes: Pralectio-
nes: & Prafationes: & quadam mithica Historiae Philippi Beroaldi. Item
Plusculae Angeli Politiani: Hermolai Barbari atque una lasonis Maini ad
serenissimum Maximilianum inuictissimum Rhomanorum imperatorem
Oratio. [...]. Basileae: [Bartholomaeus], [1505] 1513. ff. 157r-162r.

Boccaccio, Giovanni: Esposizioni sopra la Comedia di Dante. Milano:
Mondadori, 1994, 2 vols.

— Trattatello in laude di Dante, ed. de Luigi Sasso. Milano: Garzanti,
1995.

123



Jorge Ledo

— Los quince libros de la Genealogia de los dioses paganos. Introduccién,
traduccién directa del Laurentianus Plut. 52.9, notas e {ndices, trad. de
Maria Consuelo Alvarez y Rosa Marfa Iglesias. Madrid: Centro de
Lingiiistica Aplicada Atenea, 2007.

Bodin, Jean: Universae Naturae Theatrum. In quo rerum omnium effectrices
causae & fines contemplantur et continuae series quinque libris discu-
tiuntur. Lugduni: apud lacobu Roussin, typographum regium,
1596.

Borromeo, Carlo: Instructiones fabricae ecclesiasticae, en Trattati d’arte del
Cinquecento. Fra Manierismo e Controrriforma, ed. de Paola Barocchi.
Bari: Laterza, [1577] 1962, pp. 1-113.

— Sacred Painting. Museum, ed. de Kenneth S. Rothwell, Jr., y Pamela
M. Jones. Cambridge, MA/ London: Harvard University Press,
2010.

Bruni, Leonardo: Opere letterarie e politiche, ed. de Paolo Viti. Torino:
Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1996.

Budé, Guillaume: L’étude des lettres. Principes pour sa juste et bonne
institution. De studio literarum recte et commode instituendo, ed.
facsimil, trad. de Marie-Madeleine de la Garanderie. Paris: Les
Belles Lettres, [1532, 1536%], 1988.

Carrillo y Sotomayor, Luis: Obras, ed. de Rosa Navarro. Madrid: Casta-
lia, 1990.

Cascales, Francisco: Epigramas. Pardfrasis a la poética de Horacio. Obser-
vaciones nuevas sobre gramdtica. Florilegio de versificacion, trad. de
Sandra I. Ramos Maldonado. Madrid: Akal, 2004.

Céspedes, Baltasar de: El maestro Baltasar de Céspedes, humanista salman-
tino, y su Discurso de las letras humanas, ed. de Gregorio de Andrés.
Real Monasterio de El Escorial: Biblioteca «La Ciudad de Dios»,
1965,

Comanini, Gregorio: Il figino overo del fine della pittura, en: Barocchi,
Paola (ed.): Trattati d’arte del Cinquecento. Fra Manierismo e Controrri-
forma. Bari: Laterza, [1591] 1962, vol. III, pp. 237-379.

Correa, Tomads: Thomae Correae in librum De arte poetica Q. Horatii Flacci
Explanationes. Venetiis: apud Franciscum de Franciscis Senensem,
[1537] 1587.

Des Périers, Bonaventure: Le Cymbalum Mundi, avec un dossier et des
textes d’accompagnement, ed. de Yves Delegue. Paris: Honoré Cham-
pion, 1995.

124



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

Diémedes: Artis grammaticae libri 111, en: Keil, Heinrich (ed.): Gramma-
tici Latini. Lipsiae: In aedibus B. G. Teubneri, 1857, vol. I, pp. 297-
529,

Diaz Rengifo, Juan: Arte poética espafiola, ed. de Angel Pérez Pascual.
Kassel: Edition Reichenberger, 2012.

Erasmus, Desiderius: Opera Omnia. 11. 1. Adagiorum chilias prima. Pars
prior, ed. de Miekske L. van Poll-van de Linsdonk, Margaret Mann
Phillips y Christopher Robinson. Amsterdam/ London/ New
York/ Tokio: North-Holland, 1993.

— Opera omnia. 11. 9. Adagiorum Collectanea, ed. de Felix Heinimann y
Miekske L. van Poll-van de Lisdonk. Amsterdam/ Boston/ Hez—_

delberg/ London/ New York: Elsevier, 2005.

— Opera Omnia. 1V. 4. Apophthegmatum libri I-1V, ed. de Tineke L. ter
Meer. Leiden/ Boston: Brill, 2010.

Eusebio de Cesarea: Die Praeparatio evangelica. Teil 1: Einleitung. Die
Biicher I bis X y Teil 2: Die Biicher XI bis XV. Register, ed. de Karl
Mras (et al.). Berlin: Akademie-Verlag, 1982-1983.

Ficino, Marsilio: Commentaries on Plato. Volume 1. [The Mythical Hymn of
the Phaedrus. Commentary on the Phaedrus. Comment on and Chapter
Summaries of the Phaedrus. Introduction to the lon], ed. y trad. de
Michael J. B. Allen. Cambridge, MA/ London: Harvard University
Press, 2008.

Gongora, Luis de: «Carta de don Luis de Géngora en respuesta de la
que le escribieron [1615]», en: Reyes Cano, José Maria (ed.): La lite-
ratura espariola a través de sus poéticas, retéricas, manifiestos y textos
programdticos. Madrid: Catedra, 2010, pp. 431-434.

Gonzélez de Salas, Jusepe Antonio: Nueva idea de la tragedia antigua. 1.
Edicién del texto, ed. de Luis Sédnchez Lailla. Kassel: Reichenberger,
2003.

Guarino de Verona: Epistolario di Guarino Veronese, ed. de Remigio
Sabbadini. Venecia: a spese della Societa, 1915, 3 vols.

Herrera, Fernando de: Anotaciones a la poesia de Garcilaso, ed. de Inoria
Pepe y José Maria Reyes. Madrid: Catedra, 2001.

Horacio Flaco, Quinto: «Ars poetica. Arte poética», en: Epistolas. Arte
poética, ed. y trad. de Fernando Navarro Antolin. Madrid: Consejo
Superior de Investigaciones Cientificas, 2002, pp. 180-231.

Justiniano, Juan: Epistolae. Lettere familiari, scolastiche o morali, declama-
torie e altri opuscoli, ed. de Damiano Mevoli. Roma: Vecchiarelli,
2004.

125



Jorge Ledo

Lazzarelli, Lodovico: «Crater Hermetis», en: Lodovico Lazzarelli (1447-
1500). The Hermetic Writings and Related Documents, ed. de Wouter J.
Hanegraaff, trad. de Ruud M. Bouthoorn. Tempe, AZ: Arizona
Center for Medieval and Renaissance Studies, [1492-1494] 2005, pp.
165-269.

Lille, Alain de: Anticlaudianus, texte critique avec une introduction et des
tables, ed. de Robert Bossuat. Paris: Librairie Philosophique J. Vrin,
1985.

Mancinelli, Antonio: Antonii Mancinelli Veliterni Sermonum decas ad
Angelum Colotium Aesinatem. Argentorati: Matthiae Schurerii ar-
tium doctoris, [1503] 1510.

Mexia, Pedro: Silva de varia leccion, ed. de Isafas Lerner. Madrid: Casta-
lia, [1540] 2003.

Nizolio, Mario: De veris principiis et vera ratione philosophandi contra
pseudophilosophos libri 1V, ed. de Quirinus Breen, Roma: Fratelli
Bocca Editori, 1956, 2 vols.

Nunez, Pedro Juan: Petri loannis Nunnesii Valentini Oratio de causis
obscuritatis Aristoteleae & de illarum remedijs. Eiusdem liber de consti-
tutione artis dialecticae, in quo exemplo Galeni docetur ex notione finis
cur singula praecepta artis tradantur [...]. Valentiae: Typis Ioannis
Mey, Flandri, 1554.

Paleotti, Gabriele: Discorso intorno alle imagini sacre e profane, en Trattati
d’arte del Cinquecento. Fra Manierismo e Controrriforma, ed. de Paola
Barocchi. Bari: Laterza, [1582] 1961, vol. II, pp. 117-509.

Palmireno, Juan Lorenzo: Orationes. X. Oratio Palmyreni superiori res-
pondens quae dictata procul abigenda esse confirmat, trad. de Marfa José
Cea Galdn. Madrid/ Alcaniz: Instituto de Estudios Humanisticos,
20009.

Pellegrino, Camillo: «Il Carrafa, o vero della epica poesia [1584]», en:
Weinberg, Bernard (ed.): Trattati di poetica e retorica del Cinquecento.
Bari: Gius. Laterza & Figli, 1972, vol. III, pp. 307-350.

Perotti, Niccolo: Cornu copiae seu Linguae latinae commentarii. 111, ed. de
Jean-Louis Charlet. Sassoferrato: Istituto Internazionale di Studi
Piceni, 1993.

Petrarca, Francesco: «La Collatio laureationis del Petrarca nelle due
redazioni», ed. de Carlo Godi. Studi Petrarcheschi n. s. V (1988), pp.
1-58.

— Invective contra medicum. Invectiva contra quendam magni status
hominem sed nullius scientie aut virtutis, ed. y trad. de Francesco
Bausi. Firenze: Casa Editrice Le Lettere, 2005.

126



La estética renacentisia de la oscuridad: cuatro momentos

— Familiarum rerum Libri [VI-X]. Le Familiari [VI-X], ed. de Vittorio
Rossi y Umberto Bosco, trad. de Ugo Dotti y Felicita Audisio.
Torino: Nino Aragno Editore, 2007.

— Res Seniles. Libri IX-XII, ed. y trad. de Silvia Rizzo y Monica Berté.
Firenze: Casa Editrice Le Lettere, 2014.

Pico della Mirandola, Giovanni: De hominis dignitate. Heptaplus. De ente
et uno e scritti vari, ed. de Eugenio Garin. Firenze: Vallecchi, 1942.
Platén: Didlogos. I. Apologta, Critén, Eutifrén, lon, Lisis, Cdrmides, Hipias
Menor, Hipias Mayor, Laques, Protdgoras, trad. de Emilio Lledo fﬁigo,

J. Calonge Ruiz y Carlos Garcia Gual. Madrid: Gredos, 1985.

Poliziano, Angelo: Lamia. Praelectio in Priora Aristotelis Analytica. Criti-
cal Edition, Introduction and Commentary, ed. de Ari Wesseling. Lei-
den: E. J. Brill, 1986.

— Silvae, ed. y trad. de Charles Fantazzi. Cambridge, MA/ London:
Harvard University Press, 2004.

— Angelo’s Poliziano Lamia. Text, Translation, and Introductory Studies,
ed. de Christopher S. Celenza. Leiden/ Boston: Brill, 2010.

Ramelli, Ilaria (ed.): Tutti i commenti a Marziano Capella. Scoto Eriugena,
Remigio di Auxerre, Bernardo Silvestre e Anonimi. Milano: Bompiani,
2006.

Salutati, Coluccio: Epistolario, ed. de Francesco Novati. Roma: Forzani e
C. Tipografi del Senato, (1891-1911), 4 vols.

— De laboribus Herculis, ed. de Berthold Louis Ullman. Turici: In
aedibus Thesauri Mundi.

Scaliger, lulius Caesar: Poetices libri septem. Sieben Biicher iiber die
Dichtkunst, ed. y trad. de Luc Deitz, Gregor Vogt-Spira (et al.).
Stuttgart/ Bad Cannstatt: Friedrich Fromman Verlag/ Giinther
Holzboog, 1994-2011, 6 vols.

Silvestris, Bernardus: Commentary on the First Six Books of Virgil’s
Aeneid, trad. de Earl G. Schreiber y Thomas E. Maresca. Lincoln/
London: University of Nebraska Press, 1979.

Simplicio: ZiunAkiov ddbackadov tov peyalov oxodix ano Ppwvig
avtov el tac Apwrotédove katnyopiac. Venecia: Zacarfas
Kallergios, 1499.

Toro, Luis de: De febris epidemicae et nouae, quae Latine pucticularis, vulgo
tauardillo et pintas dicitur [...]. Burgis: apud Philippum Iuntam,
1574.

Vadianus, Joachim: De poetica et carminis ratione [1518]. Band I: Kritische
Ausgabe, ed. de Peter Schiffer. Miinchen: Wilhelm Fink, 1973.

127



Jorge Ledo

Valla, Lorenzo: Collatio Novi Testamenti, ed. de Alessandro Perossa.
Firenze: Sansoni, 1970.

Varrén, Marco Terencio: La Lengua Latina. Libros V-VI, trad. de Luis
Alfonso Herndndez Miguel. Madrid: Gredos, 1998.

Vega, Félix Lope de: Arte nuevo de hacer comedias, ed. de Evangelina
Rodriguez Cuadros. Madrid: Castalia, 2011.

Vignier, Nicolas: La bibliothéque historiale. Paris: chez Abel L'Angelier,
1587, 3 vols.

Viterbo, Giles de: The Commentary on the Sentences of Petrus Lombardus,
ed. de Daniel Nodes. Leiden/ Boston: Brill, 2010.

Vives, Juan Luis, De tradendis disciplinis, en: Opera Omnia, ed. de Gre-
gorio Mayans. Valentiae Edetanorum: In officina Benedicti Mon-
fort, [1531] 1785, pp. 1-437.

— Los didlogos, ed. y trad. de Marfa Pilar Garcia Ruiz. Navarra: Edicio-
nes Universidad de Navarra, 2005.

Zorzi, Francesco: Francisci Georgii Veneti [...] De harmonia mundi totius

cantica tria. Venetiis: in aedibus Bernardini de Vitalibus chalcogra-
phi, 1525. |

Fuentes secundarias

Allen, Don Cameron: Mysteriously Meant. The Rediscovery of Pagan Sym-
bolism and Allegorical Interpretation in the Renaissance. Baltimore/
London: The Johns Hopkins Press, 1970.

Antonelli, Roberto: «Oscurita e Piacere», en: Lachin, Giosue¢/ Brugno-
lo, Furio (eds.): Obscuritas. Retorica e poetica dell’oscuro. Atti del XXIX
Convegno Interuniversitario di Bressanone (12-15 Tuglio 2001). Trento:
Dipartimento di Scienze Filologiche e Storiche, 2004, pp. 47-58.

Azaustre Galiana, Antonio: «Cuestiones de poética y retdrica en los
preliminares de Quevedo a las poesias de fray Luis de Leén», La
Perinola, VII (2003), pp. 61-102.

Bentley, Jerry H.: Humanists and Holy Writ. New Testament Scholarship in
the Renaissance. Princeton, NJ: Princeton University Press, 1983.
Benjamin, Walter: «La obra de arte en la época de su reproductibilidad
técnica», en: Discursos interrumpidos I, trad. de Jesus Aguirre. Ma-

drid: Taurus, [1934-1935] 1989, pp. 15-60.

Bianchi, Luca: Studi sull’aristotelismo del Rinascimento. Padova: Il Poli-
grafo, 2003.

Blair, Ann M.: The Theater of Nature. Jean Bodin and Renaissance Science.
Princeton, NJ: Princeton University Press, 1997.

128



La estetica renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

Carro Carvajal, Eva Belén: «Ledesma Buitrago, Alonso de», en: Jaural-
de Pou, Pablo (dir.), Gavela, Delia/ Rojo Alique, Pedro C. (eds.):
Diccionario filolégico de literatura espafiola. Siglo XVII. 1. Madrid:
Castalia, 2010, pp. 673-678.

Carruthers, Mary: The Experience of Beauty in the Middle Ages. Oxford:
Oxford University Press, 2013.

Casas Rigall, Juan: «La idea de la agudeza en el siglo XV hispano: para
una caracterizacién de la sotileza cancioneril», Revista de Literatura
Medieval, VI (1994), pp. 79-103.

Casini, Lorenzo: «The Renaissance Debate on the Immortality of the
Soul. Pietro Pomponazzi and the Plurality of Substantial Formss,
en: Bakker, Paul J. J. M./ Thijssen, Johannes M. M. H. (eds.): Mind,
Cognition and Representation. The Tradition of Commentaries on
Aristotle’s De Anima. Aldershot/Burlington, VT: Ashgate, 2007, pp.
127-150.

Cerasuolo, Salvatore: «Storia critica dell’Ars poetica dal Landino al
Maggi», en: Gigante, Marcello/ Cerasuolo, Salvatore (eds.): Letture
oraziane. Napoli: Pubblicazioni del Dipartimento di Filologia Classi-
ca dell’Universita degli Studi di Napoli Federico II, 1995, pp. 267-
289.

Chenu, Marie-Dominique: «Involucrum: Le mythe selon les théologi-
ciens médiévaux», Archives d’histoire doctrinale et littéraire du moyen
dge, XXII (1956), pp. 75-79.

Chevrolet, Teresa: L'idée de fable. Théories de la fiction poétique a la Re-
naissance. Geneve: Librairie Droz, 2007.

Cranz, F. Edward: «T'wo Debates About the Intellect: (1) Alexander of
Aphrodisias and the Greeks; (2) Nifo and the Renaissance Philo-
sophers», en: Struever, Nancy (ed.): Reorientations of Western
Thought From Antiquity to the Renaissance. Aldershot/ Burlington,
VT: Ashgate, 2006, pp. 1-22.

Cummings, Brian: «Erasmus and the End of Grammar», New Medieval
Literatures, X1, 1 (2009), pp. 249-270.

Diu, Isabelle: «Enjeux de la traduction du grec en latin dans la Respu-
blica litteraria autour d'Frasme», en: Ryle, Stephen (ed.): Erasmus
and the Renaissance Republic of Letters. Proceedings of a Conference to
Mark the Centenary of the First Volume of Erasmi Epistolae by P. S.
Allen, Corpus Christi College, Oxford, 5-7 September 2006. Turnhout:
Brepols, 2014, pp. 279-296.

Dronke, Peter: Fabula. Explorations into the Uses of Myth in Medieval
Platonism. Leiden/ Koln: E. J. Brill, 1974.

129



Jorge Ledo

— «Integumenta Virgilii», en: Intellectuals and Poets in Medieval Europe.
Roma: Edizioni di Storia e Letteratura, 1992, pp. 63-80

Dubois, Claude-Gilbert: L'imaginaire de la Renaissance. Paris: Presses
Universitaires de France, 1985.

Eco, Umberto: Arte e bellezza nell’estetica medievale, en: Scritti sul pensiero
medievale. Milano: Bompiani, [1959, 1987] 2012, pp. 21-259.

— Il problema estetico in Tommaso d’Aquino, en: Scritti sul pensiero medie-
vale. Milano: Bompiani, [1970] 2012, pp. 261-525.

— «Metafora e conoscenza nel Medioevo», en: Scrifti sul pensiero medie-
vale. Milano: Bompiani, [2001] 2012, pp. 588-665.

Eire, Carlos M. N.: War against the Idols. The Reformation of Worship from
Erasmus to Calvin. Cambridge/ New York: Cambridge University
Press, 1986.

Fubini, Riccardo: «Humanism and Scholasticism: Toward an Historical
Definition», en: Mazzocco, Angelo (ed.): Interpretations of Renaissan-
ce Humanism. Leiden/ Boston: Brill, 2006, pp. 137-154.

Fuhrmann, Manfred: «Obscuritas. Das Problem der Dunkelheit in der
rhetorischen und literardsthetischen Theorie der Antike», en: Iser,
Wolfgang (ed.): Immanente Asthetik. Asthetische Reflexion. Lyrik als
Paradigma der Moderne. Kolloquium Koln 1964. Miinchen: Wilhelm
Fink, 1966, pp. 47-72.

Fumaroli, Marc: L'dge de I'éloquence. Rhétorique et «Res literaria» de la
Renaissance au seuil de l'époque classique. Geneve: Droz, 2002.

Garcia Berrio, Antonio: Formacién de la teoria literaria moderna. La tépica
horaciana en Europa. Madrid: Cupsa, 1977.

Garcia Berrio, Antonio/ Cascales, Francisco: Introduccion a la Poética
Clasicista (Comentario a las Tablas poéticas de Cascales). Madrid:
Cétedra, 2006.

Gombrich, Ernst Hans: Symbolic Images. Studies in the Art of the Re-
naissance. [I. Oxford/ New York: Phaidon Press, 1978.

G6mez Moreno, Angel: Espaiia y la Italia de los humanistas. Primeros ecos.
Madrid: Gredos, 1994.

Goémez Redondo, Fernando: Artes poéticas medievales. Madrid: Edicio-
nes del Laberinto, 2000.

Grafton, Anthony: «The Scholarship of Poliziano and Its Context», en:
Defenders of the Text. The Traditions of Scholarship in an Age of Science,
1450-1800. Cambridge, MA/ London: Harvard University Press,
1991, pp. 47-75.

— Joseph Scaliger. A Study in the History of Classical Scholarship. II.
Historical Chronology. Oxford/ New York: Clarendon Press, 1993.

130



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

Grafton, Anthony/ Jardine, Lisa: From Humanism to the Humanities.
Education and the Liberal Arts in Fifteenth- and Sixteenth-Century
Europe. Cambridge, MA: Harvard University Press, 1986.

Greenfield, Concetta Carestia: Humanist and Scholastic Poetics, 1250—
1500. Lewisburg, PA: Bucknell University Press, 1981.

Hardison Jr., Osborne Bennett: «The Classification of Systems of Criti-
cism», en: The Enduring Monument. A Study of the Idea of Praise in
Renaissance Literary Theory and Practice. Chapel Hill: The University
of North Carolina Press, 1962, pp. 3-23.

Hathaway, Baxter: The Age of Criticism: The Late Renaissance in Italy.
Westport, CT: Greenwood Press, 1972.

Herrick, Marvin Theodore: The Fusion of Horatian and Aristotelian Lite-
rary Criticism, 1531-1555. Urbana, IL: The University of Illinois
Press, 1946.

Janson, Tore: Latin Prose Prefaces. Studies in Literary Coventions. Stock-
holm/ Goteborg/ Uppsala: Almquist & Wiksell, 1964.

Jauneau, Edouard: «L'usage de la notion d’integumentum a travers les
glosses de Guillaume de Conches», Archives d’histoire doctrinale et
littéraire du moyen dge, XXIV (1957), pp. 35-100.

Kraye, Jill: «<Daniel Heinsius and the Author of De mundo», en: Dioni-
sotti, Anna Carlota/ Grafton, Anthony/ Kraye, Jill (eds.): The Uses
of Greek and Latin: Historical Essays. London: The Warburg Institute,
1988, pp. 171-197.

Kristeller, Paul Oskar: «The Modern System of Arts: A Study in the
History of Aesthetics. Part I», Journal of the History of Ideas, XII, 4
(1951), pp. 496-527.

Lausberg, Heinrich: Manual de retérica literaria. Fundamentos para una
ciencia de la literatura, trad. de José Pérez Riesco. Madrid: Gredos,
1966-1969, 3 vols.

Ledo, Jorge: «The Medical Poetics of Wonder in the Renaissance:
Fracastoro and Surroundings», en prensa.

Le Coat, Gérard: The Rhetoric of the Arts, 1500-1650. Frankfurt am
Main/ Bern: Peter Lang, 1975.

Mack, Peter: «Early Modern Ideas of Imagination. The Rhetorical Tra-
dition», en: Nauta, Lodi/ Pétzold, Detlev (eds.): Imagination in the
Later Middle Ages and Early Modern Times. Leuven/ Paris/ Dudley,
MA: Peeters Press, 2004, pp. 59-76.

McKeon, Richard: «Poetry and Philosophy in the Twelfth Century: The
Renaissance of Rhetoric», en: Backman, Mark (ed.): Rhetoric. Essays

131



Jorge Ledo

in Invention and Discovery. Woodbridge, CT: Ox Bow Press, [1946]
1987, pp. 167-193.

McLellan, Dugald: «Spreading the Word: Antonio Mancinelli, the Prin-
ting Press, and the Teaching of the Studia humanitatis», en: Feros
Ruys, Juanita/ Ward, John O./ Heyworth, Melanie (eds.): The
Classics in the Medieval and Renaissance Classroom. The Role of Ancient
Texts in the Arts Curriculum as Revealed by Surviving Manuscripts and
Early Printed Books. Turnhout: Brepols, 2013, pp. 287-308.

Naklddalovd, Iveta: La lectura docta en la primera edad moderna (1450-
1650). Madrid: Abada, 2013.

O'Malley, John W.: Trent. What Happened at the Council. Cambridge,
MA/ London: The Belknap Press of Harvard University Press,
2013.

Pozzi, Giovanni: La parola dipinta. Milano: Adelphi, 2013, 4° ed.

Puliafito, Anna Laura: «Francesco Patrizi tra rivelazione e retorica per-
fetta», en: Lachin, Giosue¢/ Brugnolo, Furio (eds.): Obscuritas. Reto-
rica e poetica dell’oscuro. Atti del XXIX Convegno Interuniversitario di
Bressanone (12-15 Iuglio 2001). Trento: Dipartimento di Scienze Filo-
logiche e Storiche, 2004, pp. 255-70.

Rico, Francisco: Nebrija frente a los bdrbaros. El canon de gramdticos en las
polémicas del humanismo. Salamanca: Universidad de Salamanca,
1978.

— «Un penacho de penas. De algunas invenciones de letras y caba-
lleros», en: Textos y contextos. Estudios sobre la poesia espafiola del siglo
XV. Barcelona: Critica, 1990, pp. 189-216.

Rigolot, Frangois: «The Rhetoric of Presence: Art, Literature, and Illu-
sion», en: Norton, Glyn P. (ed.): The Cambridge History of Renaissance
Criticism. IIl. The Renaissance. Cambridge, MA/ New York: Cam-
bridge University Press, 1999, pp. 161-175.

Roses Lozano, Joaquin: Una poética de la oscuridad. La recepcion critica de
las Soledades en el siglo XVI1I. London/ Madrid: Tamesis, 1994.

Sanchez Lailla, Luis: Nueva idea de la tragedia antigua. I. Estudio. Kassel:
Edition Reichenberger, 2003.

Sellin, Paul R.: «Sources of Julius Caesar Scaliger’s Poetices libri septem
as a Guide to Renaissance Poetics», en: Cubelier de Beynac, Jean/
Magnien, Michel (eds.): Acta Scaligeriana. Actes du Colloque Inter-
national organisé pour le cinquiéme centenaire de la naissance de [ules-
César Scaliger (Agen, 14-16 septembre 1984). Agen: Société Académi-
que d’Agen, 1986 pp. 75-84.

132



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

Schwartz Lerner, Lia: «Oscuridad y dificultad poéticas: un topos retéri-
co en las Cartas filologicas de Cascales», e-Spania. Revue Electronigue
d’Etudes Hispaniques Médiévales et Modernes, 18 (2014), e-spania.
revues.org /23639.

Schmitt, Charles B.: «Aristotle as a Cuttlefish: The Origin and Develop-
ment of a Renaissance Image», Studies in the Renaissance, X11 (1965),
pp. 60-72.

— Gianfrancesco Pico Della Mirandola (1469-1533) and His Critique of
Aristotle. The Hague: Martinus Nijhoff, 1967.

Sullivan, Mark W.: Apuleian Logic. The Nature, Sources, and Influence of
Apuleius’s Peri Hermeneias. Amsterdam: North Holland, 1967.

Toffanin, Giuseppe: La fine dell’'Umanesimo. Milano/ Torino/ Roma:
Fratelli Bocca Editori, 1920. |

Tubau, Xavier: Lope de Vega y las polémicas literarias de su época: Pedro
Torres Rdamila y Diego de Colmenares. Tesis defendida en el Departa-
ment de Filologia Espanyola i Teoria de la Literatura, dir. Alberto
Blecua, Universitat Autbnoma de Barcelona, 2008.

Ullman, Berthold L.: The Humanism of Coluccio Salutati. Padova: Ante-
nore, 1963.

Van Eck, Caroline: Classical Rhetoric and the Visual Arts in Early Modern
Europe. Cambridge/ New York: Cambridge University Press, 2007.

Vasoli, Cesare: «Ludovico Castelvetro e la fortuna cinquecentesca della
Poetica di Aristotele», en: Firpo, Massimo/ Mongini, Guido (eds.):
Ludovico Castelvetro: letterati e grammatici nella crisi religiosa del Cin-
quecento. Atti della XIII Giornata Luigi Firpo, Torino, 21-22 settembre
2006. Firenze: Leo S. Olschki, 2008, pp. 1-24.

Vickers, Brian: Storia della retorica [In Defence of Rhetoric], trad. de Rocco
Coronato. Bologna: 11 Mulino, [1988] 1994.

Vilanova, Antonio: «Preceptistas esparioles de los siglos XVI y XVII»,
en: Diaz-Plaja, Guillermo (dir.): Historia general de las literaturas
hispdnicas. 111. Renacimiento y Barroco. Barcelona: Vergara, 1962, pp.
565-692.

Vuilleumier Laurens, Florence: La raison des figures symboliques & la
Renaissance et & 1'dge classique. Etudes sur les fondements philosophi-
ques, théologiques et rhétoriques de I'image. Geneve: Droz, 2000

Weinberg, Bernard: A History of Literary Criticisn in the Italian Re-
naissance. Chicago, 1L: The University of Chicago Press, 1961, 2
vols.

133



Jorge Ledo

Weiss, Julian: The Poet’s Art. Literary Theory in Castile c. 1400-60. Ox-
ford: The Society for the Study of Mediaeval Languages and Litera-
ture, 1990.

White, Paul: Jodocus Badius Ascensius. Commentary, Commerce and Print
in the Renaissance. Oxford: Oxford University Press/ The British
Academy, 2013.

Whitman, Jon: «Twelfth-century Allegory: Philosophy and Imagina-
tion», en: Copeland, Rita/ Struck, Peter T. (eds.): The Cambridge
Companion to Allegory. Cambridge/ New York: Cambridge Univer-
sity Press, 2010, pp. 101-115.

Wind, Edgar: La elocuencia de los simbolos. Estudios sobre arte humanista,
ed. de Jaynie Anderson, trad. de Luis Millan. Madrid: Alianza,
1993.

— Misterios paganos del Renacimiento, trad. de Javier Sanchez Garcia-
Gutiérrez. Madrid: Alianza, 1998.

Woodhouse, Christopher Montague: George Gemistos Plethon. The Last
of the Hellenes. Oxford/ New York: Clarendon Press, 1986.

Zambon, Francesco: «Trobar clus e oscurita delle Scritture», en: Lachin,
Giosue/ Brugnolo, Furio (eds.): Obscuritas. Retorica e poetica dell’
oscuro. Atti del XXIX Convegno Interuniversitario di Bressanone (12-15
Tuglio 2001). Trento: Dipartimento di Scienze Filologiche e Storiche,
2004, pp. 91-102.

Ziolkowski, Jan M.: «Theories of Obscurity in the Latin Tradition»,
Mediaevalia, XIX (1996), pp. 101-170.

134



	La estética renacentista de la oscuridad : cuatro momentos

