
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2015)

Heft: 25

Artikel: La estética renacentista de la oscuridad : cuatro momentos

Autor: Ledo, Jorge

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047214

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047214
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La estética renacentista de la oscuridad:

cuatro momentos1

Jorge Ledo Universität Basel

Encabezar estas paginas con un término anacrönico para los
siglos XV y XVI, como "estética", y otro equîvoco, como
"oscuridad", exige que me demore mfnimamente en explicar al lector
su sentido. Estética alude aquf, sencillamente, al uso de una
serie de estrategias compositivas y a su valoraciön dentro del
horizonte de expectativas del lector renacentista como formulas
efectivas y constituyentes de una obra artfstica acabada. Por
oscuridad no me refiero a la surna mâs o menos difusa de vicios
que atanen al estilo (elocntio), a la composiciön (dispositio) o in-
cluso a los temas (inventio) de una composiciön —de los que los
trabajos de Roland Béhar y de Fernando Pancorbo dan una
muestra en sendos case studies—> sino a la valoraciön por parte
de autores renacentistas de formas que escapan a la definiciön
mimética de arte y al papel que la oscuridad desempena en la
cimentacion de la lectura como techné en la cultura de! Rena-
cimiento. Por tanto, en mi intenciön no ha estado tanto rastrear
antecedentes a la polémica en torno a la oscuridad gongorina,
de la que Alejandro Garcfa-Reidy se ha ocupado aquf con so-
brada solvencia2, como en contestar el töpico que cifra la cate-

® Boletin Hispdnico Helvético, volumen 25 (primavera 2015): 95-134.

1 Me gustaria agradecer a Roland Béhar, Alicia Garcia Ruiz, Fernando
Pancorbo y Anna Laura Puliafito su lectura de este texto y sus comentarios, que lo
han hecho menos oscuro de lo que en principio era.

2 Véase ademâs el estudio de Joaquîn Roses Lozano, Una poética de la
oscuridad. La recepciôn critica de las Soledades en el siglo XVII. London/ Madrid: Tame-
sis, 1994; al que pueden sumarse los apuntes complementarios de Antonio
Azaustre Galiana, «Cuestiones de poética y retôrica en los preliminares de Que-



Jorge Ledo

goria renacentista de lo bello en la suma de propicdad, elegan-
cia y simplicidad.

A pesar de la generosidad del consejo editorial del Boletïn
Hispdriico Helvético, la extension limitada que concede un artfcu-
lo académico me ha obligado a tratar el problema de manera
sesgada y asistemâtica, algo que conffo que el lector sabra en-
tender y perdonar, y que espero que interprète como invitaciön
a recorrer por si mismo una via no excesivamente transitada en
los estudios renacentistas. Deberä disculpârseme, por tanto, si
obvio en lo que sigue todo aquello que atane a problemas, senso
strictu, de la tradiciön gramatical y retörica; si discrimino en lo
posible mi tratamiento del problema de la pervivencia de la
lectio alegörica medieval o del auge de la cultura simbölica y
mistérica renacentista3; si no entro en lugares comunes como los
ataques contra la farfolla de escolâsticos, juristas y médicos y si

en ningün caso me ocupo de aspectos exclusivamente hispäni-
cos como, por ejemplo, la sotileza en la poesfa cancioneril, que
Lope de Vega percibfa no sin razön como un antecedente de

peso en la agudeza conceptista4, de las relaciones entre oscuri-

vcdo a las poesi'as de fray Luis de Leôn», La Perinola VII (2003), pp. 61-102; y,
ahora, Lia Schwartz Lerner, «Oscuridad y dificultad poéticas: un topos retdrico
en las Cartas filolôgicas de Cascales», e-Spania. Revue Electronique d'Études Hispaniques

Médiévales et Modernes, 18 (2014).
3 Con carâcter general: Wind, Edgar: La elocuencia de los stmbolos. Estudios

sobre arte humanista, ed. de Jaynie Anderson, trad, de Luis Millén. Madrid:
Alianza, 1993, e id., Misterios paganos del Renacimiento, trad, de Javier Sénchez
Carcfa-Gutiérrez. Madrid: Alianza Editorial, 1998; Allen, Don Cameron: Mysteriously

Meant. The Rediscovery of Pagan Symbolism and Allegorical Interpretation in
the Renaissance. Baltimore/ London: The Johns Hopkins Press, 1970; Gombrich,
Ernst Hans: Symbolic Images. Studies in the Art of the Renaissance. II. Oxford/
New York: Phaidon Press, 1978; Dubois, Claude-Gilbert: L'imaginaire de la
Renaissance. Paris: Presses Universitaires de France, 1985, y Vuilleumier Laurens,
Florence: La raison des figures symboliques h la Renaissance et à l'âge classique. Études

sur les fondements philosophiques, théologiques et rhétoriques de l'image. Genève:
Droz, 2000; entre muchos otros.

4 Rico, Francisco: «Un penacho de penas. De algunas invenciones de letras y
caballeros», en: Textos y contextos. Estudios sobre la poeséa espanola del siglo XV.
Barcelona: Cn'tica, 1990, pp. 189-216; Casas Rigall, Juan: «La idea de la agudeza
en el siglo XV hispano. Para una caracterizaciön de la sotileza cancioneril»,
Revista de Literatura Medieval, VI (1994), pp. 79-103; etc. La justa queja de Garcia
Berrio por la falta un anâlisis diacronico de la genesis teörica de la (bidvoia)
entendida como el origen del "concepto" en la teorfa poética altomoderna
—Fortnaciôn de la Teoria Literaria moderna. La tépica horaciana en Europa. Madrid:
Cupsa, 1977, p. 440nl— sigue, hasta donde sé, sin haberse visto subsanada, con
la salvedad de sus importantes apuntes posteriores en Antonio Garcia Berrio y
Francisco Cascales, Introducciôn a la Poética Clasicista (Comentario a las Tablas
poéticas de Cascales). Madrid: Câtedra, 2006, pp. 398^14.

96



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momenlos

dad, mfstica y poesfa o de figuras fascinantes como, por citar un
solo caso, Alonso de Ledesma5.

En suma, he querido subrayar la h'nea de continuidad entre
la valoraciön positiva de la oscuridad en el primer humanismo
y algunas de sus transformaciones y dérivas a través de testi-
monios representativos, sin voluntad de agotar el tema ni de
limitar los problemas relacionados con la oscuridad a ellos. Con
ese fin, he dividido mi aproximacion en cuatro momentos que
mantienen una vaga interrelaciön entre st. Mi meta, bien senci-
11a, ha consistido en matizar mfnimamente la adscripciön de la

poética de la oscuridad y de sus ortgenes a la polémica manie-
rista en Italia o a la gongorina en Espafia, ofreciendo algunos
nücleos teöricos que pudieran servir de punto de arranque para
un anâlisis mâs exhaustivo de la querencia por la oscuridad en
el siglo XVI. Si el texto ofrece alguna indicaciôn de valor a este

respecta, el trabajo no habrâ sido en vano.

I

En un célébré pasaje de la tercera Invectiva contra un médico

(1355/1357), motivada por el enfrentamiento con un miembro
anonimo del cuerpo médico del papa demente VI, Petrarca
ofrece una defensa del valor de la poesfa que habrâ de gozar de
enorme fortuna en las letras europeas durante al menos los très
siglos siguientes. El fragmenta que nos interesa es el que sigue:

Me queda por responder a tu acusaciön de que me deleito en la

oscuridad, como si me mostrara reacio a facilitarles el conocimiento a

quienes tienen un ingenio mâs débil. A lo que anades que los poetas

escribieron que los dioses envidian a la raza humana, y que se lo

reproché Aristôteles. En lo que a mî concierne, no envidio a nadie, y me

preocupa mâs que me afecte la envidia de otro que estar infectado por
la rm'a propia. Pero tal vez solo te havas valido de mi nombre para cen-

surar la envidia de los poetas, y por eso hablaste sobre la envidia de los

dioses. Poco puede sorprender que la envidia reine sobre quienes la han

divinizado.

5 Para una introducciön al autor y algunas indicaciones bibliogrâficas,
puede acudirse a Carro Carvajal, Eva Belén: «Ledesma Buitrago, Alonso de»,
en: Jauralde Pou, Pablo (dir.), Gavela, Delia/ Rojo Alique, Pedro C. (eds.): Dic-
cionnrio filolôgico de literatura espafiola. Siglo XVII. 1. Madrid: Castalia, 2010, pp.
673-678, y a los diversos trabajos que Fernando Rodriguez de la Flor le ha dedi-
cado al autor.

97



Jorge Ledo

En este punto, por no cambiar tu costumbre, te alejas mucho de la

verdad. No hay un grupo [de hombres] que muestre menos envidia,

més inocencia o tanta amistad [...]. ^Quién osarîa mencionar la envidia

en este contexto? ^Pueden los desocupados y médiocres intentar ocupar

un lugar entre taies espfritus exaltados, ante el esplendor de nombres

tan grandes? Ahora, si los lectores no familiarizados con los poetas en-

cuentran quizâ oscuro su estilo, no es la causa la envidia. El estilo poéti-

co sirve de estfmulo para una reflexiön mâs profunda y como oportu-
nidad para estudios mâs nobles. ^Qué decir sobre los filösofos? ^No

podfa acaso Aristöteles hablar mâs claro6, o incluso Piatön, al que se

6 A Petrarca no le hizo falta conocer que los comentaristas tardoantiguos del

Estagirita ya habian expuesto que su estilo, sintético y breve en exceso, pecaba
de oscuridad —para los lugares en Amonio Sacas, Juan Filopono, Olimpiodoro
el Joven y Elias, véase Kraye, Jill: «Daniel Heinsius and the Author of De

mundo», en: Dionisotti, Anna Carlota/ Grafton, Anthony/ Kraye, Jill (eds.): The

Uses of Greek and Latin: Historical Essays. London: The Warburg Institute, 1988, p.
185n98; véanse también los comentarios de Temistio a los Anaiïticos posteriores
(I. 2-12) o de Simplicio a las Categories 9-10 (la primera ediciön impresa:
LipnAudov öiöacncaAov too peyâAou oxoAia ànà tptovijç avzov dç zaç
ÂpujTozéAovç Kaztpyopiaç [Venecia: Zacarîas Kallergios, 1499], aunque con
cierta fortuna medieval a través de su adaptaciôn en Ma yanbagT an yuqaddama
qabla ta'allum falsafat Arista de Alfarabf)—, le bastaba con recibir los ecos de un
sentir generalizado durante la Edad Media —como el del amanuense anônimo
que a finales del siglo X cerrô como sigue su copia del De interpretations: "Aquf
termina el Péri Hermeneias de Aristöteles, sobre cuva oscuridad no sölo el doble
comentario de Boecio, sino también el muy util librito de Apuleyo de Madaura
arrojan la mayor luz", Sullivan, Mark W.: Apuleian Logic. Amsterdam: North
Holland, 1967, p. 191, o el de los famosos versos del Anticlaudianus (III, vv. 115—

122, ed. de Robert Bossuat, Paris: Vrin, 1955) de Alain de Lille—, con la confe-
siön apöcrifa del filösofo a Alejandro Magno recogida por Aulo Gelio (Noches
Aticas XX. V. 9) o, sencillamente, con la prictica exegética sobre Aristöteles y la
cultura escolâstica que tanto aborreciö. La comparaciön de Aristöteles con una
sepia, que nubia todo con su tinta cuando se la intenta atrapar, fue acunada por
Âtico, recogida por Eusebio de Cesarea en la Prneparatio evangelica (XV. IX. 13;
81 Od) y, a través de éste, disfrutö de gran popularidad en las letras altomoder-
nas, como ensenö hace anos Charles B. Schmitt, «Aristotle as a Cuttlefish: The

Origin and Development of a Renaissance Image», Studies in the Renaissance, 12

(1965), pp. 60-72. Con o sin metâfora mediante, con voluntad de ataque, de en-
mienda o justificacion, el tema de la oscuridad aristotélica aparece tratado con
cierta extensiön por autores tan diversos como Donato Acciaiuoli —Bianchi,
Luca: Studi sull'aristotelismo del Rinascimento. Padua: Il Poligrafo, 2003, pp. 167-
168, 202-203—; Rudolf Agricola —De inventione dialectica I. III, ed. de Lothar
Mündt. Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 1992, pp. 20-24—; Gianfrancesco Pico
délia Mirandola —Schmitt, Charles B.: Gianfrancesco Pico Deila Mirandola (1469-
1533) and His Critique of Aristotle. The Hague: M. Nijhoff, 1967, pp. 69-73—; Juan
Luis Vives —De tradendis disciplinis I. (De causis corruptarum artiurn). iv, en:
Opera Omnia, ed. de Gregorio Mayâns. Valencia: Benito Monfort, 1785, pp. 27-
35—; Jacopo Zabarella —Cranz, F. Edward: «Two Debates About the Intellect:
(1) Alexander of Aphrodisias and the Greeks; (2) Nifo and the Renaissance
Philosophers», en: Struever, Nancy (ed.): Reorientations of Western Thought from
Antiquity to the Renaissance. Aldershot/ Burlington, VT: Ashgate, 2006, p.

98



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

considéra el mäs lücido de todos? No mencionaré al resto, especialmen-

te a Herâclito, cuya oscuridad le otorgö su sobrenombre. que decir

de la misma Palabra de Dios, que podräs odiar con vehemencia, pero

que no osas criticar abiertamente por miedo a las llamas? jCuäntos pa-

sajes oscuros y chocantes contiene! Y, sin embargo, fue compuesta por
el mismo Espi'ritu que creö la humanidad y el mundo, un Espîritu que

en verdad bien hubiera podido, de haber querido, inventar nuevas

palabras y entonces, usar las palabras inventadas por É1 con mayor cla-

ridad. Incluso Agustfn, que se enorgullece de que, sin necesidad de

maestro, su genio dominara muchas artes y.la doctrina de los filösofos

sobre las diez categorfas, confiesa que fue incapaz de entender el co-

mienzo de Isaias. ^Cömo puede ser, a menos que clames quizâ que el

Espfritu Santo era celoso, mejor que receloso, de ayudar a sus lectores?

En el libro XI de su Ciudad de Dios, habla Agustfn sobre esta

oscuridad: "La oscuridad de la palabra divina en realidad tiene la ventaja de

engendrar mâs que una interpretaciön de la verdad y de traer estas

interpretaciones a la luz del conocimiento general mientras que uno la

entiende de un modo y otro de otro". En su comentario sobre el Salmo

126, dice: "Quizäs esto se expresa con mayor oscuridad para que pro-
duzca muchas interpretaciones y asi los lectores reciban una recompen-

18n24—; Mario Nizolio —De veris principiis et vera ratione philosophandi contra
pseudophilosophos libri IV, ed. de Quirinus Breen. Roma: Fratelli Bocca Editori,
1956,1.1, p. 28; I. Il, p. 35, etc.—; Pedro Juan Nuirez —Oratio de causis obscuritatis
Aristoteleae et de illarum remediis. Valencia: Joan Mey, 1554—; Francesco Patrizi
da Cherso —Puliafito, Anna Laura: «Francesco Patrizi tra rivelazione e retorica
perfetta», en: Lachin, Giosuè/ Brugnolo, Furio (eds.): Obscuritas. Retorica epoeti-
ca dell'oscuro. Trento: Dipartimento di Scienze Filologiche e Storiche, 2004, pp.
255-270, esp. 266-267— o Jean Bodin —de los 160 ataques en el Universae Naturae

Theatrum (1596), es interesante aquel donde Bodin entiende que Aristötcles,
que es claro cuando quiere, se muestra oscuro para ocultar de manera consciente

la deficiencia de sus teorias, véase Blair, Ann M.: The Theater of Nature.
Princeton, NJ: Princeton University Press, 1997, p. 92—. No fue una postura sin
resistencias, que arrancan —mâs allé de los sospechosos habituales— en la Vita
Aristotelis de Leonardo Bruni —Opere letterarie e politiche, ed. de Paolo Viti.
Torino: UTET, 1996, p. 522— o en la famosa polémica entre Genadios Scholarios

y Georgios Gemistos Plethon —VVoodhouse, Christopher Montague: George
Gemistos Plethon. Oxford/ New York: Clarendon Press, 1986, pp. 240-266—,
donde reverbera una idea de calado, proveniente entre otros de Elio Arfstides, a

saber, que Aristoteles habla con una lengua oscura, como corresponde a los
filösofos, y que el ornatus en Piatön lo acerca a la poesfa. Huelga decir que ciertos
pasajes de Aristöteles cobrarän entidad propia por su oscuridad en algunas de
las grandes polémicas renacentistas, como De anima 111 5, 430al0-25, dedicado a

la naturaleza del intelecto, véase Casini, Lorenzo: «The Renaissance Debate on
the Immortality of the Soul...», en: Bakker, Paul/ Thijssen, Johannes (eds.):
Mind, Cognition and Representation. Aldershot/ Burlington, VT: Ashgate, 2007,

pp. 130 y ss. La abundancia de los casos, con muy diversos matices, en relaciön
a la Poética requeririan por sf solos un tratamiento aparte.

99



Jorge Ledo

sa mayor si encuentran œrrado lo que debe estar abierto a muchas

interpretaciones que si encuentran algo abierto a una ûnica interpre-
taciôn".7

Petrarca, que todavfa va a referir otro pasaje de Agustin de
Hipona y uno de Gregorio Magno8, continua su argumento: no
hay en los poetas una querencia espedfica por escribir para los

pocos, sino que, dado que la poesta no es un arte que granjee
réditos y donde es vano, por tanto, el engano para adquirirlos,
los poetas aspiran precisamente a no enganar a nadie. El placer
del poema consiste en ver emerger "el deleitable sentido de
profundidades oscuras y encantadoras" (cum amenis ex latebris
dulcis setisus eruperit) y el estilo poético no debe reprobarse por
ser accesible ünicamente a los dotados de cualidades para com-
prenderlo, conveniente para la memoria o excesivamente arduo
para los ignorantes.

Hay, ademâs, una razön histörica para que los poetas actuen
de esta manera. Los primeras, como Orfeo, fueron también ted-
logos y, aunque desconocfan la primera religion, si intufan la
existencia de una ünica divinidad. Homero mismo, considerado
un loco entre los atenienses por haber pintado a los dioses en
confrontaciön continua y sujetos a sus mâs bajos instintos, de-
muestra representândolos asf que diffcilmente éstos podfan te-
nerse por dioses, aunque la masa no cayera —o precisamente
por ello— en la sutileza del argumento. Asf, si de algo son cul-
pables los poetas, es de haber nacido en un tiempo histörico en

que debfan lidiar con los prejuicios y falsas creencias de sus
conciudadanos, y enmascarar con el politefsmo una verdad mâs
cierta y mâs perfecta.

Este pasaje, que Boccaccio reproduce casi de manera literal
en las Genealogt'as (XIV. Xli)9 y cuyos efectos teoricos jalonarân el

epistolario de Coluccio Salutati a lo largo de très décadas10, hace

7 Petrarca, Francesco: Invective contra medicum. Invectiva contra quendatn
magni status hominem serf nullius scientie aut virtutis, ed. de Francesco Bausi.
Firenze: Le Lettere, III. 151-172, pp. 110-112. De no afirmarse lo contrario, debe
entenderse que las traducciones contenidas en este artfculo son mias.

8 Agustin de Hipona, Enarrationes in Psalmos 146. 12; Gregorio Magno,
Hotniliae in Ezechielem 1. 6.1.

9 Boccaccio, Giovanni: Los quince libros de la Genealogla de los dioses paganos.
Introduction, traduction directa del Laurentianus Plut. 52.9, notas e Indices, trad, de
Maria Consuelo Alvarez y Rosa Maria Iglesias. Madrid: Centro de Lingiifstica
Aplicada Atenea, 2007, pp. 636-638.

10 Me refiero a las cartas contra los ataques de Giuliano Zonarini, Giovanni
da San Miniato, Giovanni Dominici y Pellegrino Zambeccari, todas en el Epistolario

publicado por Francesco Novati (vol. I, pp. 298-307 y 321-329; vol. Ill, pp.
285-308 y vol. IV, pp. 170-240). Hay resûmenes Utiles sobre su contenido en

100



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

algo mäs que fusionar varios lugares de la tradiciön glosando
un conocidfsimo pasaje de la Metafi'sica11 aristotélica a la büs-
queda de un lugar de prestigio para la poest'a, perdido dentro
de los catälogos de artes medievales12. En primer lugar, reafir-
ma un valor espeafico para la oscuridad frente a su considera-
ciön medieval como vicio que poeta y orador deben evitar13. En
esta nueva concepciön del valor poético, la oscuridad deja de

ser un efecto indeseable para erigirse en rasgo distintivo y casi
connatural de la exquisita locutio1 En ella, la oscuridad cumple

Ullman, Berthold L.: The Humanism ofColuccio Salutati. Padova: Anteriore, 1963,

pp. 53-58. Para una visiön de conjunto sobre el pensamiento poético de Salutati,
con inclusion del De laboribus Herciilis, Greenfield, Concerta Carestia: Humanist
and Scholastic Poetics. Levvisburg: Bucknell University Press, pp. 129-163.

11 Aristöteles, Metafi'sica a 2 982bl1-21, en: Metafi'sica, ed. de Valentin Garcia
Yebra. Madrid: Gredos, 1982, p. 15.

12 McKeon, Richard: «Poetry and Philosoph)' in the Twelfth Century: The
Renaissance of Rhetoric», en: Backman, Mark (ed.): Rhetoric. Essays in Invention
and Discovery. Woodbridge, CT: Ox Bow Press, [1946] 1987, pp. 167-193,
Kristeller, Paul Oskar: «The Modern System of Arts: A Study in the History of
Aesthetics Part I», Journal of the History of Ideas, XII, 4 (1951), pp. 496-527; Har-
dison Jr., Osborne Bennett: «The Classification of Systems of Criticism», en: The

Enduring Monument. Chapel Hill: The University of North Carolina Press, 1962,

pp. 3-23.
13 Ziolkowski, Jan M.: «Theories of Obscurity in the Latin Tradition», Me-

diaevaiia, XIX (1996), pp. 103-108, junto a los matices en pp. 116-124. Obvio, evi-
dentemente, toda la producciön experimental, como por ejemplo la de poesfa y
artes figurativas a la que Ziolkowski dedica unas pàginas (pp. 132-135 y ss.) y
que Giovanni Pozzi (La parola dipinta. Milano: Adelphi, 2013, 4'1 ed.) tratö en un
magistral estudio diacrônico. Cf. Petrarca, Seniles XII. II. 50: "Su funciön | la del
poeta] es fingir en el sentido de componer, adornar, asombrar la verdad de las
cosas morales o naturales o de cualquier otro tipo con colores artificiosos y ob-
nubilarlas con el velo de una ficciön amena, removido lo cual, resplandezca la
verdad de manera tanto mâs agradable cuanto mâs difïcil hava sido encon-
trarla. De hecho, ^quién ignora que esto lo han hecho elegantfsimamente antes

que otros Homero o Virgilio?" (Officium eins est fingere idest componere atque or-
nare et veritatem rerinn vel moralium vel naturalium vel quarumlibet aliarum arti-
ficiosis adumbrare coloribus et velo amene fictionis obnubere, quo dimoto Veritas elu-
cescat eo gratior inventu quo difficilior sit quesitu. Enimvero quis hoc nescit ab Homero
aut Virgilio ante alios elegantissimefactum esse), Res seniles. Libri IX-XI1, ed. de Silvia

Rizzo y Monica Berté. Florencia: Le Lettere, 2014, p. 374. Frente a la estética
de la proportio, integritas y, ante todo, la claritas medieval —Eco, Umberto: Arte e

belleza nell'estetica medievale, caps. 4 y 5, e II problema estetico in Tommaso d'aquino,
cap. 4, ambos ahora en Scritti sul pensiero medievale. Milano: Bompiani, 2012, pp.
69-101 y 351^123—, véanse algunos matices de interés en el propio Eco —
«Metafora e conoscenza nel Medioevo. 2. Dalla metafora aW'analogia entis», en:
Scritti..., cit., pp. 618-665—, Zambon, Francesco: «Trobar clus e oscurità delle
Scritture», y Antonelli, Roberto: «Oscurità e Piacere», los dos en Lachin/ Bru-
gnolo (2004), op. cit., pp. 91-102 y 47-58, y Carruthers, Mary: The Experience of
Beauty in the Middle Ages. Oxford: Oxford University Press, 2Ö13, pp. 61-70.

14 Petrarca, Famiiiares X. 4: "Itaque et edes amplissimas meditati sunt, que
templa dixerunt, et ministros sacros, quos sacerdotes did placuit, et magnificas
statuas et vasa aurea et marmoreas mensas et purpureos amictus; ac ne mutus
honos fieret, visum est et verbis altisonis divinitatem placare et procul ab omni

101



Jorge Ledo

un cometido estético que responde a una doble funciön gnoseo-
lôgica: el poema capta la atenciön del lector capaz planteândole
un reto, lo que desemboca, cuando se respeta el pacto estableci-
do entre au tor y lector, no solo en una mayor fruiciön del poema,

sino también en una fijaciön mäs viva en la memoria de su
contenido a causa del esfuerzo que requiere desentranarlo'5. La
naturaleza de la oscuridad es, ademâs, paradöjica, al ser la lini-

plebeio ac publico loquendi stilo sacras superis inferre blanditias, numeris insuper
adhibitis quibus et amenitas inesset et tedia pellerentur. Id sane non vulgari
forma sed artificiosa quadam et exquisita et nova fieri oportuit, que quoniam greco
sermone «poetes» dicta est, eos quoque qui hac utebantur, poetas dixerunt",
Fatniliarum rerum Libri IVI-XI. Le Familiari IVl-Xj, ed. de Vittorio Rossi y
Umberto Bosco. Torino: Aragno, 2007, p. 1408, mis cursivas; Boccaccio, Genealo-

gta..., ed. cit., XIV. 7-8 e id., Esposizioni sopra la Comedia di Dante. Milano: Mon-
dadori, 1994, vol. I, III. 74. Ermolao Barbaro confrontarâ la exquisita locutio
—consecuencia de lo que él denomina en cierto punto tempestas Platonica— con
una aproximaeiön agustiniana al problema, proponiendo la armonla entre fon-
do y forma poética a través de una orientaeiön retörica sustentada en Aristö-
teles y Cicerön, véanse las Orationes contra poetas I. 36-38, 89-91 y II. 42-51, ed.
de Giorgio Ronconi. Florencia: Sansoni, 1972, pp. 90 y 115-117. Para rastrear la
influencia de la "locuciôn exquisita" en la Castilla y en la Cataluna del siglo XV,
son utiles los apuntes de Weiss —The Poet's Art. Oxford: The Society for the
Stud}- of Mediaeval Languages and Literature, 1990, pp. 182-184 y 198-200—,
Gömez Moreno •—Espafia y la Italia de los humanistes. Primeros ecos. Madrid: Gre-
dos, 1994, pp. 157-166— y Gömez Redondo, Angel: Las artes poéticas medievales.
Madrid: Ediciones del Laberinto, 2000, p. 175n33. Con las debidas distancias, la
polémica gongorina estarâ trufada con variantes a favor y en contra de la exquisita

locutio, desde que Lope aluda con no poca ironla al término en 1609: "No
traya la escritura, ni el lenguaje/ ofenda con vocablos exquisitos", Arte nuevo,
ed. de Evangelina Rodriguez Cuadros. Madrid: Castalia, 2011, vv. 264-5, pp.
323-324. Una gavilla de ejemplos —«Carta de don Luis de Göngora en res-
puesta de la que le escribieron [1615]», la «Carta echadiza a don Luis de Göngora

[1616]» de Lope, el Anti'doto contra la pestilente poesfa de las Soledades (1616)
de Jéuregui o las Cartas filolôgicas (Decada prima. Ep. VIII) de Cascales— puede
entresacarse de Reyes Cano, José Maria (ed.): La literatura espanola a través de sus
poéticas, retôricas, manifiestos y textos programdticos. Madrid: Câtedra, 2010, pp.
433, 454, 462, 554 y 625, respectivamentc.

15 Boccaccio, Trattatello in laude dl Dante, prima redazione 152: "Manifesta cosa
è che ogni cosa, che con fatica s'acquista, avere alquanto più di dolcezza che
quella che vien senza affanno. La verità piana, perciö ch'è tosto compresa con
piccole forze, diletta e passa nella memoria. Àdunque, acciö che con fatica
acquistata fosse più grata, e perciö meglio si conservasse, li poeti sotto cose
molto ad essa contrarie apparenti, la nascosero; e perciö favole fecero, più che
altra coperta, perché la bellezza di quelle attraesse coloro, li quali né le di-
mostrazioni filosofiche, né le persuasioni avevano potuto a sé tirare", en Trattatello

in laude di Dante, ed. de Luigi Sasso. Milano: Garzanti, 1995, p. 56, y véase la
variante de la tercera redacriön, p. 128. El argumenta es similar al de Göngora
con respecta a las Soledades: "Y si la obscuridad y estilo intricado de Ovidio [...]
da causa a que, vacilando el entendimiento en fuerza de discurso, trabajândole
[...], alcance lo que asî en la letra superficial de sus versos no pudo entender
luego, hase de confesar que tiene utilidad avivar el ingenio, y eso naciö de la
obscuridad del poeta", «Carta de don Luis de Göngora en respuesta de la que le
escribieron», en: Reyes Cano (2010), op. cit., pp. 432-433.

102



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

ca manera en que el lenguaje —un lenguaje artificial, como es la
poesfa— puede manifestar completamente su potencial significative

y, asf, representar una verdad que no es una mera recrea-
ciön artfstica de la materialidad sensible, sino una manifesta-
ciön trascendente de la misma. Desde aquf, la poesfa asume un
papel que no esta supeditado a la lectura de las letras sagradas
y que, por tanto, no dispone a la poesîa en una relaciön de
subordinaeiön con la teologi'a —entendida como una disciplina
o ars especffica y con unas convenciones y métodos fijados16—,
sino que, por asf decir, predispone a una experiencia estética de
lo sagrado, como veremos en el punto IV.

II

A partir de la segunda mitad del siglo XV, la oscuridad exal-
tada por Petrarca, Boccaccio y Salutati, que ya se ha convertido
en un argumenta aparente dentro de las reflexiones poéticas y
ha comenzado su marcha triunfal por todas las defensas de la
poesfa renacentistas, comienza a hacer notar su presencia dentro

de los comentarios filolögicos de textos literarios. El papel
de la teorfa en torno al integumentum no puede considerarse, no
obstante, menor en la historia de la exégesis altomoderna; si
bien carece del lugar de relumbrön que ostentan el furor poéti-
co y la poesfa sacralizada de corte paganizante en el plantea-
miento programatico de los studio humanitatis y en la sensi-
bilidad estética del letrado humanista. Para éste, ya no bastarâ
con aludir a equivalencias simbölicas présentes en corpora tan
amplios como los dos Testamentos, la literatura grecolatina, la

poesfa cristiana primitiva o la patrfstica, sino que la circunstan-
cia histérica, que auna contexto, convenciones y condicionantes
de composiciön, produeeiön y particularidades de transmisiön,
enmienda y tradicion exegética y enciclopédica sobre el texto
—por no mencionar la creaciön de un panteön propio de arca-
nos y deidades oscuras— se han convertido en rasgos visibles y
significativos del manuscrito y de la hoja impresa que el lector
dotado debe ser capaz de identificar e interpretar17.

16 Es importante senalar, como lo ha hecho Riccardo Fubini —«Humanism
and Scholasticism: Toward an Historical Definition», en: Mazzocco, Angelo
(ed.): Interpretations of Renaissance Humanism. Leiden/ Boston: Brill, 2006, pp.
132-133— aludiendo al Rerum memorandum libri de Petrarca, que el valor de las
letras paganas no reside en su supeditaeiön a las ietras sagradas, ni éstas cum-
plen una mera funeiön instrumental con respecta a aquéllas. Cf. en cualquier
caso el Trattatello in laude di Dante 154-155 —ed. cit., p. 57— de Boccaccio.

17 Grafton, Anthony/ Jardine, Lisa: From Humanism to the Humanities. Education

and the Liberal Arts in Fifteenth- and Sixteenth-Century Europe. Cambridge,

103



Jorge Ledo

Los lugares comunes de Corte neoplatönico, sumados al
numéro cada vez mayor de habilidades requeridas al exégeta para
ser compétente, sitüan al interprète de la cultura clâsica en pari-
dad con el poeta y fijan los dos dominios en que un ingenio do-
tado para las letras puede, y debe, florecer. En cierta medida, el

poeta clâsico, como el poeta clasicista, lo es en tanto su obra
demanda un comentario y exige una negociaciön de significados.
Dos meses antes de la muertc de Filippo Beroaldo (1453-1505),

companero de generaciön de Poliziano, Ficino y Pico délia Mi-
randola y, salvando las distancias, Badius Ascensius, Merula y
Calderini, aparecen publicadas sus Anotnciones sobre Galeno
(1505), en cuyo prologo se lee:

Y puesto que dicen que uno debe penetrar en el medio de las cosas

sin demorarse en las amenidades de las palabras, y examinar la sangre

y la médula de las sentencias evitando la piel y la corteza de las palabras;

yo, por Hércules, no llego a discernir cômo pueda examinarse la

sangre y la médula sin haberse explorado antes con diligencia piel y

corteza. As! como quien quiere comer una nuez, debe partir una nuez;

quien quiera entender las sentencias y revelar los significados que es-

conden, debe romper primero la corteza de las palabras. Lo interior no

se revelarâ, sin que se abra antes lo exterior.18

MA; Harvard University Press, 1986, pp. 61-65 y ss., y Grafton, Anthony: «The
Scholarship of Poliziano and Its Context», en: Defenders of the Text. The Traditions
of Scholarship in an Age of Science, 1450-1800. Cambridge/ London: Harvard
Ùniversity Press, 1991, pp. 57-8.

18 "Et quia dicunt ad pondéra rerum penetrandum esse non ad uerborum
amoenitates diuersitandum et sanguinem ac medullam sententiarum esse intro-
spiciendam omissa cute corticeque uerborum; ego, hercle, non dispicio quomo-
do sanguis et medulla interior introspici possit, nisi cutis et cortex ante dili-
genter exploretur. Nam qui e nuce nucleum esse uult, frangit nucem; qui ex li-
bris uult sententias eruere atque penitus expromere necesse est ut verborum
corticem ante perrumpat, nec interiora panduntur nisi exteriora ante pates-
cant", Annotationes in Galenum en Varia Philippi Beroaldi Opuscule, [Basileae]: [s.

e.], 1513, f. 161r. La imagen orgânica de la médula para referirse al significado
profundo del texto es querida a Beroaldo, que la emplea, entre otros lugares, en
los Symbola Pythagorae —"Munusculum est oppido pusillum, nec inficior, si

corticem exteriorem tantum spectes. Sed si medullam interiorem introspexeris,
pretiosum iudicabis", Bolonia: Benedictus Hectoris, 1503, f. alv— y goza de
popularidad en las letras italianas del Quattrocento, como dejan ver Guarino de
Verona —Epistulae 190, en Epistolario di Guarino Veronese, ed. de Remigio Sabba-
dini. Venecia: a spese délia Società, 1915, p. 304—, Giovanni Pico délia Miran-
dola —Heptaplus VII. VII, ed. de Eugenio Garin. Firenze: Vallecchi, 1942, p.
374— o Lodovico Lazarelli —Crater Hermetis, en: Lodovico Lazzarelli (1447-1500).
The Hermetic Writings and Related Documents, ed. de VVouter J. Hanegraaff.
Tempe, AZ: Arizona Center for Medieval and Renaissance Studies, 2005, pp.
212 (puesta en boca de Pontano) y 226—. Su origen se encuentra tanto en la tra-

104



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

El contraste con el involucrum o integumentum de la lectura
alegörica es claro19. La materialidad del texto deja de ser un obs-
tâculo que debe ser salvado para la correcta intelecciön del poe-
ma y pasa a convertirse en un elemento constitutivo mâs en su
comprensiön. Dieciocho anos antes, en la carta nuncupatoria de
sus Comentarios sobre Propercio ([1487] 1500), el mismo Beroaldo
habfa asignado al poeta la tarea dc "velar el poema con formu-
laciones oblicuas, y envolver las sentencias con elegancia",
mientras que el intérprete "abre lo que esta cubierto, ilumina
aquello que esta oscuro, revela lo recöndito y desentrana copio-
sa y diligentemente lo que el poeta trata brevemente y casi de
paso"20; es decir, que el trasiego entre producciön e interpreta-

diciön pagana —Aulo Gelio, Noct. Att. XVIII. IV. 2 y 6—, como en la patrlstica:
Jerönimo de Estridön, Commentariorum in Epistolam ad Galatas libri III. 1.1:11-12,
PL 26, col. 322.

19 Los dos estudios pioneros del integumentum medieval son Chenu, Marie-
Dominique: «Involucrum: Le mythe selon les théologiciens médiévaux», y Jau-
neau, Édouard: «L'usage de la notion d'integumentum à travers les glosses de
Guillaume de Conches», ambos en Archives d'histoire doctrinale et littéraire du

moyen âge, XXII y XXIV (1956 y 1957), pp. 75-79 y 35-100, respecti va mente. Para
una discusiôn del concepto de integumentum y otros términos técnicos afines —
involucrum, translatio, imago, similitudo—, véase Dronke, Peter: Fabula. Explorations

into the Uses of Myth in Medieval Platonism. Leiden/ Köln: E. J. Brill, 1974,

pp. 23-28, 48-52, 56-57, 61-64 y 119-122 y, del mismo, «Integumenta Virgilii»,
en: Intellectuals and Poets in Medieval Europe. Roma: Edizioni di Storia e Lettera-
tura, 1992, pp. 63-80. Sobre las implicaciones filosöficas de la alegoria medieval
hay un buen resumen en Whitman, Jon: «Twelfth-century Allegory: Philosophy
and Imagination», en: Copeland, Rita/ Struck, Peter T. (eds.): The Cambridge
Companion to Allegory. Cambridge/ New York: Cambridge University Press,
2010, pp. 101-115.

2(1 "Et cum poetae officium fit obliquis figurationibus poema uelare et
sententias concinniter implicare. Interpres inuolucra explicat, obscura illustrât,
arcana reuelat, et quod ille scrictim et quasi transeunter attingit, hic copiose et
diligenter enodat", Beroaldo, Filippo: «Propertius cum commentariis Phylippi
Beroaldi», en: Tibullus cum commentariis Cyllaennii Veronensis. Catullus cum
commentariis Parthenii Veronensis et Palladii Patauini..., [Venecia]: [Giovanni de Tri-
dino], [1487] 1500, f. n5v. Los campos léxicos sobre la tarea filolögica, explicare,
illustrere, reuelare, enodare aparecen aquf representados en dos grupos semân-
ticos, ya sea como "desenredar" o "desenmaranar" —"nodius etiam aliquando
per metaphoram pro aenigmate seu quaestione aliqua difficile ponitur. Vnde
enodare, explanare ac declarare est", Perotti, Cornu copiae seu Linguae Latinae
Commentarii. Ill, ed. de Jean-Louis Charlet. Sassoferrato: Istituto Internazionale
di Studi Piceni, 1993, p. 162— o como "iluminar", como por ejemplo en la
Collatio Novi Testamenti de Lorenzo Valla: "Hue accedit quod non semper
excutio greca, sed in latinis siquid ambiguum contingit aperio, siquid lex ad
verbum transferendi obscurius facit illustro, ut qui grecam linguam prorsus
ignorant aut latinam non probe tenent, huiusce rei quantulacunque est a me
admoneantur", ed. de Alessandro Perossa, Firenze: Sansoni, 1970, p. 6. Jodocus
Badius Ascensius tampoco escapa al töpico en sus Comentarios a Persio: "Proin-
de ad pietatis humanitatisque nostre partes spectare visum est, contextum
verborum huius auctoris per prima familiariter constructum explanare, et locos
obscuriusculos elucidare", Auli Persii familiaris explanatio cum Joan. Britannici

105



Jorge Ledo

ciön, suma la segunda de lo que Diömedes llama en el Ars "lectio"

y "(e)narratio"21, pasa a conformar el centro creativo del
mismo. No debe sorprender, por tanto, que el töpico en torno al

carâcter sagrado de la tarea del comentarista comience a exten-
derse en la töpica humanista. Bastara recordar que Antonio
Mancinelli, en su discurso funerario (1503) por Ermolao
Barbara lo llama sacerdote, guardian y servidor de Apolo, Palas,
Liber y las musas, solo para ilustrar lo dicho en unos términos
muy similares a la exposiciön técnica de Beroaldo22. En otro
caso tfpico de exaltaciön neoplatönica, Nicolas Bérauld
—humanista en un territorio tan hostil como la Universidad de Paris
en el primer tercio del siglo XVI— afirma en su Praelectio al

Rusticus (1518) de Poliziano que el lector apto de poesfa se ve
embargado, a la hora de realizar su comentario, del mismo
furor que poseyö al poeta al componer su poema:

Los poetas, colmados de dios e inspirados por el numen celeste,

transportados por el aliento divino, exhalan poemas divinos e inmor-
tales. Los interprètes de los poetas se ven inspirados por el furor divino

eniditissima interpretatione. Argumenta Satyrarum ac prefationis Persiane per Jodo-

cum Badium, Lyon: Stephano Gevnard, 1506, f. a2r, y los materiales prefatorios
de sus comentarios sobre Ausonio (1513) o de su ediciön del De Asse (1516) de
Guillaume Budé, véase sobre estos Ultimos White, Paul: jodocus Badins Ascen-
sius. Commentary, Commerce and Print in the Renaissance. Oxford: Oxford University

Press/ The British Academy, 2013, p. 111.
21 "Grammaticae officia, ut adserit Varro, constant in partibus quattuor,

lectione, enarratione, emendatione, iudicio. Lectio est artificialis interpretatio,
vel varia cuiusque scripti enuntiatio serviens dignitati personarum exprimens-
que animi habitum cuiusque. Enarratio est obscurum sensuum quaestionumve
explanatio, vel exquisitio per quam unius cuiusque rei qualitatem poeticis
glossulis exolvimus. Emendatio est qua singula pro ut ipsa res postulat dirigi-
mus aestimantes universorum scriptorum diversam sententiam, vel recorrectio
errorum qui per scripturam dictionemve fiunt. Iudicium est quo omnem oratio-
nem recte vei minus quam recte pronuntiatam specialiter iudicamus, vel aesti-
matio qua poema ceteraque scripta perpendimus", Diömedes, Artis grammaticae
lihri III, en: Grammatici Latini, ed. de Heinrich Keil. Lipsia: Teubner, 1857, vol. 1,

lib. II, p. 426, 11. 21-31. Varrön, La lengua latina V. I. 6-9, trad, de Luis Alfonso
Hernandez Miguel. Madrid: Credos, 1998, pp. 155-158.

22 "O Phoebe, o Pallas, o Liber, o Musae obiit ille sacerdos, ille minister, et
praesidium et decus vestrum [...]. Erat enim Metellus illius et curiosus, et peri-
tus, et studiosissimus, ingenioque solerti et perspicaci. Quapropter res omnes
obscuras, ambiguas, et obstrusas, faciles, ciaras, apertas reddere potuisset", An-
tonii Mancinelli Veliterni Sermonum decas ad Angelum Colotinm Aesinatem. Argen-
torati: Matthiae Schurerii artium doctoris, [1503] 1510, X. XXIV, f. 109r-v. Para la

posible identificaciön de] personaje celebrado en el discurso con Ermolao
Barbare, que fallece en 1493, v otras cuestiones de interés, véase McLellan, Dugald:
«Spreading the Word: Antonio Mancinelli, the Printing Press, and the Teaching
of the Studio humanitatis», en: Feros Ruys, Juanita/ Ward, John O./ Heyworth,
Melanie (eds.): The Classics in the Medieval and Renaissance Classroom. Turnhout:
Brepols, 2013, pp. 298-300.

106



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

cuando explican los misterios poéticos: los primeros emiten los orâculos

divinos, los segundos desempenan el papel de intermediarios entre dio-

ses y hombres y, arrimando a los oscuros secretos de los poetas la luz
de su genio y la llama de la interpretaeiön, los iluminan y los hacen res-

plandecer. O, como sostiene Söcrates en Piatön, las musas agitan a los

poetas con un impulso divino; los poetas, con este mismo furor que les

invade, inflaman y aguijonean a sus intérpretes. Y al igual que este

aliento divino —que proviene de las musas, es decir, del cielo mismo—

émana primero a los poetas, de la misma manera de los poetas a los

intérpretes, y de estos a otros pasa y se transmite.23

Es indiferente que Bérauld plagie aqui sin pudor a Beroal-
do24. No es baladf, en cambio, que con el plagio vaya la
interpretaeiön que Ficino ofrece del término rapsoda en su Comentario
al Iôn (1484)25, esto es, un recilador y un cantor de poesfa, si,

23 "Poetae deo pleni caelestique afflati numine, ac diuino spiritu perciti,
diuina spirant immortaliaque poemata. Poetarum interprètes et ipsi, diuino
afflati furore mysteria enarrant poetica: illi diuina fundunt oracula, hi, uelut
inter deos atque homines medii, recondita obscuraque, quodam uelut ingenii
lumine adhibito adhibitaque interpretationis lampade, illustrant ac irradiant. Et

(quemadmodum apud Platonem disputât Socrates) Musae poetas agitant
instinctu diuino, poetae eodem suo furore interprètes accedunt ac extimulant.
Sicut itaque a Musis, id est a caelo ipso, diuinus ille spiritus primum emanat a

poetas, ita a poetis ad interprètes atque ab his ad alios exit ac transfunditur",
Bérauld, Nicolas: «Praelectio» 27-28, en: Praelectio et Commentaire à la Sitve
rusticus d'Ange Politien (1518), ed. de Perrine Galand. Genève: Droz, 2015, p. 72.

24 Beroaldo, In Propertium, loc. cit., f. n5v: "Magna etiam vis est ipsorum
explanatorum qui a Cicerone «grammatici», a Platone «rhapsodi» appellantur.
Illi afflatu divino concitati poemata preclara conficiunt. Hi poetico furore
correpti preclare interpretantur. Illi deo pleni deo dignissima eloquuntur. Hi
poetica inflammatione calentes divinas interpretationes excudunt [...]. Non est
sine deo bonus poeta. Non est sine poetico afflatu bonus interpres. Ille tam-
quam oraculum. Hic tamquam oraculi explicator". En Bérauld: "Vnum animad-
uertite, non exigere me supradictarum artium omnium exactam peritiam in
poetarum interpretibus, cjuos Cicero grammaticos, Plato Rhapsodos uoeat",
«Praelectio» 26, loc. cit., p. 70, mis cursivas. Los Comentarios a las Sentencias de Pedro
Lombardo de Giles de Viterbo, que a partir de 1510 sufren modificaciones rm'ni-
mas, si pueden considerarse originales en este sentido: "Ut gignendi potestas
trifariam interpretari potest, ut Homericam Musam alia ratione Homerus ca-
nens, alia cantatus Achilles, alia rhapsodus assequitur et interpres, ut in lone
disserebat Plato. Scripsit siquidem duce Musa (ut aiunt) Homerus; Achilles ve-
ro non scripsit, sed scriptus est; interpres neque scribit neque scribitur, sed
Musam intelligentia comprehendit, qua alter canit, alter cantitatur", distinctio
vii, The Commentary on the Sentences of Petrus Lombardus, ed. de Daniel Nodes.
Leiden/ Boston: Brill, 2010, p. 307.

25 Iôn 533c-e, trad, de Emilio Lledö, en: Dialogos. I. Madrid: Credos, 1985,

pp. 255-256. El lugar platônico era comün en las letras del Quattrocento desde la

recuperaciön del texto de Platon, por ejemplo, en la silva Nutricia (Silvae, ed. y
trad, de Charles Fantazzi. Cambridge/ London: Harvard University Press,

107



Jorge Ledo

pero también un comentarista o, por traducirlo de manera recta,

un gramätico26; ni tampoco debe obviarse que la voluntad
por estrechar los vfnculos entre producciön e interpretaciön, entre

oscuridad del poema y la luz que el comentario arroja sobre
cl, cruce los Alpes a lomos del neoplatonismo florentino y no de
Agustfn de Hipona27.

Los gramâticos franceses contemporâneos, incluso los de
adopciön, eran capaces de ofrecer imâgenes menos hinchadas,
pero igualmente ilustrativas. En su ediciön escolar de las Sritiras
de Juvenal (1498), Badius Ascensius compone un poema dedi-
cado al nuevo recluta para la milicia literaria («Ascensius ad
litterariae militiae tirunculum»), donde se compara a si mismo
con un escanciador de vino, siempre dispuesto a diluir la
oscuridad de los volümenes que comenta con palabras claras como
el agua (Acria mellifluo diluta phalerna liquore/ Promimus et liquidis
cecuba fluminibus,/ Quid dubitas? claris obscura volurnina verbis/
Explicui: iam, me crede, novelln capis) en la cantidad que el estu-
diante precise y concediéndole que se embriague de cuanta
oscuridad desee, o bien se identifica a si mismo con una conste-

2004, pp. 122-124, vv. 188-198) de Poliziano, donde se alude a la capacidad de
la poesîa inspirada para contagiar el furor en la producciön de nueva poesia.

26 "Quid istorum potissimum verum sit Socrates cum lone rhapsodo perqui-
rit; «rhapsodus» autem hoc in libro significat recitatorem interpretemque et canto-
rem carminum. Interpretabatur Ion Homeri carmina et coram populo ad lyram
canebat atque ita erat affectus ut alium poetam nullum praeter Homerum expo-
neret, etiam si eadem qua Homerus facilitate referret, Homeri autem omnia
celeriter explicabat", Ficino, Marsilio: «Argumentum Marsilii Ficini Florentini
in Piatonis lonem de furore poetico» 6, en: Commentaries on Plato. Volume 1, ed. de
Michael J. B. Allen. Cambridge/ London: Harvard University Press, 2008, pp.
200 y 202, mis cursivas. En una época de especializaciön cada vez mâs marcada,
carecemos de équivalente contemporâneo para el gramâtico (grammaticus) de
los humanistas. Para la oposiciön entre éste, un profundo conocedor de la lati-
nidad primero y posteriormente de toda la antigüedad clâsica, trente al oscuro
grammatista —el recto litteratus y el despectivo litterator es, en este caso, sölo una
variante legada por Suetonio—, pueden verse Rico, Francisco: Nebrija ante los
bdrbaros. Salamanca: Universidad, 1978, pp. 52-54; los apuntes introductorios a
la Lamia de Poliziano a cargo de Celenza, Caruso y Rochibaud—Lamia, ed. de
Christopher S. Celenza. Leiden/ Boston: Brill, 2010, pp. 40^11, 92-93, 140-141—
y las notas de Wesseling a la suya —Lamia. Praelectio in Priora Aristotelis Ana-
lytica, ed. de Ari Wesseling. Leiden: Brill, 1986, pp. 102-103— y B. Cummings,
«Erasmus and the End of Grammar», New Medieval Literatures, XI, 1 (2009), pp.
249-270.

27 Me refiero a De ordine II. XIV. 39^0, donde Agustfn menciona el papel de
los gramâticos como jueces de los poetas a causa de sus mentiras. Para una
interpretaciön del papel del pasaje en la cultura poética del Renacimiento en
una direcciön diversa a la que vo sigo aquf, véase Chevrolet, Teresa: L'idée de

fable. Théories de la fiction poétique à la Renaissance. Genève: Droz, 2007, pp. 203-
206. El pasaje de Agustfn aparece citado, por ejemplo, en el Arte poética espanola
de Dfaz Rengifo, ed. de Àngel Pérez Pascual. Kassel: Reichenberger, 2012, p.
158.

108



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

laciön o un faro que sirve de gufa en la oscura navegaciön que
es el enfrentamiento a solas con el texto28. En la töpica letrada
del siglo XVI, el lector que surca a nado el oscuro piélago de pa-
pel, sea la obra u ocasionalmente un comentario, como matizarâ
Erasmo tras haber entresacado de Diogenes Laercio el apoteg-
ma y el adagio29, corre el peligro de ahogarse en sus oscuras
profundidades, impostadas o no, si no cuenta con la pericia de
un nadador de Delos30. Éste, interpretado como buceador en

28 Los textos en White, Jodocus Badius Ascensius, op. cit., pp. 112-114. Des
Périers retuerce la imagen del vino de Falerno para justificar la composiciön de
su obra en vulgar —"semblablement, pour vin de Phalerne j'ay mis vin de
Beaulne", Le Cymbalum Mundi, ed. de Yves Délégué. Paris: H. Champion, 1995,

p. 45—. Para la fortuna de la metäfora del vino diluido en agua en Bartolomé de
Carranza, véase Naklâdalovâ, Iveta: La lectura docta en la primera edad moderna
(1450-1650). Madrid: Abada, 2013, pp. 247-248. No me resisto a recoger la pre-
ciosista imagen del De harmonia mundi (1525) de Francesco Zorzi: "Pero vuelvo
a nuestro Mercurio. Se asemeja a la naturaleza del agua, que acendra la falta
que recubre la forma desnuda de las cosas, lavândola para que se haga apa-
rente; y aquel Hermes, auténtico intérprete, aparta las expresiones peregrinas,
la oscuridad de enigmas y parabolas y cualquier dificultad que concierne al len-
guaje y, abriendo aquello que se permanece oculto en las entranas de los arca-
nos divinos y de los misterios de la naturaleza, ofrece a la contemplaciön la
verdad desnuda" (Sed ad nostrum Mercurium redeundo. Naturam sapit acjueam,
nam sicut haec lauando aufert obtegentem maculam, ut apparent nuda rei forma, sic ille
Hermes uerus interpres ammouet testam extranei idiomatis, obscuritatem aenigmatum
et parabolarum, aut cuiuscumque detrusi sermonis difficultatem, et aperiens ea, quae in
penetralibus arcanis Dei et naturae reconditae sunt, nudam offert ueritatem contuen-
dam), I. IV. 15 (Venecia: Bernardino Vitale, 1525), f. 73r. Para el topos clâsico de la
redacciön de obras en la oscuridad de la noche (àyQU7ivîoi) o a la luz de una
lâmpara, Janson, Tore: Latin Prose Prefaces. Studies in Literary Conventions.
Stockholm/ Göteborg/ Uppsala: Almquist & Wiksell, 1964, pp. 97-98.

29 Erasmo, Adag. 236. I. III. 36. Davus sum, non Oedipus; 529. 1. vi. 29. Delhis
natator, en: Opera Omnia. II. 1. Adagiorum Chilias Prima. Pars Prior, ed. de Mieks-
ke L. de van Poll-van de Linsdonk, Margaret Mann Phillips y Christopher
Robinson. Amsterdam/ London/ New York/ Tokio: North-Holland, 1993, p.
349; Opera omnia. II. 2. Adagiorum chilias prima. Pars altera, ed. de Miekske L. van
Poll-van de Lisdonk y Maria Cytowska. Amsterdam/ Lausanne/ New York/
Oxford/ Shannon/ Tokio: Elsevier, 1998, pp. 56-58 y Opera Omnia. IV. 4. Apoph-
thegmatum libri I-IV, ed. de Tineke L. ter Meer. Leiden/ Boston: Brill, 2010, p.
203: "Euripides obtulit Socrati librum ab Heraclito conscriptum. Eo lecto ro-
gauit, quid illi videretur. «Per Iouem», inquit, «quae intellexi mihi praeclara vi-
dentur, qualia puto et ea quae non intellexi; sed opus est Delio quopiam nata-
tore Notauit» perquam salse affectatam eius scriptoris obscuritatem, vnde et

OKOteivq) cognomen inditum est".
30 No por casualidad, Guillaume Budé emplea la imagen para ilustrar la

dificultad interpretativa de los libros acroamäticos de la Biblia en De studio lite-
rarum (1532): "Altera sunt [...] acroamatica, cuiusmodi prophetarum vaticinia
dixerim, canticaque diuinorum, quos spiritu sapientiae prouidentia, afflatuque
entheo dignata est, ipsius denique sapientiae coelestis apophthegmata, Delii (ut
dicitur) natatoris ad explanationem indigentia", L'étude des lettres. Principes pour
sa juste et bonne institution. De studio literarum recte et commode instituendo, ed.
facsfmil, trad, de Marie-Madeleine de la Garanderie. Paris: Les Belles Lettres,
1988, p. 137. Cabe suponer que muchos de los humanistas a caballo entre el

109



Jorge Ledo

otros lugares, es capaz de sumergirse en un mar de erudiciön a

la bûsqueda de las perlas de la antigüedad, al rescate del letra-
do bisono sujeto a un sistema educativo poco propicio para al-

canzar el dominio de las letras, o de vadear las tinieblas perpe-
tradas por el comentarista poco capaz31. El erudito deberâ con-
tar, como afirmarâ Nicolas Vignier en La bibliothèque historiale
(1587), con su habilidad para darle coherencia a los pecios lega-
dos por las corrientes de la tradiciön32; aunque, paradojas de la

filologia, Scaligero ya habfa recordado de pasada en los Poetices

libri septem (1561) que la imagen socrätica del nadador delio
tampoco estaba libre ella misma de oscuridad33. Fuera ambigua
o no, pasara a formar parte del argumentario contra los lucffu-
gas —el término es de Gonzalez de Salas— en las invectivas
espanolas del siglo XVII contra la oscuridad poética34.

Pero mâs allä de los fuegos de artificio, la dialéctica entre luz
y oscuridad, reformulada a través de incontables préstamos,

siglo XV y XVI tem'an présente la etimologia medieval que identificaba Delos
con claritas —véase, e. gr., Bernardo Silvestre, Commentary on the First Six Books

of Virgil's Aeneid, trad, de Earl G. Schreiber y Thomas E. Maresca. Lincoln/
London: University of Nebraska Press, 1979, III, Interpretatio, p. 20 y, en general,
las glosas de Juan Escoto Eriügena, Remigio de Auxerre y las atribuidas a

Bernardo Silvestre al De nuptiis de Marciano Capeila—, aunque también el

pudor suficiente como para no aludir a ella.
31 Palmireno, Juan Lorenzo: Orationes. X. Oratio Palmyreni superiori respon-

dens quae dictate procul abigenda esse confirmât 10, trad, de Maria José Cea Galän.
Madrid/ Alcaniz: Instituto de Estudios Humamsticos, 2009, p. 169. Luis de
Toro equipara a Pedro Placentino, su primer preceptor que lo introdujo al arte
de la medicina, con un nadador delio, vinculando la imagen no sölo a la erudiciön

libraria sino al trato personal del preceptor: "Se siquidem cum fore qui non
solum in profundum artis pelagum me, natatoris Delii instar, introducere ac
manu ducere deberet, sed et libris opera et consilio, etc.", De febris epidemicae et

nonne. Burgos: Felipe Junta, 1574, f. 4v. Delio aparece como nombre propio, no
como gentilicio, en la Silva (I. xxill, Silva de varia lecciön, ed. de Isalas Lerner.
Madrid: Castalia, 2003, p. 171) de Pedro Mexla.

32 "Pour la restituer [la Crônica de Casiodoro| en son entier et remettre en
leur ordre les choses qui ont este transposées, il faudrait bien (comme dit le
Proverbe ancien) un nageur délien", Vignier, Nicolas: La bibliothèque historiale.
Paris: Abel VAngelier, 1587, t. I, fol. e4v; citado por Grafton, Anthony: Joseph

Scaliger. A Study in the History of Classical Scholarship. II. Historical Chronology.
Oxford/ New York: Clarendon Press, 1993, p. 574nl3.

33 "Sunt enim quaedam paroemiae adeo abstrusae eruditionis, ut a nemine
sint declaratae, usus tantum quasi promulgatus, qualis de Delio natatore, turn
aliae multa", Scaliger, Iulius Caesar: Poetices libri septem. Sieben Bücher über die
Dichtkunst. Band II. Buch 3, Kap. 1-94, ed. de Luc Deitz (et al.). Stuttgart/ Bad
Cannstatt: Friedrich Fromman Verlag/ Günther Holzboog, 1994, III. 83, p. 536.
Con toda probabilidad, Scaligero se refiere a la diferencia sustancial entre cömo
interpréta la imagen Diogenes Laercio, como un nadador capaz de no ahogarse
en las profundidades, frente a la Suda, donde es un buceador capaz de alcanzar
lo que se eneuentra en ellas.

34 Gonzâlez de Salas, Jusepe Antonio: Nueva idea de la tragedia antigua, ed. de
Luis Sânchez Lailla. Kassel: Edition Reichenberger, 2003, p. 649.

110



La estélica renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

plagios y variaciones, permea tan hondamente la nociön de lec-
tura renacentista, que la tiniebla del texto cobra un valor intrfn-
seco no ya estético, sino propedéutico, pasando su aclaraciön e

imitaciön a formar parte de la ensenanza de cualquier disciplina.
En palabras de Vives:

Hâgase una selecciön en el estudio, de modo tal que se traten, en

primer lugar, los significados de las palabras y las fôrmulas expresivas.
Inmcdiatamente después la comprensiön de los autores no tanto en lo

que toca a los hechos narrados, sino en lo que concierne al sentido de la

frase, para que el joven se acostumbre a descubrir los significados,

oscuros y complejos, ejercitando asf su capacidad de juicio.35

Los significados y las expresiones oscuras e intrincadas, si-
guiendo el argumenta de Vives y apuntalândolo con el de Bal-
tasar de Céspedes en el Discurso de las letras humanas (1600), son
connaturales a la poesfa que no es mas, ni menos, que el re-
sultado de la continua recombinaciön de materiales y hallazgos
de la tradiciön. Para que el poeta cree un poema que pueda til-
darse de admirable, es esencial el dominio de las obras poéticas
—y de las no estrictamente poéticas— precedentes y contempo-
raneas36, algo que solo puede alcanzarse a través del discerni-

35 "Sed habeatur in studio delectus, ut prima cura sit circa verborum
significatus, et loquendi formulas; proxima circa intelligentiam auctorum non
tarn in rebus, quam in sententia dicti, ut assuescat puer illorum sensa eruere,
quae obscure dicuntur ac perplexe, in quo exacuitur iudicium Vives, Juan
Luis: De tradendis disciplinis, III. I, la editio princeps es de 1531, cito por la ed. de

Gregorio Mayâns, joannis Ludovici Vivis Valentini Opera omnia. Valencia: Benito
Monfort, [1531] 1785, vol. VI, p. 305. El propio Vives, como el grueso de los
humanistas, bromea con esta tendencia en iritis de una ocasiön, véanse, por
ejemplo, las Exercitationes. XVII. Conuiuium: "Si el filölogo comienza la disputa
sobre los tipos de pescado, es decir, sobre lo més incierto y controvertido que
pueda existir, empezad a prepararnos las camas, habrü que dormir aquî" (Si
philologus coeperit de piscibus monere controuersiam, hoc est de re incertissima et
controuersissima, incipite nobis lectulos insternere, hic erit cubandum), Los didlogos,
ed. y trad, de Maria Pilar Garcia Ruiz. Navarra: Ediciones Universidad de Na-
varra, 2005, pp. 282-283.

36 La posture de Joachim Vadianus en el capi'tulo XIX del De poetica et carmi-
nis rntione (1518) es clara, despojar al poeta de imâgenes y simbolos lo
transforma en teölogo, filösofo natural o historiador, de ahi la importancia de esas
disciplinas para el intérprete: "Haec, inquis, frater, ex his apertius cognoscere
est qui naturalis philosophiae nobis praescipsere documenta, ut opus non sit
aurum quasi gryphibus eripere, adeo obscura et aenigmatica ut videtur involucre

dissolvendo. Bene dicis. Nam ex aliis haec discere te, ut Poetas intelligas,
convenit, ut deinde ex eisdem maiora eo maiori cum voluptate discas quae non
sunt communibus sophorum sermonibus exposita. [...] Toile a Poeta picturam et
schemata, et vel theologum cernes vel physicum, historicum, aut si ad voluptatem ali-
qnid scripsit, omnino nomine poetae privas. Nam ut musicum mutum reddis si
fistulam citharamve demis aut fauces quominus canat occludis, ita non esse

111



Jorge Ledo

miento entre los comentarios mas excelentes de los modelos de
imitaciön y su uso. Por tanto, los clâsicos, y los contemporâneos
que hayan alcanzado ese estatuto, deben leerse a través de los
ojos del filölogo, para que la filologia fermente el humus sobre

que habrâ de nutrirse cada nueva obra37 y cada nueva obra sea,
a su vez, germen de una filologia mas précisa.

Ill (INTERLUDIO)

La sena de identidad de la cultura literaria de mediados del
siglo XVI es la convivencia del modelo de lectura que abraza la
oscuridad como instrumenta para afilar las capacidades crfticas
del future intérprete y un paradigma preceptivo que la condena
como vicio de manera casi unanime. Si bien no es la unica cau-

poeta poterit cuicumque illa suavis, amoena et a saeculorum origine donata
rerum per involucra circumscriptio denegabitur", en: De poetica et carminis ratio-
ne 115181. Band 1: Kritische Ausgabe, ed. de Peter Schäffer. München: Wilhelm
Fink, 1973, p. 158-159, mis cursivas. Compârese, en cualquier caso con la Colla-
tio laureationis (1341) de Petrarca: "Possem facile demonstrare poetas, sub vela-
mini figmentorum, nunc phisica, nunc moralia, nunc historias comprehendisse,
ut verum fiat quod sepe dicere soleo: inter poete et historici ac philosophi, seu
moralis vel naturalis, officium hoc intéressé, quod inter nubilosum et serenum
celum interest, cum utrobique eadem sit claritas in subiecto, sed, pro captu
spectantium, diversa", en: «La Collatio laureationis del Petrarca nelle due reda-
zioni», ed. de Carlo Godi, Studi Petrarcheschi, n. s. V (1988), pp. 20 y 43.

37 "Negoçio es de mucha dificultad y esta naçe de la obscuridad de los poetas

que cada uno en su género la tiene muy grande; para lo quai es nesçessario
tener leccion y memoria de todos los scriptores antiguos, porque unos toman de
otros, unos declaran a otros [...]; con los quales libros, acudiendose a las fuentes
de donde aquel poeta tomo sus conceptos y sentencias se entiende con mas
facilidad [...]"; sin embargo "aunque aquel libro [los Syntagmata in Senecam de
Martin Antonio del Rio] yo le tengo por poco provecho porque, como las Trage-
dias de Seneca estan llenas de sentençias, es façil ajuntar otras semejantes de
infinitos authores y asi hazer un libro que sea como un Sentenciario de Velengar-
do o de otro; desta manera, aunque puede servir a predicadores es de muy poco
provecho a humanistas, a los quales es nesçesario que se les declare la letra y no las mora-
lidades y alegorias, porque en estas cada uno puede ser docto con muy poca doctrina y
trabajo; y esta es la causa porque estiman tanto en Castilla el libro de las Emble-

mas de Alçiato, porque son moralidades y lugares communes, que cuestan muy
poco trabajo de saberse y dan mucho gusto a los que saben poco", Céspedes,
Baltasar de: El maestro Baltasar de Céspedes, humanista salmantino, y su Discurso de

las letras humanas, ed. Gregorio de Andrés. Real Monasterio de El Escorial:
Biblioteca «La Ciudad de Dios», 1965, pp. 244-245, mis cursivas. Esta concep-
ciön de la poesi'a como arte que se retroalimenta a si mismo y donde la oscuridad

debe ser superada por la erudiciön tiene una temprana manifestaciön en el

barroco castellano en el Libro de la erudiciôn poética (1607; 1611,1613) de Luis Ca-
rrillo v Sotomavor, en: Obras, ed. de Rosa Navarro. Madrid: Castalia, 1990, pp.
364-366.

112



La estélica renacentista de la oscuridad: cualro momentos

sa38, la recuperaciön de la Poética aristotélica ha sido destacada
con frecuencia y por extenso como una razön de peso para la
instauraciön del segundo paradigma. La antigua tesis defendi-
da por Toffanin sobre el solapamiento de esta —considerado su
particular prurito preceptivo— con la poh'tica cultural de Tren-
to debe matizarse Y aunque es indiscutible que las presiones
ejercidas desde los dos flancos, especulativo y doctrinal, pusie-
ron brida a los exabruptos neoplatönicos de las très décadas
anteriores, es igualmente cierto que, en contrapartida, dieron el

impulso necesario para la redacciön de monumentos al neopla-
tonismo sistemätico como el Deila poetica (1586) de Francesco
Patrizi da Cherso.

A su vez, trente a los comentarios sobre tratados técnicos de
poética y retörica, el comentario filolögico de textos poéticos
pierde, en lfneas générales, el lugar de privilegio del que habia
gozado en el momento anterior para quedarse en una via re-
currida para que grandes nombres de la erudiciön tardorrena-
centista, o los aspirantes a hacerse uno, marquen presencia en la
repüblica literaria. Una reflexion de fondo sobre la poética
reclama ya una disciplina especffica y una nueva clase de erudito,
el critico literario, que va a instalarse en la cultura letrada euro-
pea para invertir la direcciön en que circulaban los otrora estre-
chos vfnculos entre especulaciön teörica y creaciön poética40.

38 Véase, por ejemplo, Vickers, Brian: Storia délia retorica IIn Defence of Rhetoric!,

trad, de Rocco Coronato. Bologna: 11 Mulino, [1988] 1994, cap. V, pp. 381-
434.

39 Toffanin, Giuseppe: La fine dell'Umanesimo. Torino: Fratelli Bocca, 1920, p.
6. Véase la matizaciôn en Vasoli, Cesare: «Ludovico Castelvetro e la fortuna
cinquecentesca della Poetica di Aristotele», en: Firpo, Massimo/ Mongini, Guido
(eds.): Ludovico Castelvetro. Firenze: Olschki, 2008, pp. 1-24.

40 El agotamiento del modelo anterior queda bien descrito en la carta que
Juan Justiniano —al que ahora quiere atribufrsele el Viaje de Turquia— remite a
Paolo Manuzio el 7 de mayo de 1549: "Ahora, cuando la necesidad de las
circunstancias, o la naturaleza, y el ingenio mâs propenso a ello, me movieron a
mî también a escribir, meditar, o comentar algo, siempre procuré [...] que lo
que escribiese comportara no solo deleite, sino ademâs, y por encima de todo,
utilidad. [...] Pero al reparar en que todos los temas dignos de tratarse habfan
sido dominados por los antiguos, hasta el punto que casi no dejaban lugar para
los modernos, y luego, que si los mäs modernos habfan innovado en algo —ya
que son abundantes y prolijos—, los juzgaba bastantes e incluso demasiados
para cargar los hombros de cualquier lector animoso, estimé por ello que seria
suficiente interpretar a los antiguos y explicar con comentarios sus obras mäs
oscuras [...] o, habida cuenta de los pocos que dominan el latin, traducir esas
mismas obras al italiano. Bien puede ser que haya algunos que, asistidos por un
ingenio mâs enérgico, instruidos por una doctrina mâs fértil o favorecidos por
una fortuna o un ocio mâs benignos, escribieran sus propias obras y edificaran
cosas enteramente nuevas o entretejieran una tela de invenciones. No les en-
vidiaremos en nada, sino que les aplaudiremos, conscientes de la debilidad de
nuestro pequeno ingenio. Hemos decidido no crear nada original, sino trans-

113



Jorge Ledo

Aunque el paso es timido, el intercambio de papeles queda
patente en el temprano In librum De arte poetica Q. Horatii Explana-
tiones (1537) de Tomas Correa, donde el preceptista se arroga el

papel de instructor del poeta para perfeccionar su arte41.

En lo que concierne a la oscuridad, los dos tratados estricta-
mente poéticos legados por la antigüedad cläsica, la Poética de
Aristoteles y la Epi'stola a los Pisones de Horacio, presentaban
argumentas contra ella. La Poética la menciona por primera vez al

ocuparse de la elocutio, ofreciendo una defensa de la evidentia
{enargeia), a la que la dispositio del poema debe servir de refuer-

mitir con el mayor de los cuidados algunas obras de entre las legadas por los

antiguos o por nuestros contemporâneos" (Nam cum seu fati nécessitas, siue

natura, ingeniumque ad id propensius, me quoque ad scribendum, meditandum,
commentandum aliquid iampridem compulissent, equidem id semper studui, omnibus
denique neruis contendi, ut quae scripsissem, non uoluptatem modo, uerum etiam
utilitatem cum primis haberent aliquam [...] Caeterum cum uiderem omnia scribendi

argumenta sic a ueteribus occupata, ut ferme non esset nouis amplius relictus locus,
deinde si quid esset a recentioribus innouatum, ut sunt multa fusa ac refusa, ea puta-
rem esse satis superque ad onerandum lectorem quamlibet studiosum, etiamsi nihil
accessisset noui, propterea iudicabam satius esse, uel interpretari uetera, et explicare
commentariis, quae essent obscuriora uel uertere ipsa eadem opera Latina, ob pa-
rum Latini sermonis intelligentes, in Hetruscum sermonem. Quod tamen, si qui essent,

qui uel maioribus ingenii uiribus adiuti, uel ubieriori doctrina instructi, uel commodio-

re aut ocio aut fortuna usi, de suo scriberent, nouamque omnino rerum a sese uel con-

gestarum, uel inuentarum telam contexerent, nos hisce nihil inuidentes, plaudentes
etiam, ingenioli nostri atque imbecillitatis conscii, earn sumus uiam ingressi, ut nihil
ederemus noui, transferremus autem quam summa possemus cura, nonnulla eorum

quae uel a ueteribus tradita, uel a nostris etiam cognitu dignissima iudicaremus), Justi-
niano, Juan: Epistolae. Lettere familiari, scolastiche o morali, declamatorie e altri opus-
coli, ed. de Damiano Mevoli. Roma: Vecchiarelli, 2004, p. 84. Sûmese la primera
dedicatoria a las Anotaciones a Garcilaso, donde queda de manifiesto —indepen-
dientemente de la captatio— el carâcter utilitario del que el commentum se ve
investido, dado que la obra se présenta como instrumento para incorporar el

lenguaje técnico y sus conceptos al castellano: "Pues no conteniéndome en los
limites de mi inorancia o poca noticia, escogf este argumenta con tanta novedad
i estraneza casi peregrina al lenguaje comun, asf en tratar las cosas como en
escrevir las palabras", Anotaciones a la poesia de Garcilaso, ed. de Inoria Pepe y
José Maria Reyes, Madrid: Câtedra, 2001, p. 175.

41 "Illius vero studium eo spectat, vt instituât futurum poetam, tamen ante-

quam ad singula praecepta deueniat, de ordine et collocatione rerum verba fa-
cit, ne quis neruos contendat praeterrem, praeterque causam". No he tenido
acceso a la princeps (1537), la cita esta tomada de la siguiente ediciön: Thomae
Correae in librum De arte poetica Q. Horatii Flacci Explanationes. Venecia: Francisco
de Franciscis, 1587, p. 2. Desde una perspectiva mâs amplia, los efectos del cam-
bio pueden constatarse comparando la Apologia dei Dialoghi (ca. 1574) de Spero-
ne Speroni —nacido exactamente en 1500—, con las incursiones de Tasso o de

Lope en este nuevo terreno para constatar el peso progresivo que la poética
cobra en très décadas. Por tanto, la pulla de Lope en el Arte nuevo —ed. cit., p.
290, vv. 11-16: "Facil parece este sujeto, y fâcil / fuera para cualquiera de voso-
tros,/ que ha escrito menos délias, y mâs sabe/ del arte de escribirlas y de

todo;/ que lo que a nru me dana en esta parte/ es haberlas escrito sin el arte"—
no se dirige solamente al auditorio para el que en principio fue escrita.

114



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

zo: "es preciso estructurar las fabulas y perfeccionarlas con la
elocuciön poniéndolas ante los propios ojos lo mâs vivamente
posible; pues asf, viéndolas con la mayor claridad, como si pre-
senciara directamente los hechos, el poeta podrâ hallar lo apro-
piado, y de ningün modo dejarâ de advertir las contradiccio-
nes"42. La claridad se logra al mantener un estilo medio que no
caiga ni en el vulgarismo ni en la acumulaciön de figuras que
conlleven oscurecer del poema43. Horacio, aparentemente mu-
cho menos sistemätico que Aristoteles, incide en el mismo pre-
cepto44.

Con afän simplificador, la imposibilidad de expandir teöri-
camente ambas obras para que respondieran satisfactoriamente
a asuntos centrales para la poética, desde la definicion de "imi-
taciön" hasta el catâlogo de géneros o "especies" poéticas, pa-
sando por problemas arduos como la posibilidad de que las
obras en prosa pudieran considerarse poesta o la asignaciön de
estilos a formas poéticas, motivé desde muy pronto que los pre-
ceptistas del siglo XVI tuvieran que recurrir a otras fuentes para

42 Aristöteles, Poética, ed. de Valentin Garcia Yebra. Madrid: Gredos, 1974,
1455a23-25. Para el concepto de evidentia o enargeia en el Renacimiento, véase
Hathaway, Baxter: The Age of Criticism. VVestport, CT: Greenwood Press, 1972;

Rigolot, François: «The Rhetoric of Presence: Art, Literature, and Illusion», en:
Norton, Glyn P. (ed.): The Cambridge History of Renaissance Criticism. III. The
Renaissance. Cambridge, MA/ New York: Cambridge University Press, 1999,

pp. 161-175, y Mack, Peter: «Early Modern Ideas of Imagination», en: Nauta,
Lodi/ Pätzold, Detlev (eds.): Imagination in the Later Middle Ages and Early
Modern Times. Leuven/ Paris/ Dudley, MA: Peeters Press, 2Ü04, pp. 59-76.

43 Aristöteles, Poética, 1458bl-34. El resumen sobre las estrategias por las

que se consigue la claridad y se puede mantener la elevaciön de la elocutio (lexis)

para no caer en la vulgaridad en el indice anah'tico de Garcia Yebra, pp. 489-490

y 511-512.
44 Muy pronto habrta intentas de asimilar la Epistola con la Poética, al en-

tenderse que la primera era, en cierta medida, una reelaboraciön del tratado de
Aristöteles, y que una lectura atenta permitirfa la reconstrucciön de todos los
paralelos entre ambas obras y una si'ntesis teörica, véase Herrick, Marvin Theodore:

The Fusion ofHoratian and Aristotelian Literary Criticism, 1531-1555. Urbana,
IL: The University of Illinois Press, 1946. La monograffa de Herrick, como es

comprensible, ha sido matizada en varios de sus puntos a lo largo de los anos.
Para la critica sobre el arranque del libro con el comentario pöstumo de Parrha-
sio a la Ars horaciana, véase Cerasuolo, Salvatore: «Storia critica dell' Ars poetica
dal Landino al Maggi», en: Gigante, Marcello/ Cerasuolo, Salvatore (eds.):
Letture oraziane. Napoli: Pubblicazioni del Dipartimento di Filologia Classica
delTUniversità degli Studi di Napoli Federico II, 1995, pp. 268. Matizaciones
sobre algunas aproximaciones a los textos en Garcia Berrio, Formaciôn de la teona
literaria moderna, op. cit., pp. 352-359 (sobre el concepto de catarsis), 394-395
(sobre el delectare); Sellin, Paul R.: «Sources of Julius Caesar Scaliger's Poetices

libri septem as a Guide to Renaissance Poetics», en: Cubelier de Beynac, Jean/
Magnien, Michel (eds.): Acta Scaligeriana. Agen: Société Académique d'Agen,
1986, pp. 75-84 (sobre las fuentes de Scaligero, especialmente del libro I de los
Poetices libri septem).

115



Jorge Ledo

completar, amplificar, enmendar o refutar, al menos en parte, a

ambas autoridades. En el caso de la oscuridad, podemos partir
de la siguiente afirmaciön tardia de la Parrifrasis a la Poética de

Horacio (1639) de Francisco Cascales: "Aristoteles opinaba [...]
que una poética cumplfa todo su propösito si trataba la fabula,
las costumbres, la sentencia y la dicciön o elocuciön"45, donde
se recogen los dos âmbitos —la sentencia (sententia; gnome y dia-
noia) y la dicciön o elocuciön (dictio o elocutio; lexis)— en los que
los ataques contra la oscuridad inciden de manera persistente
durante los siglos XVI y XVII46. Caminar por esa via es aden-
trarse en la incorporaciön de Cicerön, de Quintiliano, de Deme-
trio y de Hermögenes en la teorfa poética del siglo XVI, un
Camino demasiado intrincado y vasto como para explorarlo al cie-
rre de estas paginas.

IV

Mi objetivo en este ultimo momento es mas modesto. Consiste

en presentar un caso de instrumentalizaciön retörica de la
oscuridad como forma de atenciön, algo que ya habfamos visto
senalado por Petrarca y Boccaccio y que es el ünico rasgo com-
partido entre los textos de los que voy a ocuparme ahora y los
anteriores. Dado que no busco un acercamiento comprehensivo,
sino ilustrativo —y la tradiciön me apoya en el movimiento—
me tomo la licencia de desplazarme del dominio de cuestiones
textuales y poéticas a la pintura aferrândose a los estrechos vfn-
culos que unas y otra mantienen con la retörica47.

Entre el 3 y el 4 de diciembre de 1563, se célébra la vigesimo-
quinta y ultima sesiön del Concilio de Trento. En ella, los miem-
bros del grupo coordinado por el cardenal Charles de Guise tu-

45 Epigramas. Parrifrasis a la poética de Horacio. Observaciones nuevas sobre gra-
mritica. Florilegio de versificaciôn, trad, de Sandra I. Ramos Maldonado. Madrid:
Akal, 2004, pp. 142-143.

46 Es la conocida divisiôn entre "oscuridad de las sentencias" (o "de los con-
ceptos") y "oscuridad de las palabras", de ascendencia ciceroniana. Para el caso
espanol, véase Vilanova, Antonio: «Preceptistas espanoles de los siglos XVI y
XVII», en: Dlaz-Plaja, Guillermo (dir.): Historia general de las literatures hisprinicas.
111. Renacimiento y Barroco. Barcelona: Vergara, 1962, pp. 582-583, 657-659, y Tu-
bau, Xavier: Lope de Vega y las polémicas literarias de su época: Pedro Torres Rrimila y
Diego de Colmenares. Tesis defendida en el Departament de Filologia Espanyola i
Teoria de la Literatura, dir. A. Blecua, Universität Autönoma de Barcelona,
2008, pp. 320-329.

47 Ademäs de los estudios clâsicos de Michael Baxandall, véanse Vickers,
Storia délia retörica, ed. cit., cap. VII, pp. 435-474; Le Coat, Gérard: The Rhetoric of
the Arts, 1500-1650. Frankfurt am Main/ Bern: Peter Lang, 1975, y Van Eck,
Caroline: Classical Rhetoric and the Visual Arts in Early Modern Europe.
Cambridge/ New York: Cambridge University Press, 2007.

116



La estética renacentisla de la oscuridad: cuatro momentos

vieron que pronunciarse, entre otros temas, sobre el culto a las
imägenes y la veneraciön de las reliquias de santos («Decreto
sobre la veneraciön de los santos, de sus reliquias, y de las
imägenes sagradas»), El asunto se habxa convertido en materia con-
trovertida desde principios del siglo XVI, dado que la practica
habfa sido atacada tanto por parte de los reformistas modera-
dos dentro del catolicismo, como de la reforma luterana y calvi-
nista48. A pesar de la premura con que los miembros de la con-
gregaciön tuvieron que trabajar durante los ültimos dias de
Trento49, el decreto manifestaba con claridad que era impfo du-
dar que los santos, que reinaban en el Cielo junto a Cristo, no
tuvieran poder de intermediär por los fieles que se dirigfan a
ellos, que las reliquias —los "cuerpos sagrados" de los santos—
eran miembros vivos de Cristo y templos del Espfritu Santo que
se alzarian al final de los dias y que merecfan por ello respeto y
veneraciön y que las imägenes de Cristo, la Virgen y los santos
debfan ser preservadas, honradas y veneradas. La Professio Fidei
Tridentinae, que se mantiene en estos términos, fue promulgada
el 13 de noviembre de 1564 por Pfo IV en la bula lniuctum nobis.

Casi veinte anos después, en 1582, Gabriele Paleotti, que
desempenö un papel de gran relevancia durante el Concilio,
publica su conocido Discorso intorno alle immagini sacre e profane.
El capftulo 33 del segundo libro, titulado «De las pinturas oscu-
ras y diffciles de entenderse» es una importante recapitulation
de las ideas que hemos tratado sobre la oscuridad vistas a tra-
vés de la lente de Trento:

Una de las principales alabanzas que suelen hacerse a un autor o

profesor de cualquier ciencia es que sepa explicar con claridad sus con-

ceptos, y hacer las materias, si bien altas y difi'ciles, inteligibles a todos y
claras con su modo de hablar fâcil. Lo mismo podemos afirmar de

modo universal en el pintor, y tanto mâs, cuanto sus obras hacen fun-

damentalmente de libro de los idiotas, a los cuales es siempre necesario

hablarles clara y abiertamente. [...] Sucede que todos los dias se ven en

distintos lugares, y mayormente en las iglesias, pinturas hasta tal punto
oscuras y ambiguas, que donde deberian, iluminando el intelecto, exci-

tar a un tiempo la devociön y penetrar el corazôn, estas con su oscuridad

confunden de tal manera la mente, que la distraen en mil partes y

48 El texto de Carlos M. N. Eire —War against the Idols. Cambridge/ New
York: Cambridge University Press, 1986— sigue siendo la monografia mâs
equilibrada entre informaciön y legibilidad sobre el desarrollo de la polémica.

49 O'Malley, John W.: Trent. What Happened at the Council. Cambridge, MA/
London: The Belknap Press of Harvard University Press, 2013, pp. 241-244.

117



Jorge Ledo

la tienen ocupada disputando consigo misma qué sea aquella figura, no

sin pérdida de la devociön.50

Las razones de los pintores para componer este tipo de
obras son très, segün Paleotti: que el artista no quiera hacerlas
de otra manera, que no sepa o que no pueda. En el primer caso,
es preciso establecer dos tipos de oscuridad: una positiva y una
negativa. La positiva ya habfa sido observada y practicada por
los hebreos, por los egipcios y por los filösofos de la antigüe-
dad, que cuando querfan hablar sobre materias sagradas les im-
ponian un velo para ocultarlas de la multitud profana. Este tipo
de ocultaciön, que admiten los doctores de la Iglesia y que
conforma en parte la doctrina catôlica a través de los misterios, se

asemeja a la imposiciôn de un velo o de un cristal transparente
que cubre y protege las reliquias sagradas, ya que con ello se

quiere manifestar la voluntad de la Iglesia de preservarlas y, a

su vez, sirven para "contener" al pueblo y mantenerlo en la de-
bida reverencia.

En lo que resta de capitulo, Paleotti expondrâ de manera
précisa las razones que son causa de oscuridad en la pintura,
que corresponde!"!, casi punto por punto, a las que suelen adu-
cirse en la condena de la oscuridad poética en los tratados de la

época, dada la constituciön de la preceptiva de ambas en torno
a la retôrica clâsica. Résulta llamativo, sin embargo, que tras ha-
ber hecho referencia a los misterios y a las reliquias, Paleotti
diga que competen a los teölogos y pase a afirmar que los pin-
tores estan obligados a reproducir sölo aquello que procédé del
consenso doctrinal de la Iglesia: "sin afiadir, ni disminuir, ni
alterando en un punto aquello que por ella ha sido aprobado, ni
en lo que toca a la sustancia, al modo o cualesquiera otras cir-
cunstancias"51. La reliquia queda asf dentro de un grupo de ma-

50 "Une delle principale laudi che sogliono darsi ad uno autore o professore
di qualche scienza, è ch'egli sappia charamente esplicare i suoi concetti, e le
matière, se bene alte e difficili, renderle col suo facil modo di parlare intelligibili
a tutti e piane. Il medesimo possiamo affermare in universale del pittore, e tanto
più, quanto l'opere sue servono principalmente per libro degli idioti, alli quali
bisogna sempre parlare aperto e chiaro. [...] accade che ogni giorno si veggono
in varii luoghi, e massimamente nelle chiese, pitture cost oscure et ambiguë,
ch'ove doveriano, illuminando l'inteletto, eccitare insieme la divozione e pun-
gere il cuore, elle con la loro oscurità confondono per modo la mente, che la
distraeno in mille parti e la tengono occupata in disputare tra sé stessa quale sia

quella figura, non seza perdita délia divozione", Paleotti, Gabriele: Discorso in-
torno aile imagini sacre e profane, en: Barocchi, Paola (ed.): Trattati d'arte del

Cinquecento. Fra Manierismo e Controrriforma. Bari: Laterza, [1582] 1961, vol. II, p.
408.

51 "Ma questa ragione de' teologi non puö aver molto luoco nei pittori, i

quali nelle cose sacre solamente rappresentano quello che si truova essere pro-

118



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

nifestaciones que, si estuviéramos leyendo un tratado de poé-
tica, veriamos asimilada a la poesia teolögica o inspirada, pero
Paleotti marca con un corte brusco, como es obvio, la posibili-
dad de la elaboraciön poética o artistica de reliquias.

Y sin embargo basta acudir a otros lugares del tratado de
Paleotti para concluir que la reliquia, que funciona como dispo-
sitivo admirable y como objeto de adoracidn52, alberga en si to-
das las caracterfsticas positivas de la oscuridad dentro de los
parâmetros expuestos y carece de las negativas. Frente a los ob-
jetos que son fruto del arte —sea pintura, escultura, poesi'a,
etc.—, la elocuencia de la reliquia reside en su univocidad53, por
un lado, y en su unicidad por otro, entendiendo por lo segundo
la ausencia en ella de reproducciön mimética —la reliquia tiene
"aura", dirfamos en términos modernos54— frente a la capa-
cidad de imitaciön, de reproducciön y de emulaciön de la obra
de arte55. De hecho, Paleotti propone el capi'tulo del Discorso de-
dicado a la adoraciön de las imâgenes la siguiente triparticiön
con respecto a los objetos a los que la adoraciön se dirige:

posto dai santi dottori et accetato dal commune consenso délia Chiesa, non
aggiongendo, né minuendo, né alterando punto quello che da essi è stato
approvato, né quanto alla sostanza, né quanto al modo o altre sue circonstan-
zie", Paleotti, Discorso, ed. cit., p. 409.

52 Sobre la admiratio y su funciön dentro de la poética renacentista, puede
verse mi «The Medical Poetics of Wonder in the Renaissance: Fracastoro and
Surroundings», de pröxima apariciön, y la bibliografr'a alli citada.

53 Borromeo, Carlo: Instructiones fnbricae ecclesiasticae 11577], en: Barocchi,
Trattati d'arte del Cinquecento, op. cit., p. 41: "Eae in quocumque loculi, armariit
vasculive genere reconditae sint, singulae, quarum nomina constant, inscriptio-
nem, in charta pergamena, patentibus litterulis expressam, earumque unicui-
que, vel potius serico, in quo illae singulae involutae sunt, affixam habeant;

quae uniuscuiusque sancti sanctaeve reliquiae, quae in iis reconduntur, plane
significentur".

54 Benjamin, Walter: «La obra de arte en la época de su reproductibilidad
técnica», en: Discursos interrumpidos 1, trad, de Jesûs Aguirre. Madrid: Taurus,
[1934-1935] 1989, pp. 15-60.

55 "Omne vero lampadarium, ex una etiam lampade constans, non a latere,
sed e regione conspectuve altaris, aut sacrarum reliquiarum, aut sacrae imagi-
nis, ut supra, appensum, et ad praescriptum distans, recta constituatur, duc-
torio funiculo adiuncto," Borromeo, Instructiones fabricae ecclesiasticae, cit., cap.
18, p. 46, véase también cap. 16, p. 38-39, 41-41 y cap. 33, p. 90; cf. Comanini, Il
figino overo del fine délia pittura [1591]: "Legessi ancora di S. Gregorio, che in
Roma fece ruinare e spezzare moite belle statue, corne quelle che ritraevano i
pellegrini dalle visite delle sacre basiliche et delle reliquie de' santi, mentre gli
alletavano con la lor vista", en: Barocchi (1962), op. cit., vol. Ill, p. 319. Sobre la
percepciôn en torno a la reproductibilidad de la obra de arte, distinta clara-
mente de la sensibilidad contemporânea, véase de nuevo Borromeo, en este
caso Museo 22 y 23, en: Rothwell, Kenneth S./ Jones, Pamela M. (eds.): Sacred
Painting. Museum. Cambridge, MA/ London: Harvard University Press, 2010, p.
162.

119



Jorge Ledo

Podemos ejercitar la adoraciön en très modos: uno, creyendo que la

cosa adorada es divina o absolutamente o por participation, como arri-

ba; otro, creyendo que contiene algo divino; el tercero, creyendo que al

menos représenta algo divino. En el primero no creemos que una ima-

gen es una cosa divina, o por si' misma o por participaciôn, siendo la

imagen ordinariamente algo fabricado, hecha para representar otra ver-

dadera, a menos que hubiera alcanzado algün grado de santidad en al-

guno de los modos que va expusimos y que no pertenecen a su sus-

tancia, que es material. En el segundo, consideramos que el tabernâculo

del Sacramento no es va Dios, sino que Dios nos ha sido repuesto en él,

y de la misma manera los relicarios, donde se encuentra reliquias de

santos ciertas y aprobadas, que contienen también cosas divinas por

participaciôn. En el tercero, decimos que la imagen figurada del Padre,

o del Hijo, o del Espi'ritu Santo no es Dios, ni contiene a Dios en si', sino

que représenta a Dios.56

Es decir, Paleotti establece una distribution que sigue un es-

quema estrictamente platönico, donde la calidad del objeto de
contemplation dépende del grado de verdad, o de participaciôn
de lo divino, que este posea. Hay ademäs una razön psicolögica
que Paleotti no menciona, pero que se halla al fondo del asunto.
La reliquia y la obra de arte se distinguen en el hecho de que la

segunda requiere ser intelectualizada para excitar la devociön
del espectador o del oyente y penetrar en su corazön (eccitare
insieme la divozione e pungere il cuore), mientras que la primera
manifiesta una verdad inmediata. En la reliquia no hay inventio,
es por tanto inspirada, pero sf hay dispositio, en cuanto se la
situa, se la ubica, de acuerdo a una serie de paramétras estéticos
dentro del artefacto simbôlico que es el templo y se la reviste de
una o varias capas —los relicarios— que por una parte la pre-
servan, por otra impiden el acceso directo, y por otra la ador-

56 "[...] la adorazione si pub essercitare da noi in tre modi: l'uno, credendo
che la cosa adorata sia divina o assolutamente o per participazione, come di
sopra; l'altro, credendo che essa contenga cosa divina; il terzo, credendo che
essa almeno rappresenti cosa divina. INel primo, non crediamo noi che alcuna
imagine sia cosa divina, o per sé o per participazione, essendo la imagine
ordinariamente cosa artificiata, fatta per rappresentare un'altra vera; eccetto se non
avesse acquistata qualche santità in alcuno delli modi da noi narrati altre volte,
i quali pert) non appartengono alla sostanza loro, essendo materiale. INel se-
condo, teniamo noi che '1 tabernacolo del Sacramento non sia già Dio, ma che vi
sia riposto Dio; e parimente i reliquiarii, dove sono reliquie di santi certe et

approvate, contengono anch'esse cose divine per participazione. INel terzo,
diciamo che la imagine figurata del Padre o Figliuolo o Spirito Santo non sia già
Dio, né abbia in sé Dio, ma rappresenti Dio", Paleotti, Discorso, éd. cit., p. 251.

120



La estética renacenlisla de ta oscuridad: cuatro momenlos

nan certificando que lo sagrado reside en ella. La reliquia no
apela al deseo de intelecciön, a la vana curiositas, sino al deseo
ffsico y primario de posesiön. La limitaciön ffsica de acceso a la
reliquia, por contraposiciön a la practica habitual en la cultura
medieval y del Renacimiento pre-tridentino, por una parte, su-
mada a la posibilidad de la contemplation no aluden a la fe del
creyente, sino que se dirigen al centro mismo de sus pasiones.

Coda

A lo largo de este texto, hemos visto cömo los humanistas
del Trecento tardfo y del Quattrocento temprano forjaron una su-
ma de argumentas positivos en torno a la oscuridad, indicio de
la excelencia y del caräcter sagrado del poema, para restablecer
a la poesfa en el lugar de privilegio que le habfan negado los
sistemas de artes medievales, donde quedaba relegada a un pa-
pel subordinado con respecta a la gramätica, a la retörica o a la
lögica.

A finales del siglo XV y principios del siglo XVI, los
argumentas centrales del momenta anterior, que ya han adquirido
estaluto de töpicos, se van a desarrollar a través de dos mani-
festaciones complementarias. Por un lado, el neoplatonismo flo-
rentino, que desarrolla una teorfa extensiva sobre el furor poé-
tico, lo extiende no solo a la factura de la poesfa inspirada, sino
también a la production exegética en torno a ella. En esas coor-
denadas, el interpréta se convierte en un vaso comunicante entre

la divinidad que habita en el verso y los hombres, y posee la

capacidad de contagiar el furor a través de su exposition. Asf,
se entiende que poema y exposition se ordenan como dos mo-
mentos de un proceso creativo donde la nueva obra se com-
pone a través de la imitation, sf, pero leyendo las fuentes clâsi-
cas a través de los ojos del comentarista. Por otro lado, y dejada
aparte la mistificaciön neoplatönica, nos encontramos con la ta-
rea terrena del comentarista dedicado a las obras legadas por la

antigüedad. Ejerza éste su funciön con el objetivo de enmendar
y aclarar un texto deturpado por el paso de los siglos o por la
incuria de sus predecesores en su tarea, o con la meta de guiar a

una audiencia incapaz todavfa de bregar con él, la insistencia en
el discernimiento de pasajes de diffcil comprensiön refuerza el
valor estético de la oscuridad concedido por Petrarca, Boccacio

y Salutati a la poesfa —extendido ahora a toda literatura— y a
su vez le concede una naturaleza técnica. No es casual, por tan-
to, que tratados educativos y textos programâticos para la
reforma de las artes o de los estudios insistan en que la capacidad

121



Jorge Ledo

para desentranar la oscuridad es directamente proporcional al
nivel formativo de los estudiantes.

A mediados del siglo XVI, el agotamiento del modelo de co-
mentario erudito y la recuperaciön de la Poética aristotélica co-
mo piedra de toque para un tratamiento sistemätico de la poe-
sfa hacen que el papel que la oscuridad poética habia desem-
penado en los dos momentos precedentes comience a verse mo-
dificado. No se trata de que el comentario pierda su papel en la

adquisiciön de erudiciön poética o que el género no esté toda-
vfa por producir algunos de los grandes monumentos de la

filologâ renacentista, sino de que el tratado poético o retörico,
redactado con vocaciön comprehensiva o puntual, se percibe
junto a la oratio, a la epistola y al diâlogo, como un tipo discur-
sivo mucho mas adecuado para el tratamiento de la poesia que
el commentum, la castigatio, la praelectio o la prolusio. Junto a ello,
surge un nuevo tipo de erudito que no se ve impelido a la pro-
ducciôn de poesfa pero que se arroga el papel de experto en
clla. El critico literario encarna asf el desplazamiento de la poética

al dominio de la filosofia especulativa, y de la retörica al

analisis discursivo, en una época en que comienzan a redistri-
buirse las viejas y las nuevas maneras de aproximarse al analisis

y a la definicion de lo literario.
He querido cerrar estas paginas haciendo una breve incursion

en la percepcion de la oscuridad artistica en el pensamien-
to post-tridentino a través del importante Discorso intorno aile

imagini sacre e profane de Paleotti. La obra tiene interés por ser
una exposieiön y un intento de prescription de los principios
discutidos durante el Concilio de Trento, donde Gabriele
Paleotti desempenö un papel muy relevante. Considerando su
tratamiento de las reliquias como parte de su teorfa artistica, ilus-
tro como la base de su aproximaeiön al arte es en esencia un
platonismo simplificado, pero ademâs, demuestro como en la

presentation y la disposition de la reliquia reside, en cierta me-
dida, otro aspecto de la estética renacentista de la oscuridad
orientada a un auditorio que no pertenece a la élite cultural.

BibliografIa

Fuentes primarias

Agricola, Rudolf: De inventione dialectica libri très. Drei Bücher über die

Inventio dialectica. Auf der Grundlage der Edition von Alardus von

122



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

Amsterdam [1539], ed. y trad, de Lothar Mündt. Tübingen: Max

Niemeyer Verlag, 1992.

Aristoteles: Poética, ed. de Valentin Garcia Yebra. Madrid: Gredos,
1974.

— Metaftsica, ed. de Valentin Garcia Yebra. Madrid: Gredos, 1982.

Aulo Gelio: Noches Âticas. I. Libros 1-10 y II. Libros 11-20, trad, de

Manuel Antonio Marcos Casquero y Avelino Domlnguez Garcia.
Leon: Universidad de Leon, 2006, 2 vols.

Badius Ascensius, Jodocus: Auli Persii familiaris explanatio cum Joan. Bri-
tannici eruditissima interpretatione. Argumenta Satyrarum ac prefationis
Persiane per Jodocum Badium. Venundatur Lugduni: a Stephano

Geynard prefate ciuitatis bibliopola et ciue, [1500] 1506.

Barbaro, Ermolao: Orationes contra poetas. Epistolae, ed. de Giorgio Ron-
coni. Firenze: Sansoni, 1972.

Bérauld, Nicolas: Praelectio e commentaire à la silve Rusticus d'Ange
Politien (1518), ed. y trad, de Perrine Galand. Genève: Droz, 2015.

Beroaldo, Filippo: «Ad magnificum Minum Roscium Senatorem Bono-
niensem Philippi Beroaldi Bononiensis epistola [Propertius cum
commentariis Phylippi Beroaldi]», en: Beroaldo, Filippo (et al.):
Tibullus cum commentariis Cyllaenii Veronensis. Catullus cum commentariis

Parthenii Veronensis et Palladii Patauini. Emendationes Catullia-
nae per Hieronymum Auancium Veronensem et eiusdem in Priapeias cas-

tigationes. Propertius cum commentariis Phylippi Beroaldi [...].
[Impressum Venetiis]: [per loannem de Tridino de Cereto, alias Tacui-
num], [1487] 1500, ff. n5v-n6r.

— Annotationes centum, ed. de Lucia A. Ciapponi. Binghamton, NY:
Medieval and Renaissance Texts and Studies, [1488] 1995.

— Symbola pythagorica moraliter explicata. [Bononiae]: [a Benedicto Hec-

toris], 1503.

— «Annotationes in Galenum», en: Beroaldo, Filippo (et al.): Varia

Philippi Beroaldi Opuscula in hoc Codice contenta. Orationes: Prxlectio-

nes: & Prxfationes: & quxdam mithicx Historiae Philippi Beroaldi. Item

Plusculae Angeli Politiani: Hermolai Barbari atque una lasonis Maini ad

serenissimum Maximilianum inuictissimum Rhomanorum imperatorem
Oratio. [...]. Basileae: [Bartholomaus], [1505] 1513. ff. 157r-162r.

Boccaccio, Giovanni: Esposizioni sopra la Comedia di Dante. Milano:
Mondadori, 1994, 2 vols.

— Trattatello in laude di Dante, ed. de Luigi Sasso. Milano: Garzanti,
1995.

123



Jorge Ledo

— Los quince libros de la Genealogta de los dioses paganos. Introduction,
traduction directa del Laurentianus Plut. 52.9, notas e (ndices, trad, de

Marfa Consuelo Alvarez y Rosa Maria Iglesias. Madrid: Centra de

Lingüfstica Aplicada Atenea, 2007.

Bodin, Jean: Universae Naturae Theatrum. In quo rerum omnium effectrices

causae & fines contemplantur et continuae series quinque libris discu-

tiuntur. Lugduni: apud lacobu Roussin, typographum regium,
1596.

Borromeo, Carlo: Instructiones fabricae ecclesiasticae, en Trattati d'arte del

Cinquecento. Fra Manierismo e Controrriforma, ed. de Paola Barocchi.

Bari: Laterza, [1577] 1962, pp. 1-113.

— Sacred Painting. Museum, ed. de Kenneth S. Rothwell, Jr., y Pamela

M. Jones. Cambridge, MA/ London: Harvard University Press,

2010.

Bruni, Leonardo: Opere letterarie e politiche, ed. de Paolo Viti. Torino:
Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1996.

Budé, Guillaume: L'étude des lettres. Principes pour sa Juste et bonne

institution. De studio literarum recte et commode instituendo, ed.

facsfmil, trad, de Marie-Madeleine de la Garanderie. Paris: Les

Belles Lettres, [1532, 15362], 1988.

Carrillo y Sotomayor, Luis: Obras, ed. de Rosa Navarro. Madrid: Casta-

lia, 1990.

Cascales, Francisco: Epigramas. Pardfrasis a la poética de Horacio. Obser-

vaciones nuevas sobre gramâtica. Florilegio de versification, trad, de

Sandra I. Ramos Maldonado. Madrid: Akal, 2004.

Céspedes, Baltasar de: El maestro Baltasar de Céspedes, humanista salman-

tino, y su Discurso de las letras humanas, ed. de Gregorio de Andrés.
Real Monasterio de El Escorial: Biblioteca «La Ciudad de Dios»,
1965.

Comanini, Gregorio: Il figino overo del fine délia pittura, en: Barocchi,
Paola (ed.): Trattati d'arte del Cinquecento. Fra Manierismo e Controrriforma.

Bari: Laterza, [1591 ] 1962, vol. Ill, pp. 237-379.

Correa, Tomâs: Thomae Correae in librum De arte poetica Q. Horatii Flacci

Explanationes. Venetiis: apud Franciscum de Franciscis Senensem,

[1537] 1587.

Des Périers, Bonaventure: Le Cymbalum Mundi, avec un dossier et des

textes d'accompagnement, ed. de Yves Délégué. Paris: Honoré Champion,

1995.

124



La estélica renacentista de la osctiridad: cualro momenlos

Diömedes: Artis grammaticae libri III, en: Keil, Heinrich (ed.): Gramma-

tici Latini. Lipsiae: In aedibus B. G. Teubneri, 1857, vol. I, pp. 297-
529.

Diaz Rengifo, Juan: Arte poética espanola, ed. de Ângel Pérez Pascual.
Kassel: Edition Reichenberger, 2012.

Erasmus, Desiderius: Opera Omnia. II. 1. Adagiorum chilias prima. Pars

prior, ed. de Miekske L. van Poll-van de Linsdonk, Margaret Mann
Phillips y Christopher Robinson. Amsterdam/ London/ New
York/ Tokio: North-Holland, 1993.

— Opera omnia. II. 9. Adagiorum Collectanea, ed. de Felix Heinimann y
Miekske L. van Poll-van de Lisdonk. Amsterdam/ Boston/ Hei-,

delberg/ London/ New York: Elsevier, 2005.

— Opera Omnia. IV. 4. Apophthegmatum libri I-IV, ed. de Tineke L. ter
Meer. Leiden/ Boston: Brill, 2010.

Eusebio de Cesarea: Die Praeparatio evangelica. Teil 1: Einleitung. Die

Bücher I bis X y Teil 2: Die Bücher XI bis XV. Register, ed. de Karl
Mras (et al.). Berlin: Akademie-Verlag, 1982-1983.

Ficino, Marsilio: Commentaries on Plato. Volume I. [The Mythical Hymn of
the Phaedrus. Commentary on the Phaedrus. Comment on and Chapter
Summaries of the Phaedrus. Introduction to the Ion], ed. y trad, de

Michael J. B. Allen. Cambridge, MA/ London: Harvard University
Press, 2008.

Göngora, Luis de: «Carta de don Luis de Göngora en respuesta de la

que le escribieron [1615]», en: Reyes Cano, José Maria (ed.): La lite-

ratura espanola a través de sus poéticas, retôricas, manifestos y textos

programdticos. Madrid: Câtedra, 2010, pp. 431-434.

Gonzalez de Salas, Jusepe Antonio: Nueva idea de la tragedia antigua. II.
Ediciôn del texto, ed. de Luis Sânchez Laflla. Kassel: Reichenberger,
2003.

Guarino de Verona: Epistolario di Guarino Veronese, ed. de Remigio
Sabbadini. Venecia: a spese délia Società, 1915, 3 vols.

Herrera, Fernando de: Anotaciones a la poesia de Garcilaso, ed. de Inoria

Pepe y José Maria Reyes. Madrid: Câtedra, 2001.

Horacio Flaco, Quinto: «Ars poetica. Arte poética», en: Epi'stolas. Arte
poética, ed. y trad, de Fernando Navarro Antolin. Madrid: Consejo
Superior de Investigaciones Cienti'ficas, 2002, pp. 180-231.

Justiniano, Juan: Epistolae. Lettere familiari, scolastiche o morali, declama-

torie e altri opuscoli, ed. de Damiano Mevoli. Roma: Vecchiarelli,
2004.

125



Jorge Ledo

Lazzarelli, Lodovico: «Crater Hermetis», en: Lodovico Lazzarelli (1447-

1500). The Hermetic Writings and Related Documents, ed. de Wouter J.

Hanegraaff, trad, de Ruud M. Bouthoorn. Tempe, AZ: Arizona
Center for Medieval and Renaissance Studies, [1492-1494] 2005, pp.
165-269.

Lille, Alain de: Anticlaudianus, texte critique avec une introduction et des

tables, ed. de Robert Bossuat. Paris: Librairie Philosophique J. Vrin,
1955.

Mancinelli, Antonio: Antonii Mancinelli Veliterni Sermonum decas ad

Angelum Colotium Aesinatem. Argentorati: Matthiae Schurerii ar-
tium doctoris, [1503] 1510.

Mexfa, Pedro: Silva de varia lecciôn, ed. de Isafas Lerner. Madrid: Casta-

lia, [1540]2003.

Nizolio, Mario: De veris principiis et vera ratione philosophandi contra

pseudophilosophos libri IV, ed. de Quirinus Breen, Roma: Fratelli
Bocca Editori, 1956, 2 vols.

Nûnez, Pedro Juan: Petri Ioannis Nunnesii Valentini Oratio de causis

obscuritatis Aristoteleae & de illarum remedijs. Eiusdem liber de

constitutione artis dialecticae, in quo exemplo Galeni docetur ex notione finis
cur singula praecepta artis tradantur [...]. Valentiae: Typis Ioannis

Mey, Flandri, 1554.

Paleotti, Gabriele: Discorso intorno aile imagini sacre e profane, en Trattati
d'arte del Cinquecento. Fra Manierismo e Controrriforma, ed. de Paola

Barocchi. Bari: Laterza, [1582] 1961, vol. Il, pp. 117-509.

Palmireno, Juan Lorenzo: Orationes. X. Oratio Palmyreni superiori res-

pondens quae dictata procul abigenda esse confirmât, trad, de Maria José

Cea Galân. Madrid/ Alcaniz: Instituto de Estudios Humamsticos,
2009.

Pellegrino, Camillo: «Il Carrafa, o vero délia epica poesia [1584]», en:

Weinberg, Bernard (ed.): Trattati di poetica e retorica del Cinquecento.
Bari: Gius. Laterza & Figli, 1972, vol. III, pp. 307-350.

Perotti, Niccolö: Cornu copiae seu Linguae latinae commentarii. III, ed. de

Jean-Louis Charlet. Sassoferrato: Istituto Internazionale di Studi

Piceni, 1993.

Petrarca, Francesco: «La Collatio laureationis del Petrarca nelle due

redazioni», ed. de Carlo Godi. Studi Petrarcheschi n. s. V (1988), pp.
1-58.

— Invective contra medicum. Invectiva contra quendam magni status

hominem sed nullius scientie aut virtutis, ed. y trad, de Francesco

Bausi. Firenze: Casa Editrice Le Lettere, 2005.

126



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momenlos

— Familiarum verum Libri [Vl-Xj. Le Familiari [Vl-X], ed. de Vittorio
Rossi y Umberto Bosco, trad, de Ugo Dotti y Félicita Audisio.
Torino: Nino Aragno Editore, 2007.

— Res Seniles. Libri IX-XII, ed. y trad, de Silvia Rizzo y Monica Berté.
Firenze: Casa Editrice Le Lettere, 2014.

Pico délia Mirandola, Giovanni: De hominis dignitate. Heptaplus. De ente

et uno e scritti vari, ed. de Eugenio Garin. Firenze: Vallecchi, 1942.

Piatön: Didlogos. I. Apologia, Critôn, Eutifrôn, Ion, Lisis, Cdrmides, Hipias
Menor, Hipias Mayor, Laques, Protdgoras, trad, de Emilio Lledô fnigo,
J. Calonge Ruiz y Carlos Garcia Gual. Madrid: Gredos, 1985.

Poliziano, Angelo: Lamia. Praelectio in Priora Aristotelis Analytica. Criti¬

cal Edition, Introduction and Commentary, ed. de Ari Wesseling.
Leiden: E. J. Brill, 1986.

— Silvae, ed. y trad, de Charles Fantazzi. Cambridge, MA/ London:
Harvard University Press, 2004.

— Angelo's Poliziano Lamia. Text, Translation, and Introductory Studies,

ed. de Christopher S. Celenza. Leiden/ Boston: Brill, 2010.

Ramelli, Ilaria (ed.): Tutti i commenti a Marziano Capella. Scoto Eriugena,

Remigio di Auxerre, Bernardo Silvestre e Anonimi. Milano: Bompiani,
2006.

Salutati, Coluccio: Epistolario, ed. de Francesco Novati. Roma: Forzani e

C. Tipografi del Senato, (1891-1911), 4 vols.

— De laboribus Herculis, ed. de Berthold Louis Ullman. Turici: In

aedibus Thesauri Mundi.

Scaliger, Iulius Caesar: Poetices libri septem. Sieben Bücher über die

Dichtkunst, ed. y trad, de Luc Deitz, Gregor Vogt-Spira (et al.).

Stuttgart/ Bad Cannstatt: Friedrich Fromman Verlag/ Günther

Holzboog, 1994-2011, 6 vols.

Silvestris, Bernardus: Commentary on the First Six Books of Virgil's
Aeneid, trad, de Earl G. Schreiber y Thomas E. Maresca. Lincoln/
London: University of Nebraska Press, 1979.

Simplicio: LipnAiKiov bibaoxaAov toi) peyàAov ogoAia ànà cpcvvrjç

aùjov eiç Taç ApioxoxéAovç Karrjyopiaç. Venecia: Zacarîas

Kallergios, 1499.

Toro, Luis de: Defebris epidemicae et nouae, quae Latine pucticularis, vulgo
tauardillo et pintas dicitur [...]. Burgis: apud Philippum luntam,
1574.

Vadianus, Joachim: De poetica et carminis ratione 11518], Band I: Kritische

Ausgabe, ed. de Peter Schäffer. München: Wilhelm Fink, 1973.

127



Jorge Ledo

Valla, Lorenzo: Collatio Novi Testamenti, ed. de Alessandro Perossa.

Firenze: Sansoni, 1970.

Varrön, Marco Terencio: La Lengua Latina. Libros V-VI, trad, de Luis
Alfonso Hernandez Miguel. Madrid: Gredos, 1998.

Vega, Félix Lope de: Arte nuevo de hacer comedias, ed. de Evangelina
Rodriguez Cuadros. Madrid: Castalia, 2011.

Vignier, Nicolas: La bibliothèque historiale. Paris: chez Abel L'Angelier,
1587, 3 vols.

Viterbo, Giles de: The Commentary on the Sentences of Petrus Lombardus,

ed. de Daniel Nodes. Leiden/ Boston: Brill, 2010.

Vives, Juan Luis, De tradendis disciplinis, en: Opera Omnia, ed. de Gre-

gorio Mayans. Valentiae Edetanorum: In officina Benedicti Mon-
fort, [1531] 1785, pp. 1-437.

— Los didlogos, ed. y trad, de Maria Pilar Garcia Ruiz. Navarra: Edicio-

nes Universidad de Navarra, 2005.

Zorzi, Francesco: Francisci Georgii Veneti l...] De harmonia mttndi totius

cantica tria. Venetiis: in aedibus Bernardini de Vitalibus chalcogra-
phi, 1525.

Fuentes secundarias

Allen, Don Cameron: Mysteriously Meant. The Rediscovery of Pagan Sym¬

bolism and Allegorical Interpretation in the Renaissance. Baltimore/
London: The Johns Hopkins Press, 1970.

Antonelli, Roberto: «Oscurità e Piacere», en: Lachin, Giosuè/ Brugno-
lo, Furio (eds.): Obscuritas. Retorica e poetica dell'oscuro. Atti del XXIX
Convegno Interuniversitario di Bressanone (12-15 luglio 2001). Trento:

Dipartimento di Scienze Filologiche e Storiche, 2004, pp. 47-58.

Azaustre Galiana, Antonio: «Cuestiones de poética y retörica en los

preliminares de Quevedo a las poesfas de fray Luis de Leon», La

Perinola, VII (2003), pp. 61-102.

Bentley, Jerry H.: Humanists and Holy Writ. New Testament Scholarship in

the Renaissance. Princeton, NJ: Princeton University Press, 1983.

Benjamin, Walter: «La obra de arte en la época de su reproductibilidad
técnica», en: Discursos interrumpidos /, trad, de Jesus Aguirre.
Madrid: Taurus, [1934-1935] 1989, pp. 15-60.

Bianchi, Luca: Studi sull'aristotelismo del Rinascimento. Padova: Il Poli-

grafo, 2003.

Blair, Ann M.: The Theater of Nature. Jean Bodin and Renaissance Science.

Princeton, NJ: Princeton University Press, 1997.

128



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

Carro Carvajal, Eva Belén: «Ledesma Buitrago, Alonso de», en: Jaural-
de Pou, Pablo (dir.), Gavela, Delia/ Rojo Alique, Pedro C. (eds.):
Diccionario filolögico de literatura espanola. Siglo XVII. 1. Madrid:
Castalia, 2010, pp. 673-678.

Carruthers, Mary: The Experience of Beauty in the Middle Ages. Oxford:
Oxford University Press, 2013.

Casas Rigall, Juan: «La idea de la agudeza en el siglo XV hispano: para
una caracterizaciön de la sotileza cancioneril», Revista de Literatura
Medieval, VI (1994), pp. 79-103.

Casini, Lorenzo: «The Renaissance Debate on the Immortality of the
Soul. Pietro Pomponazzi and the Plurality of Substantial Forms»,

en: Bakker, Paul J. J. M./ Thijssen, Johannes M. M. H. (eds.): Mind,
Cognition and Representation. The Tradition of Commentaries on

Aristotle's De Anima. Aldershot/Burlington, VT: Ashgate, 2007, pp.
127-150.

Cerasuolo, Salvatore: «Storia critica dell'Ars poetica dal Landino al

Maggi», en: Gigante, Marcello/ Cerasuolo, Salvatore (eds.): Letture

oraziane. Napoli: Pubblicazioni del Dipartimento di Filologia Classi-

ca dell'Università degli Studi di Napoli Federico II, 1995, pp. 267-
289.

Chenu, Marie-Dominique: «Involucrum: Le mythe selon les théologi¬
ciens médiévaux», Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen
âge, XXII (1956), pp. 75-79.

Chevrolet, Teresa: L'idée de fable. Théories de la fiction poétique à la Re¬

naissance. Genève: Librairie Droz, 2007.

Cranz, F. Edward: «Two Debates About the Intellect: (1) Alexander of
Aphrodisias and the Greeks; (2) Nifo and the Renaissance

Philosophers», en: Struever, Nancy (ed.): Reorientations of Western

Thought From Antiquity to the Renaissance. Aldershot/ Burlington,
VT: Ashgate, 2006, pp. 1-22.

Cummings, Brian: «Erasmus and the End of Grammar», New Medieval

Literatures, XI, 1 (2009), pp. 249-270.

Diu, Isabelle: «Enjeux de la traduction du grec en latin dans la Respu-
blica litteraria autour d'Érasme», en: Ryle, Stephen (ed.): Erasmus

and the Renaissance Republic of Letters. Proceedings of a Conference to

Mark the Centenary of the First Volume of Erasmi Epistolae by P. S.

Allen, Corpus Christi College, Oxford, 5-7 September 2006. Turnhout:
Brepols, 2014, pp. 279-296.

Dronke, Peter: Fabula. Explorations into the Uses of Myth in Medieval
Platonism. Leiden/ Köln: E. J. Brill, 1974.

129



Jorge Ledo

— «Integumenta Virgilii», en: Intellectuals and Poets in Medieval Europe.

Roma: Edizioni di Storia e Letteratura, 1992, pp. 63-80

Dubois, Claude-Gilbert: L'imaginaire de la Renaissance. Paris: Presses

Universitaires de France, 1985.

Eco, Umberto: Arte e bellezza nell'estetica medievale, en: Scritti sul pensiero

medievale. Milano: Bompiani, [1959,1987] 2012, pp. 21-259.

—• Il problema estetico in Tommaso d'Aquino, en: Scritti sul pensiero medie¬

vale. Milano: Bompiani, [1970] 2012, pp. 261-525.

— «Metafora e conoscenza nel Medioevo», en: Scritti sul pensiero medie¬

vale. Milano: Bompiani, [20011 2012, pp. 588-665.

Eire, Carlos M. N.: War against the Idols. The Reformation of Worship from
Erasmus to Calvin. Cambridge/ New York: Cambridge University
Press, 1986.

Fubini, Riccardo: «Humanism and Scholasticism: Toward an Historical
Definition», en: Mazzocco, Angelo (ed.): Interpretations of Renaissance

Humanism. Leiden/ Boston: Brill, 2006, pp. 137-154.

Fuhrmann, Manfred: «Obscuritas. Das Problem der Dunkelheit in der
rhetorischen und literarästhetischen Theorie der Antike», en: Iser,

Wolfgang (ed.): Immanente Ästhetik. Ästhetische Reflexion. Lyrik als

Paradigma der Moderne. Kolloquium Köln 1964. München: Wilhelm
Fink, 1966, pp. 47-72.

Fumaroli, Marc: L'âge de l'éloquence. Rhétorique et «Res literaria» de la

Renaissance au seuil de l'époque classique. Genève: Droz, 2002.

Garda Berrio, Antonio: Formation de la teori'a literaria moderna. La töpica
horaciana en Europa. Madrid: Cupsa, 1977.

Garcia Berrio, Antonio/ Cascales, Francisco: Introduction a la Poética

Clasicista (Comentario a las Tablas poéticas de Cascales). Madrid:
Câtedra, 2006.

Gombrich, Ernst Hans: Symbolic Images. Studies in the Art of the Re¬

naissance. II. Oxford/ New York: Phaidon Press, 1978.

Gömez Moreno, Angel: Espana y la Italia de los humanistas. Primeros ecos.

Madrid: Gredos, 1994.

Gömez Redondo, Fernando: Artes poéticas medievales. Madrid: Edicio-

nes del Laberinto, 2000.

Grafton, Anthony: «The Scholarship of Poliziano and Its Context», en:

Defenders of the Text. The Traditions of Scholarship in an Age of Science,

1450-1800. Cambridge, MA/ London: Harvard University Press,

1991, pp. 47-75.

— Joseph Scaliger. A Study in the History of Classical Scholarship. II.

Historical Chronology. Oxford/ New York: Clarendon Press, 1993.

130



La estética renacentista de la oscuridad: cuatro momentos

Grafton, Anthony/ Jardine, Lisa: From Humanism to the Humanities.
Education and the Liberal Arts in Fifteenth- and Sixteenth-Century
Europe. Cambridge, MA: Harvard University Press, 1986.

Greenfield, Concetta Carestia: Humanist and Scholastic Poetics, 1250-
1500. Lewisburg, PA: Bucknell University Press, 1981.

Hardison Jr., Osborne Bennett: «The Classification of Systems of Criti¬
cism», en: The Enduring Monument. A Study of the Idea of Praise in
Renaissance Literary Theory and Practice. Chapel Hill: The University
of North Carolina Press, 1962, pp. 3-23.

Hathaway, Baxter: The Age of Criticism: The Late Renaissance in Italy.
Westport, CT: Greenwood Press, 1972.

Herrick, Marvin Theodore: The Fusion of Horatian and Aristotelian Lite¬

rary Criticism, 1531-1555. Urbana, IL: The University of Illinois
Press, 1946.

Janson, Tore: Latin Prose Prefaces. Studies in Literary Coventions. Stock¬

holm/ Göteborg/ Uppsala: Almquist & Wiksell, 1964.

Jauneau, Édouard: «L'usage de la notion d'integumentum à travers les

glosses de Guillaume de Conches», Archives d'histoire doctrinale et

littéraire du moyen âge, XXIV (1957), pp. 35-100.

Kraye, Jill: «Daniel Heinsius and the Author of De mundo», en: Dioni-
sotti, Anna Carlota/ Grafton, Anthony / Kraye, Jill (eds.): The Uses

of Greek and Latin: Historical Essays. London: The Warburg Institute,
1988, pp. 171-197.

Kristeller, Paul Oskar: «The Modern System of Arts: A Study in the

History of Aesthetics. Part I», Journal of the History of Ideas, XII, 4

(1951), pp. 496-527.

Lausberg, Heinrich: Manual de retôrica literaria. Fundamentos para una
ciencia de la literatura, trad, de José Pérez Riesco. Madrid: Gredos,
1966-1969, 3 vols.

Ledo, Jorge: «The Medical Poetics of Wonder in the Renaissance:

Fracastoro and Surroundings», en prensa.
Le Coat, Gérard: The Rhetoric of the Arts, 1500-1650. Frankfurt am

Main/ Bern: Peter Lang, 1975.

Mack, Peter: «Early Modern Ideas of Imagination. The Rhetorical Tra¬

dition», en: Nauta, Lodi/ Pätzold, Detlev (eds.): Imagination in the

Later Middle Ages and Early Modern Times. Leuven/ Paris/ Dudley,
MA: Peeters Press, 2004, pp. 59-76.

McKeon, Richard: «Poetry and Philosophy in the Twelfth Century: The
Renaissance of Rhetoric», en: Backman, Mark (ed.): Rhetoric. Essays

131



Jorge Ledo

in Invention and Discovery. Woodbridge, CT: Ox Bow Press, [1946]

1987, pp. 167-193.

McLellan, Dugald: «Spreading the Word: Antonio Mancinelli, the Prin¬

ting Press, and the Teaching of the Studio humanitatis», en: Feros

Ruys, Juanita/ Ward, John O./ Heyworth, Melanie (eds.): The

Classics in the Medieval and Renaissance Classroom. The Role of Ancient
Texts in the Arts Curriculum as Revealed by Surviving Manuscripts and

Early Printed Books. Turnhout: Brepols, 2013, pp. 287-308.

Naklâdalovâ, Iveta: La lectura docta en la primera edad moderna (1450-

1650). Madrid: Abada, 2013.

O'Malley, John W.: Trent. What Happened at the Council. Cambridge,
MA/ London: The Belknap Press of Harvard University Press,

2013.

Pozzi, Giovanni: La parola dipinta. Milano: Adelphi, 2013, 4" ed.

Puliafito, Anna Laura: «Francesco Patrizi tra rivelazione e retorica per-
fetta», en: Lachin, Giosuè/ Brugnolo, Furio (eds.): Obscuritas. Retorica

e poetica dell'oscuro. Atti del XXIX Convegno Interuniversitario di

Bressanone (12-15 luglio 2001). Trento: Dipartimento di Scienze Filo-

logiche e Storiche, 2004, pp. 255-70.

Rico, Francisco: Nebrija freute a los bdrbaros. El canon de gramdticos en las

polémicas del humanismo. Salamanca: Universidad de Salamanca,
1978.

— «Un penacho de penas. De algunas invenciones de letras y Caba¬

lleros», en: Textos y contextos. Estudios sobre la poesi'a espanola del siglo

XV. Barcelona: Crftica, 1990, pp. 189-216.

Rigolot, François: «The Rhetoric of Presence: Art, Literature, and Illu¬

sion», en: Norton, Glyn P. (ed.): The Cambridge History ofRenaissance

Criticism. III. The Renaissance. Cambridge, MA/ New York:
Cambridge University Press, 1999, pp. 161-175.

Roses Lozano, Joaqufn: Una poética de la oscuridad. La recepciôn crttica de

las Soledades en el siglo XVII. London/ Madrid: Tamesis, 1994.

Sanchez Laflla, Luis: Nueva idea de la tragedia antigua. 1. Estudio. Kassel:

Edition Reichenberger, 2003.

Sellin, Paul R.: «Sources of Julius Caesar Scaliger's Poetices libri septem

as a Guide to Renaissance Poetics», en: Cubelier de Beynac, Jean/

Magnien, Michel (eds.): Acta Scaligeriana. Actes du Colloque
International organisé pour le cinquième centenaire de la naissance de Jules-

César Scaliger (Agen, 14-16 septembre 1984). Agen: Société Académique

d'Agen, 1986 pp. 75-84.

132



La eslélica renacenlista de la oscuridad: ctialro momentos

Schwartz Lerner, Lia: «Oscuridad y dificultad poéticas: un topos retöri-
co en las Cartas filolôgicas de Cascales», e-Spania. Revue Électronique
d'Etudes Hispaniques Médiévales et Modernes, 18 (2014), e-spania.
revues.org/23639.

Schmitt, Charles B.: «Aristotle as a Cuttlefish: The Origin and Develop¬
ment of a Renaissance Image», Studies in the Renaissance, XII (1965),

pp. 60-72.

— Gianfrancesco Pico Delia Mirandola (1469-1533) and His Critique of
Aristotle. The Hague: Martinus Nijhoff, 1967.

Sullivan, Mark W.: Apideian Logic. The Nature, Sources, and Influence of
Apuleius's Peri Hermeneias. Amsterdam: North Holland, 1967.

Toffanin, Giuseppe: La fine dell'Umanesimo. Milano/ Torino/ Roma:

Fratelli Bocca Editori, 1920.

Tubau, Xavier: Lope de Vega y las polémicas literarias de su época: Pedro

Torres Rainila y Diego de Colmenares. Tesis defendida en el Departa-
ment de Filologia Espanyola i Teoria de la Literatura, dir. Alberto
Blecua, Universität Autônoma de Barcelona, 2008.

Ullman, Berthold L.: The Humanism of Coluccio Salutati. Padova: Ante-

nore, 1963.

Van Eck, Caroline: Classical Rhetoric and the Visual Arts in Early Modern

Europe. Cambridge/ New York: Cambridge University Press, 2007.

Vasoli, Cesare: «Ludovico Castelvetro e la fortuna cinquecentesca della
Poetica di Aristotele», en: Firpo, Massimo/ Mongini, Guido (eds.):
Ludovico Castelvetro: letterati e grammatici nella crisi religiosa del

Cinquecento. Atti della XIII Giornata Luigi Firpo, Torino, 21-22 settembre

2006. Firenze: Leo S. Olschki, 2008, pp. 1-24.

Vickers, Brian: Storia della retorica [In Defence ofRhetoric!, trad, de Rocco

Coronato. Bologna: II Mulino, [1988] 1994.

Vilanova, Antonio: «Preceptistas espanoles de los siglos XVI y XVII»,
en: Di'az-Plaja, Guillermo (dir.): Historia general de las literaturas

hispünicas. III. Renacimiento y Barroco. Barcelona: Vergara, 1962, pp.
565-692.

Vuilleumier Laurens, Florence: La raison des figures symboliques à la

Renaissance et a l'âge classique. Études sur les fondements philosophiques,

théologiques et rhétoriques de l'image. Genève: Droz, 2000

Weinberg, Bernard: A History of Literary Criticism in the Italian Re¬

naissance. Chicago, 1L: The University of Chicago Press, 1961, 2

vols.

133



Jorge Ledo

Weiss, Julian: The Poet's Art. Literary Theory in Castile c. 1400-60. Ox¬

ford: The Society for the Study of Mediaeval Languages and Literature,

1990.

White, Paul: jodocus Badius Ascensius. Commentary, Commerce and Print
in the Renaissance. Oxford: Oxford University Press/ The British

Academy, 2013.

Whitman, Jon: «Twelfth-century Allegory: Philosophy and Imagina¬
tion», en: Copeland, Rita/ Struck, Peter T. (eds.): The Cambridge

Companion to Allegory. Cambridge/ New York: Cambridge University

Press, 2010, pp. 101-115.

Wind, Edgar: La elocuencia de los simbolos. Estudios sobre arte humanista,

ed. de Jaynie Anderson, trad, de Luis Millân. Madrid: Alianza,
1993.

— Misterios paganos del Renacimiento, trad, de Javier Sanchez Garcfa-

Gutiérrez. Madrid: Alianza, 1998.

Woodhouse, Christopher Montague: George Gemistos Plethon. The Last

of the Hellenes. Oxford/ New York: Clarendon Press, 1986.

Zambon, Francesco: «Trobar clus e oscurità delle Scritture», en: Lachin,

Giosuè/ Brugnolo, Furio (eds.): Obscuritas. Retorica e poetica dell'

oscuro. Atti del XXIX Convegno Interuniversitario di Bressanone (12-15

Iuglio 2001). Trento: Dipartimento di Scienze Filologiche e Storiche,

2004, pp. 91-102.

Ziolkowski, Jan M.: «Theories of Obscurity in the Latin Tradition»,
Mediaevalia, XIX (1996), pp. 101-170.

134


	La estética renacentista de la oscuridad : cuatro momentos

