Zeitschrift: Boletin hispanico helvético : historia, teoria(s), practicas culturales
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: - (2013)

Heft: 21

Artikel: Voces sobre China en el siglo XVII a través de Domingo Fernandez de
Navarrete

Autor: Busquets Alemany, Anna

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047234

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Voces sobre China en el siglo XVII a través de
Domingo Fernandez de Navarrete

Anna Busquets Alemany Universitat Oberta de Catalunya

1. EL MISIONERO Y LOS TRATADOS

En 1676 se publica en Madrid la obra titulada Tratados histo-
ricos, politicos, éticos y religiosos de la monarquia de China en la que,
a través de siete tratados, el dominico Domingo Ferndndez de
Navarrete describe diversos aspectos relativos al imperio chino.
Este vallisoletano, nacido en Pefiafiel (1618-1686)’, en la actual

© Boletin H ispdnico Helvético, volumen 21 (primavera 2013): 99-129.

! La biografia de Navarrete puede trazarse a partir de fuentes documentales
diversas que, en funcién de su tipologia, cabe agrupar en tres grupos. En primer
lugar, el conjunto de escritos del propio Navarrete, entre los cuales destacan los
Tratados (1676) y las Controversias antiguas y modernas entre los misionarios de la
Gran China (1679). En segundo lugar, la historiograffa misional dominicana
—de especial relevancia son la Historia de la Provincia del Santo Rosario (1742) de
Vicente de Salazar, O. P. y la obra de los PP. Ferrando-Fonseca, O. P. Historia de
los dominicos en Filipinas y sus misiones en China, Formosa, Tonkin y Japén (1870-
1872)—, asi como los compendios biogréficos que existen de los dominicos —el
trabajo realizado por los PP. Quetif-Echard, Scriptores Ordinis Praedicatorum
(1719) o la Reseiia biogrdfica de los religiosos de la provincia del Santisimo Rosario de
las Filipinas desde su fundacién hasta nuestros dins (1891) de Ocio y Viana. En tercer
lugar, estudios historiograficos modernos, entre los que destaca la biografia tra-
zada por el también dominico José Maria Gonzdlez en su Historia de las misiones
dominicanas de China (1964) o la biografia que James S. Cummins hizo en el
estudio introductorio de la traduccién parcial del sexto tratado, The Travels and
Controversies of Friar Domingo Navarrete (1962). Tal como sefiala Cummins, pocos
personajes han tenido tantos enemigos literatos como biégrafos que han inven-
tado parte de su vida como Domingo Ferndndez de Navarrete. Asi, algunos
aspectos de su vida, tales como la fecha de su nacimiento, de su muerte o inclu-
so el nombre, han variado sustancialmente entre los diferentes autores. V.
Cummins, James S.: The Travels and Controversies of Friar Domingo Navarrete,
1618-1686. Cambridge: Hakluyt Society, 2 vols., 1962, p. xix.



Anna Busquets Alemany

provincia de Valladolid, entré en la orden de los dominicos
siendo joven, en 1634, e inicié alli sus estudios de teologia y
filosoffa. Cuando auin no habia cumplido los treinta, y "movido
de la opinion cierta y corriente de la rigida y exactisima obser-
vancia regular de nuestra Provincia de el Santo Rosario de
Philipinas', se ofrecié voluntario para la misién que los domi-
nicos tenian en las Filipinas, de manera que determiné "dexar
parientes, patria y amigos y emprender un viaje tan prolongado
y dos navegaciones tan dilatadas, como ay de Espana hasta los
principios de la Asia™. Tras un viaje largo y no exento de per-
cances —incluida una demora de mds de un afio en México
dado que no llegaba el galeén de Manila—, consiguié llegar a
Manila en 1648, que entonces estaba bajo la orden del goberna-
dor don Diego Fajardo Chacén®.

Ya en las Filipinas, Navarrete fue asignado a la provincia de
Manila, donde rdpidamente aprendié la lengua tagala de mane-
ra que "a los cinco meses, todos confessavamos y predicavamos,
y en un afio muy faciles en ambas cosas, y en tratar con los In-
dios en sus negocios™. A los dos afios de su llegada, su mala sa-
lud hizo que, aconsejado por los médicos, decidiera regresar a
Europa. Partia de Manila en 1657. No obstante, tras sufrir todo
tipo de peligros y penalidades en el viaje, tal como él mismo
explica "cansado del mar, y desviado de todo para venirme a
Europa, determineé passar con los Portugueses a Macao, y entrar
de alli en China, donde estaban los de mi Orden, a ayudarlos y
acabar con ellos mi vida"’. En esta ocasién, una vez mds, el viaje
tampoco fue facil y tras superar varias adversidades, finalmente
lleg6 a la provincia china de Fujian, al sur del pais, donde los
dominicos tenfan algunas misiones. Durante los dos afios que
estuvo en esta provincia se dedicé a la conversién de algunos
letrados y personas nobles, a la vez que se ejercitd, segun su
testimonio, en tres lenguas’. Tras estos dos afios iniciales en

? Tratado 6, cap. L fol. 294, 12. Se ha trabajado con la versién microfichada
de la edicién de 1676 en el seno de la coleccién Western Books on China Published
up to 1850.

3 Ibid. Aunque de manera breve y escueta, en estas palabras quedan recogi-
das algunas de las dificultades que podian derivarse de un viaje que debia reali-
zarse en dos tramos con una parada obligada en el Nuevo Mundo.

* Fue gobernador de las islas Filipinas entre 1644 y 1653. Sucedi6 en el cargo
a Sebastidn Hurtado Corcuera —que lo fue entre 1635 y 1644—, y fue seguido
por Don Sabiniano Manrique de Lara, que goberné entre 1653 y 1663.

> Tratado 6, cap. IIII, fol. 306, 5.

¢ Tratado 6, cap. VIII, fol. 334, 10.

7 Controversias, "Satisfaccién a un memorial apologético”, al Reparo trece.
Aunque no las especifica, las tres lenguas bien podrian ser el chino mandarin, el
dialecto de Fu’an y el cantonés. Se ha trabajado con la versién de esta obra que
se conserva en la Biblioteca Nacional de Madrid, Seccién Raros /2012, BNM.

100



Voces sobre China en el siglo XVII

Fujian, sus superiores le ordenaron subir a la provincia de
Zhejiang, donde combind su tarea evangelizadora con la redac-
cién de algunos libros®.

Pero en 1664, la situacién cambié por completo. A raiz del
denominado "Caso del Calendario" (Li yu), iniciado por Yang
Guangxian’, apareci6 un edicto de persecucién contra misione-
ros y cristianos que sorprendié a los dominicos en sus respecti-
vas misiones'’. Como consecuencia de la persecucién, se cerra-
ron todas las iglesias cristianas, el cristianismo fue prohibido y
los misioneros fueron castigados a cautiverio en Cantén, desde
1666 hasta 1671, momento en el que se permiti6 a los que toda-
via quedaban en aquel pais regresar a sus misiones.

Durante su obligada estancia en Cant6én, Navarrete se dedi-
c6 a estudiar cuestiones relacionadas con el pensamiento y ritos
chinos, y debati6é extensamente con otros misioneros acerca de
las aproximaciones que las 6rdenes religiosas habian hecho a la
conversién de los chinos, y muy en concreto, acerca de la consi-
deracién que habian recibido los ritos chinos. Para unos, con la
mayoria de los jesuitas al frente, los chinos convertidos al cris-
tianismo podian seguir practicando los tradicionales ritos con-
fucianos dado que éstos eran considerados fundamentalmente
civiles mds que religiosos y que su funcién era reforzar los vin-

® Para un estudio detallado de la produccién bibliogréfica de este dominico
véase Cummins, 1962, op. cit.; Gonzédlez, José Maria (O.P.): Historia de las misio-
nes dominicanas de China. Madrid: Imprenta Juan Bravo, tomo V: Bibliograffas,
1967; Sim6n Diaz, José M.: Dominicos de los siglos XV1 y XVII: Escritos localizados.
Madrid: Universidad Pontificia de Salamanca, 1977; y Ming, Julia Sun Su: El
padre Domingo Ferndndez de Navarrete y el problema de los ritos chinos. Tesis docto-
ral, Universidad Complutense de Madrid, 1981.

’ Yang Guangxian (1597-1669) redact6 un extenso memorial en el que com-
binaba blasfemias contra la religién cristiana con acusaciones directas contra los
misioneros y, en especial, contra el padre Adam Schall, que habia conseguido
una buena posicién en la corte gracias a su amistad con el ya difunto emperador
Shunzhi (fallecido en 1661). En realidad, el "Caso del Calendario" debe enten-
derse como el resultado de un conjunto de factores: la rivalidad personal entre
los jesuitas, las tensiones entre las facciones de la corte pro- y anti-cristianas, y
el hecho de que Schall rechazara la astronomia musulmana, aspecto que desa-
grad6 a Yang Guangxian, puesto que él mismo era musulmdan. Para més deta-
lles sobre este asunto véase Standaert, Nicholas (ed.): Handbook of Christianity in
China. Volume One: 635-1800. Leiden: Brill, 2001, pp. 13-515; Hummel, Arthur
W. (ed.): Emminent Chinese of the Ch’ing Period, 1644-1912. Washington: The
Library of Congress, 2 vols., 1943-1944, pp. 89-892; y Needham, Joseph: Science
and Civilization in China. Vol. I-1Il. Cambridge: Cambridge University Press,
1980-1995, p. 49.

1" Sobre el cambio de actitud de los chinos con el cristianismo, véase espe-
cialmente el capitulo «De la sympathie a I'hostilité», en: Gernet, Jacques: Chine
et Christianisme, action et réaction. Paris: Gallimard, 1982, pp. 25-89.

101



Anna Busquets Alemany

culos familiares de generacién en generacién''. Para otros, do-
minicos y franciscanos, a los que cabria unir unos pocos jesui-
tas, estos ritos eran religiosos y, por lo tanto, su préctica era in-
compatible con la conversién al cristianismo'. Las desavenen-
cias eran tan grandes que los misioneros decidieron tratarlas en
la denominada conferencia de Cantén —que se inicié a mediados
de diciembre de 1667 y se alargé hasta finales de enero de
1668—, en la que todos los misioneros atrapados alli acordaron
plantear sus opiniones para luego valorarlas conjuntamente y
aceptar lo que la mayoria decidiera’. Navarrete sefiala en sus
escritos la franca desventaja en la que se encontraba: de los die-
cinueve misioneros alli recluidos, tan s6lo cuatro —uno de ellos
franciscano—, eran de su misma opinidn.

Cansado y preocupado por la situacion —agravada por el
decreto imperial de octubre de 1669, que prohibia a los misio-
neros desterrados su regreso al interior de China—, y dado que
el jesuita Intorcetta habia partido hacia Roma con algunos pun-
tos sobre la predicacién de la religién cristiana en China que se
habian decidido y con los que Navarrete y otros misioneros no
estaban dispuestos a acomodarse, a pesar de no tener el permi-
so requerido para ello, el dominico abandond el imperio chino,
para dirigirse a Manila o Roma con el fin de poder tratar direc-
tamente las cuestiones relativas a los métodos de evangeliza-
cion seguidos por algunos jesuitas en aquel imperio™,

" Richmond, Robert Ellis: They Need Nothing: Hispanic Asian Encounters of the
Colonial Period. Toronto: University of Toronto Press, 2012, pp. 8-69.

2 Es importante remarcar el hecho de que entre los jesuitas coexistfan
posturas muy diferentes acerca de la idoneidad del modelo de evangelizacién
iniciado por Mateo Ricci, asi como también acerca de la interpretacién tultima
que hacfan de los ritos. Para intentar acabar con esta falta de unanimidad, los
jesuitas celebraron un sinfin de reuniones aunque sin éxito final. Para mds deta-
lles véase Cummins, James S.: A Question of Rites. Friar Domingo Navarrete and
the Jesuits in China. Aldershot: Scholar Press, 1983; y Cummins, James S.: Jesuit
and Friar in the Spanish Expansion to the East. London: Variorum Reprints, 1986,

p- 7-60.

BP o Dos fueron los puntos centrales del debate. En primer lugar, la decisién
acerca de si los ritos chinos eran précticas civiles o religiosas y, en segundo lu-
gar, el nombre que debfa usarse para hacer referencia a Dios. Mungello, David
E.: Curious Land: Jesuit Accomodation and the Origins of Sinology. Stuttgart: Franz
Steiner Verlag, 1985; y Mungello, David E.: The Chinese Rites Controversy. Its
History and Meaning. Monumenta Serica Monograph Series XXXIIL. Nettetal:
Steyler Verlag, 1994, pp. 4 y ss.

' Esta decision fue duramente criticada por los jesuitas, quienes le acusaron
de ponerles en grave peligro dado que Navarrete no habia solicitado el permiso
requerido para abandonar el imperio chino. Para un estudio detallado acerca
del perfodo en el que los misioneros estuvieron recluidos en Cantén véase
Cummins, 1962, op. cit., apéndice I, pp. 413-424.

102



Voces sobre China en el siglo XVII

Navarrete sali6 de Cantén en 1669 y tardé dos afios hasta
llegar a Europa. En su viaje, y especialmente durante su paso
por Roma, tuvo conocimiento de las noticias que los miembros
de la Comparifa de Jestis habian elevado a la Sagrada Congre-
gacion acerca del estado de las misiones en China y muy en
concreto, acerca de los métodos de evangelizacion utilizados
por las 6rdenes mendicantes. Navarrete, en total desacuerdo
con algunas de las noticias que los jesuitas habian hecho circu-
lar, y consciente de que para que se entendiera su posicién acer-
ca de la situacién de la religion cristiana en el mundo chino
debia dar una visién de China lo mds panordmica posible, ide6
una serie en tres tomos" que deberian haber visto la luz de
manera progresiva si no hubiera sido porque el Tribunal de la
Santa Inquisicién se interpuso de por medio. Los dos primeros
fueron escritos y de ellos se han conservado diferentes ejempla-
res; del tercero, en cambio, a pesar de las referencias que Nava-
rrete hace en sus otros escritos, no se ha conservado ningin
ejemplar.

El primer tomo fueron los Tratados —impresos y publica-
dos—, el segundo las Controversias —impresos casi en su totali-
dad pero no publicados— y el tercero —escrito aunque no im-
preso ni publicado, y del que no se ha conservado ningtin ejem-
plar— de haber visto la luz se habria titulado Todas las industrias
espirituales y divinas de que se han ayudado los Religiosos de la
Compariia en la conversion de China'®. Los Tratados, pues, fueron

15 Segun el padre Rob Streit, en realidad existié un cuarto tomo cuyo titulo
es «Explicadas las verdades catélicas, impugné los errores mds comunes de los
chinos». Para més detalles véase Streit, Rob: Bibliotheca Missionum. Americanische
Missionsliteratur 1700-1909. Miinster: Aachen, 1916-, p. 863.

16 De este tomo, José Toribio Medina sefiala que su existencia consta de los
preliminares del segundo y que el autor lo tenia ya preparado para la prensa,
aunque nunca llegé a publicarse. Si bien en las Controversias en varias ocasiones
Navarrete promete al lector el tomo tercero, no se sabe qué sucedié con el
manuscrito de este tercer volumen. No obstante, José M* Gonzdlez, basdndose
en unos datos que fueron enviados a Roma, sefiala que el tomo III, aunque
nunca salié a la luz, llevaba por titulo Todas las industrias espirituales y divinas que
se han ayudado los Religiosos de la Compaiiia en la conversion de Chinos, y afiade que
en el Archivo Provincial del Convento de Santo Domingo de Manila existen
ejemplares. De acuerdo con los datos que le fueron remitidos desde Manila,
Gonziélez ofrece al lector el contenido de dicho tomo. Durante mi trabajo de
investigacién en el archivo de Avila no ha sido posible identificar este volumen.
Para mayores detalles sobre este asunto, véase: Medina, José Toribio: Bibliografia
Espariola de las islas Filipinas (1523-1810). Santiago de Chile: Imprenta Cervantes,
1898, p. 48; Quétif-Echard (PP.): Scriptores ordinis Praedicatorum recensiti, notisque
historicis et criticis illustrati [...] Lutetiae Parisiorum [Paris]: apud ]J-B-Christo-
phorum Ballard et Nicolaum Simart: 1719-1721, p. 23; e Historia de las misiones
dominicanas de China. Madrid: Imprenta Juan Bravo, tomo V: Bibliografias, 1967,

p.l.
103



Anna Busquets Alemany

concebidos como la primera parte necesaria para entender lue-
go las cuestiones sobre religiosidad planteadas en el segundo
tomo que, como indica claramente el titulo, recogfa las contro-
versias sobre la evangelizacién y la religién cristiana en China.

Los Tratados estan compuestos por siete tratados que, a
modo de libros independientes, a su vez estdn formados por
capitulos que internamente estdn organizados con ntiimeros. En
los dos primeros tratados (fols. 1-128) el dominico describe la
civilizacién china, con especial atencion a su historia y sus cos-
tumbres. En el tercero (fols. 129-172), incluye una traduccién
comentada de varias sentencias confucianas. En el cuarto (fols.
173-245), Navarrete incorpora la traduccién del libro chino
Mingxin Baojian. En el siguiente (fols. 245-289), Navarrete reali-
za la traduccién anotada de un tratado escrito por el jesuita
Longobardo. En el sexto, el contenido puede agruparse en dos
partes. En la primera, a modo de autobiografia, Navarrete resu-
me sus periplos por Asia y, en la segunda, incorpora noticias
acerca de la invasién de los manchtes en China, sobre la figura
de Zheng Chenggong (denominado Koxinga en las fuentes
europeas), incorpora algunas notas sobre la obra Descripcion de
las Filipinas del padre Letona, proporciona una revisién critica
de la obra del jesuita Colin, Historia de los Jesuitas en las Filipinas
y también una aproximacién critica de la obra del jesuita Mar-
tino Martini, De bello tartarico historia. En el séptimo y tultimo
tratado, el dominico hace una recopilacién de los decretos y
proposiciones calificados en Roma por Orden de la Sagrada
Congregacion del Santo Oficio, y de manera intercalada todavia
introduce unos tltimos apuntes descriptivos sobre China.

Atendiendo al tipo de informaciones, los siete tratados pue-
den clasificarse en dos grandes grupos. Por un lado, aquellos en
los que Navarrete introduce sus propias informaciones sobre
China que, como se verd, son contrastadas y/o completadas con
las noticias aportadas por un amplio abanico de fuentes que el
dominico conoce y maneja. Este es el caso de los tratados pri-
mero, segundo y sexto. Por otro lado, los tratados que repro-
ducen, comentan y/o traducen textos de otros, como ocurre en
el tercero, cuarto, quinto, parte del sexto y el séptimo.

2. LAS FUENTES SOBRE CHINA CITADAS EN LOS TRATADOS

Para elaborar las noticias descriptivas sobre China, Nava-
rrete se sirve de un abanico de fuentes testimoniales y textuales

104



Voces sobre China en el siglo XVII

que reconoce haber utilizado y que de manera bastante siste-
matica cita en su texto".

2. 1. TESTIMONIOS PERSONALES: PERCEPCIONES PROPIAS E INFOR-
MANTES ORALES

Una de las principales fuentes de informacién de los Trata-
dos procede de la propia experiencia que el misionero tuvo en
China durante los mds de diez afios que pasé en aquel imperio,
y también de las diferentes situaciones en las que se vio involu-
crado. El trabajo que realizé en las misiones que los dominicos
tenian en el sur de China le permitié6 empaparse de las formas
de vida y costumbres propias de los campesinos y gente humil-
de, de las que en su relato da buena cuenta. Asimismo, la perse-
cucién anticristiana que se desat6é en aquella época en China,
referida en el apartado anterior, y que primero le obligé a acu-
dir a Pekin y posteriormente a permanecer recluido en Cantén,
le puso en contacto con una realidad bien distinta. El trayecto
hacia el norte, asi como el de regreso hacia el destierro al que
fueron condenados los misioneros, resultaron ser de extrema
riqueza para Navarrete y de ambos trayectos ofrece una canti-
dad importante de detalles. De hecho, la exigencia imperial de
presentarse en Pekin permitié al dominico entrar en contacto
con la realidad norte del pafs que, de otra manera, es muy posi-
ble que nunca hubiera conocido puesto que las dreas de predi-
cacion de los dominicos estaban concentradas en las provincias
de la costa sur de China. Seguramente por este motivo, Nava-
rrete introduce en su relato todos los aspectos que percibi6
durante el trayecto hacia la capital: pueblos, medios de trans-
porte, lugares en los que se hospedaron, comida que les fueron
ofreciendo, etc. Pero ademds de esta otra realidad geogréfica,
también pudo familiarizarse con otras realidades bien distintas
como son la vinculada al funcionamiento imperial y al sistema

7 Los primeros resultados de la investigacién sobre las fuentes sobre China
utilizadas por Navarrete en sus Tratados pueden consultarse en Busquets, Anna:
«China en la Espafa del siglo XVI: la elaboracién de los Tratados de Domingo
Ferndndez de Navarrete», en: Antén Burgos, Francisco Javier/ Ramos Alonso,
Luis Oscar (eds.): Traspasando fronteras: el reto de Asia y el Pacifico. Valladolid:
Asociacién Espanola de Estudios del Pacifico y Universidad deValladolid, 2002,
pp. 7-97. Fueron ampliados en Busquets, Anna: «China in Spain in the 17th
Century: The Sources of the Tratados historicos, politicos, ethicos y religiosos de la
monarchia de China (1676) of Domingo Ferndndez de Navarrete», Asian and
African Studies. Special Issue: Selected Papers from the XVIth EACS Conference in
Ljubljana, X1, 1-2 (2006,) pp. 31-39, y Busquets, Anna: Los Tratados histéricos,
politicos, éticos y religiosos de la monarquia de China (1676) de Domingo Ferndndez de
Navarrete: el texto y sus fuentes. Barcelona: Universitat Pompeu Fabra, 2008.

105



Anna Busquets Alemany

punitivo chino. Navarrete pudo constatar la articulacién terri-
torial que el gobierno imperial tenia de las principales arterias
de comunicacién del pafs, pudo comprobar también la impor-
tante presencia de funcionarios de muy distinto rango encarga-
dos de todos los asuntos politicos del pais y conocer en primera
persona el mundo de las prisiones. Sin duda, la reclusién en
Cantén le puso en contacto con la cara mds amarga de su estan-
cia en China aunque, en realidad, su experiencia en la cdrcel no
resulté ser, en absoluto, tan negativa como a priori él mismo
habria podido imaginar. Por un lado, en repetidas ocasiones in-
siste en el hecho de que fue tratado con absoluta benevolencia;
por el otro, los afios que pasé en cautiverio propiciaron que pu-
diera tener largas conversaciones y debates con los otros misio-
neros también recluidos alli, tanto sobre algunas cuestiones
generales acerca del pafs como también de algunas cuestiones
mucho mds especificas acerca de la religiosidad china y la evan-
gelizacién cristiana del pais. Parte del contenido de estas char-
las fue incorporada en los Tratados y las Controversias.

A lo largo de los Tratados, de forma reiterada y constante el
dominico comunica al lector que la informacién sobre China
que incorpora en su relato procede de su experiencia en aquel
pafs. Por ello, expresiones del tipo "vi yo", "he visto", "estuve
vezes alli" o "vismoslas en" son constantes. La aparicion reite-
rada de este tipo de férmulas puede entenderse considerando
varios argumentos. En primer lugar, por el hecho de que una
parte importante de la narracién es en realidad una autobio-
graffa; en segundo lugar, como recurso para enfatizar que las
noticias sobre China que aporta en su obra proceden de su ob-
servacion directa, aspecto en el que insiste desde el escrito diri-
gido "Al pio y curioso lector" que encabeza la obra; y, en tercer
lugar, para dar mayor credibilidad y remarcar la autenticidad
de lo narrado cuando su opinién no coincide con lo que otros
habian escrito previamente. Para ello, la metodologia con la que
utiliza en el relato este tipo de apostillas es variada. En algunas
ocasiones, en una misma frase hace uso de hasta tres verbos,
todos en primera persona, que describen acciones que implican
que él ha sido testigo ocular de aquello que nos estd narrando y
que asf lo ha visto en méds de una ocasién'®. En algunas otras,
trae a colacién la referencia de algin otro autor que previa-
mente ha tratado el mismo asunto para reforzar lo vivido por

18 "Por aver estado en ella, y miradola con alguna atencion, escrivire algo de
lo que vi", Tratado 1, cap. VII, fol. 15, 4. "Aun en los nifios de la escuela se ve, y
nota la mesma modestia y gravedad. Vezes vi y pondere esto con no poca
admiracién mia". Tratado 2, cap. |, fol. 53, 2.

106



Voces sobre China en el siglo XVII

é1"”. Y finalmente, en las que a su juicio pudieran parecer més
inverosimiles —como sucede por ejemplo en la descripcién que
hace de las cortesias que se tienen en las cédrceles chinas—, enfa-
tiza la autenticidad de las noticias adelantdndose al pensamien-
to del lector y certificindole que, a pesar de que es consciente
de la sorpresa o recelo que causard aquello que estd descri-
biendo, todo se rige por la veracidad®.

Otra de las fuentes de los Tratados son los testimonios orales
procedentes tanto de los misioneros con los que comparti6 ta-
reas de evangelizacién en China, como también de los chinos
conversos al cristianismo como también de aquellos con los que
tuvo contacto durante su estancia en Manila, bien porque acu-
dian a las islas para comerciar o porque vivian en el paridn. En
ambos casos, es necesario diferenciar entre los informantes
"anénimos" —que aparecen referidos en el texto con férmulas
del tipo "of dezir", "dizen" o "me dixeron"— y la informacién
procedente de sus numerosas charlas con otros misioneros
occidentales® o chinos®.

¥ "Tiene el Emperador para servicio suyo, y de su Corte, nueve mil
novecientos y noventa y nueve barcos grandes, como todos los Misioneros
reparamos, en que el numero no llegava a diez mil, faltando uno solo". Tratado
1, cazgy. IX, fol. 23, 1.

"Un dia entramos en un calabogo, que era harto trabajoso, tenia afuera un
patio grande, y en medio un Templo semejante al de la carcel pequefia; todos
los que estaban alli tenian prisiones, y muy mala color, por ser lugar muy
humedo [...] Tambien notamos con atencion, la cortesia, gravedad y buena
urbanidad, con que se tratavan entre si aquellos hombres, y la que usavan con
nosotros. Es cosa increible esto para los de aca". Tratado 1, cap. VII, fol. 16, 7.

2! Entre los misioneros que Navarrete cita de manera repetida destacan el
portugués Manuel Jorge (1621-1677), el francés Jean Valat (1659-1696), el portu-
gués Felicien Pacheco (1622-1687), el portugués Adrian Greslon (1656-1695), el
italiano Francesco Brancati (1607-1671), Michel Trigault (1602-1667) o el portu-
gués Antonio de Gouvea (1592-1677).

2 Este es el caso de los cristianos chinos llamados Clemente, Juan Li y Juan
Mieu. No ha sido posible hallar més datos de estos cristianos en ninguno de los
escritos de Navarrete, ni tampoco en las historias misionales de la orden domi-
nicana. En cambio, muy distinto es el caso de otro chino cristiano al que hace
referencia, Gregorio Lépez Lo, del que disponemos de abundantes noticias bio-
gréficas puesto que fue nombrado, a instancias del propio Navarrete, Obispo de
China. A pesar de la inicial renuncia del P. Lo, el Papa Inocencio XI no la acept6
y con fecha de 12 de octubre de 1679 confimé al padre Lo su nombramiento
como Obispo, obligdndole a aceptar el obispado. Finalmente, en 1685, después
de numerosos problemas debidos a la oposicién que algunos misioneros en Fili-
pinas y vicarios hacfan de su nombramiento, fue nombrado como Obispo de
China en Nankin. Murié a los cinco afios de haber accedido al cargo, en 1690.
Para una biografia completa y detallada de este religioso dominico chino, véase
Gonzilez (1946).

107



Anna Busquets Alemany
2.2. TEXTOS CHINOS

El abanico de fuentes chinas que Navarrete utiliza para la
elaboracién de sus Tratados es amplio y en él tienen cabida
textos tan variados como algunos de los cldsicos confucianos,
obras con estampas impresas, memoriales, historias chinas,
diccionarios, libros sobre la lengua china y algin mapa. Las
referencias a estas fuentes son abundantes y, en la mayoria de
los casos, las indicaciones dadas por el dominico permiten iden-
tificar claramente el libro chino al que hace referencia e incluso
en alguna ocasién menciona el titulo.

Los CUATRO LIBROS Y LOS CINCO CLASICOS

El manejo y conocimiento que Navarrete tenia de los Cuatro
Libros queda manifiesto en el tercero de los tratados, dedicado a
la moral de los chinos y a su maestro Confucio; en los tres pri-
meros capitulos de los once que conforman este tratado, Nava-
rrete incorpora un buen nimero de sentencias traducidas y
comentadas que proceden de los Cuatro Libros. En los tres pri-
meros capitulos del tratado, pues, es posible encontrar senten-
cias procedentes tanto del Lunyu, como del Libro de Mencio, de
la Gran Ensefianza y del Justo Medio. En cambio, a partir del capi-
tulo cuarto y hasta el octavo, Navarrete se centra en traducir y
comentar dnicamente las sentencias extraidas del Lunyu (refe-
rido como "Lun Iu") de Confucio. En los capitulos restantes, con
excepcion del tltimo en que aborda cuestiones relacionadas con
los caracteres chinos, Navarrete de nuevo introduce traduccio-
nes que proceden del Shujing (Cldsico de los Documentos) y del
Shijing (Cldsico de la Poesia), dos de los Cinco Cldsicos que Nava-
rrete menciona explicitamente.

A la vez que traduce, Navarrete incorpora comentarios y
explicaciones propias para que el lector pueda interpretar de
manera f4cil aquello que estéd leyendo. Por ello, intenta estable-
cer similitudes entre las méximas chinas y los principales aspec-
tos de la doctrina cristiana. El resultado de la traduccién pone
de manifiesto la perfecta comprensiéon que el dominico tiene del

108



Voces sobre China en el siglo XVII

texto original chino™. Como ejemplo, pueden compararse las si-
guientes traducciones al castellano®:

M. El Rey, que con virtud, y justicia gobierna a su Reyno, és como la
Estrella del Norte, que estando fixa, es el blanco de las demas. Tratado
3, cap. 1V, fol. 43, 24.

II, I. Confucio dijo: "El que gobierna con la virtud es comparable a la
Estrella Polar, que permanece en su lugar mientras la masa de los cuer-
pos celestes se vuelve a saludarla”. [Trad. Pérez Arroyo, J.: Confucio,
Mencio, Los Cuatro Libros. Madrid: Alfaguara, 1981, "Las Analectas de
Confucio", 9].

El Lunyu es, sin lugar a dudas, el texto que Navarrete mejor
conoce. Todas las referencias a este clasico son exactas y sin
equivoco alguno, por lo que es posible afirmar que Navarrete
elabor6 esta parte de sus Tratados a partir de una versién com-
pleta de la obra, ya fuera en chino o a partir de alguna de las
traducciones que ya existian. Del Libro de Mencio, Navarrete
traduce y comenta algunas sentencias, especialmente las rela-
cionadas con la piedad filial. El libro de La Gran Ensefianza
aparece citado con el titulo "La gran ciencia, 6 sabiduria" y, en
alguna ocasién, se alude directamente a la doctrina del Dajiao
("Ta Jio"). Y, finalmente, también es posible encontrar algunas
de las sentencias del Justo Medio aunque, en este caso, aparecen
mezcladas con cuestiones relacionadas con la organizacién poli-
tica del imperio y no parece tan claro que Navarrete fuera cons-
ciente de que en realidad pertenecian a un clésico confuciano®.

Parece claro, pues, que Navarrete cotejé estos cuatro cldsicos
y que conoci6 las traducciones que de ellos habia. No ocurre lo
mismo con los Cinco Cldsicos. En realidad, de éstos Navarrete
unicamente incorpora algunas referencias al Shujing (referido
como "Xu King") y una tnica alusién al Shijing (al que se refiere

? Sobre el conocimiento de Navarrete de traducciones previas de estos
textos véase Lundbaek, Knud: «The First Translation from a Confucian Classic
in Europe», China Mission Studies (1550-1800), Bulletin I, 1979, pp. 2-11.

* En 2006, Gabriel Garcia-Noblejas, publicé un escrito acerca de la labor
como traductor de Fray Domingo Ferndndez de Navarrete en el que remarca la
exactitud terminolégica, el castellano delicioso del dominico asi como la capaci-
dad de comprension del texto original por parte de Navarrete. Para mayor
detalle véase Garcia-Noblejas, Gabriel: http://cvc.cervantes.es/obref/china/
fray_domingo.html (consultado 7-1-2013).

» Navarrete hace referencia a la existencia de nueve principios generales
que deben regir el comportamiento de aquellos que gobiernan, aspecto que ha
tomado directamente del texto del Justo Medio.

109



Anna Busquets Alemany

como "el libro de los versos")?. El uso de estos textos no es tan
sistemdtico como ocurre con los Cuatro Libros y su conocimiento
también es mucho menor. Acerca del Shujing, Navarrete tiene
clara la importancia de este libro del que reconoce su antigtie-
dad, hasta el punto de que sefiala que su valia para la civili-
zacién china es la misma que cualquier ley o doctrina escrita®.
Conoce que se trata de un compendio de escritos que hacen re-
ferencia a emperadores antiguos y manifiesta al lector su inten-
cioén de reproducir en su capitulo algunos de estos episodios.

OTRAS FUENTES CHINAS

Mencién aparte merecen las alusiones que Navarrete hace a
otros libros chinos. En primer lugar, tiene conocimiento de un
libro que, segtn él, es un ritual llamado "Kia Li". A lo largo del
tercer tratado hace referencia en diversas ocasiones a este libro
aunque no proporciona ningtn otro dato. Pudiera ser que con
este titulo hiciera referencia al Li Ji o Memorial de los ritos —los
comentarios hechos por Navarrete estdn todos relacionados con
las ceremonias que se debian guardar en el reino de China®®—y
que hubiera transcrito erréneamente su titulo.

Navarrete también hace mencién en repetidas ocasiones a
un libro denominado "Kia Lu". Una primera lectura podria ha-
cer identificar este nombre con el Lunyu dado que cuando re-
fiere el nombre de "Kia Lu" inserta frases y sentencias que pue-
den identificarse como propias del pensamiento confuciano. Sin
embargo, las referencias que posteriormente hace al Lunyu, que
aparece referido como "Lun Iu", demuestran que con tal deno-
minacién Navarrete estaba haciendo referencia a otro aspecto.

Otra obra que Navarrete referencia en sus Tratados es un
libro llamado "Kang Kao"® aunque por las pocas referencias
que da tampoco ha sido posible establecer una identificacién.

A lo largo de los Tratados, Navarrete también hace referencia
a un memorial chino escrito por Yang Guangxian (1597-1669)
—mencionado como "lang Kuang Sien"—, del que indica que
fue impreso en 1659 con el titulo "Pi Sie Lun", que traduce como
Attendite a falsis Prophetis®, y que sin lugar a dudas puede

% Tratado 3, cap. II, fol. 136, 3.

# "Xu King, vale tanto como ley o doctrina escrita”. Tratado 3, cap. IX, fol.
162, 1.

% "Segtin el libro, que es un Ritual, [lamado Kia Li, mandado guardar por
los Emperadores en todo el Imperio; son demasiadas y impertinentes las cere-
monias matrimoniales”. Tratado 2, cap. II, fol. 75, 15.

# Tratado 3, cap. II, fol. 134, 11.

¥ Tratado 6, cap. XV, fol. 354, 1.

110



Voces sobre China en el siglo XVII

identificarse con el libro Pixie lun. De hecho, no sélo conoce de
su existencia sino que incorpora una traduccién de algunas
partes de este memorial que van acompafiadas por comentarios
personales a los distintos fragmentos. Asimismo, indica que
este memorial circulé por la corte y otras partes del imperio y,
por ello, es posible pensar que uno de estos ejemplares hubiera
caido en sus manos o en las de algtin misionero que estaba con
él. Navarrete incluye en sus Tratados los puntos mds importan-
tes y se excusa de no reproducir todo el memorial del que
sefiala "pone otras cosas con notable Retorica y artificio, que
para gente que carece de luz, basta para alucinarles, y moverles
a que lo crean"*. Para realizar su traduccién, Navarrete conté
con la ayuda de cuatro jesuitas y un misionero franciscano®,
aunque no especifica los nombres de estos religiosos.

Navarrete también menciona la existencia de otro pequefio
libro del que sefiala el titulo en chino, Po Te I y que é1 mismo
traduce como "A ley de fiel vasallo". Cummins® identifica el
titulo Po Te I de Navarrete con el panfleto publicado en 1663
por el cristiano Li Zubo, titulado Tianxue chuangai, en el que de-
fendia que los hombres se habian originado en Judea y que una
rama de la familia habia emigrado a China guiada por un lider
que Li establecia que habia sido Fuxi. De la misma manera, de-
fendia que Dios habia sido venerado en la China antigua bajo la
denominacién de Tian o Shangdi y que este culto, conocido
como Tianxue, perdido a partir de la dinastia de los Zhou, habia
sido recuperado por Matteo Ricci (1552-1610) y otros misione-
ros™. Sin embargo, la transcripcién que Navarrete hace del titu-
lo, asi como la referencia al hecho de que existian otros memo-
riales que present6 el mismo Yang Guangxian en los afios suce-
sivos, permite también pensar que con la alusién Po Te I, el
dominico estuviera refiriéndose, en realidad, a la coleccién de
veintidés ensayos, memoriales y prefacios que Yang Guangxian
publicé en 1665 con el titulo Budeyi (No podria hacerse de otra
manera), la mayoria de los cuales eran tratados contra los misio-
neros”. En realidad, el Budeyi contenfa en su interior el Pixie

! Tratado 6, cap. XV, fol. 356, 2.

2 "Quatro Padres de la Compafifa, uno de San Francisco y yo, convenimos
todos en lo que aqui se escribe". Tratado 6, cap. XV, fol. 354, 1.

¥ Cummins, 1962, op. cit., p. 48, n. 1.

3 Para detalles sobre este asunto, véase Hummel, 1943, op. cit., p. 890.

* Para un estudio de los escritos de Yang Guangxian, véase Zurndorfer,
Harriet T.: «"One Adam having driven us out of paradise, another has driven us
out of China". Yang Kuang-Hsien’s Challenge of Adam Schall Von Bell», en:
Blussé, Leonard/ Zurndorfer, Harriet T. (ed.): Conflict and Accomodation in Early
Modern East Asia. Essays in Honour of Erik Ziircher. Leiden: Brill, 1993, pp. 41-168;
Menegon, Eugenio: «La polemica ideologica tra gesuiti e intellettuali neo-

111



Anna Busquets Alemany

lun, aunque Navarrete no se equivoca al mencionarlos por
separado puesto que inicialmente el Pixie lun aparecié como un
panfleto independiente, que es al que el dominico se refiere.
Otro libro chino que Navarrete demuestra conocer sobrada-
mente es el Mingxin Baojian compilado a principios de la dinas-
tia Ming por Fan Liben, del que el dominico espafiol ofrece una
traduccion completa que ocupa la totalidad del cuarto tratado™.
Navarrete se refiere a él con la denominacién Ming Sin Pao Kien
que é] mismo traduce como Espejo precioso del alma o Espejo que
alumbra y comunica luzes al coragon y interior del hombre, aunque
en ningtin momento menciona el nombre de su autor. Nava-
rrete explica que se decidi6 a "traducir aqueste librillo, el qual,
en realidad de verdad, viene a ser para el Chino Gentil, lo mes-
mo que el devoto Kempis para el Catolico"’. Navarrete afirma
que éste fue el primer libro que ley6 en lengua china y que en
su traduccién, para ahorrar nombres extrafios y de dificil pro-
nunciacién para los europeos —escabrosos, escribe el domini-
co—, no reproducird los nombres de los doctores que el autor
de la obra cita, aunque si mantendré el orden del original chino.
Ademads de los libros anteriores, también es necesario tener
en cuenta las diferentes alusiones, en este caso mucho mas

confuciani nella Cina del XVII secolo: le tesi di Yang Guangxian» (The ideo-
logical debate between Jesuits and Neo-Confucian intellectuals in 17th-century
China: The theses of Yang Guangxian). Ming Qing yanjiu, 1, 1992, pp. 103-123; y
«Yang Guangxian's Opposition to Adam Schall: Christianity and Western
Science in His Work Bu de yi», en: Malek, Roman (ed.): Western Learning and
Christianity in China. The Contribution and Impact of Johann Adam Schall von Bell, S.
J. (1592-1666). Monumenta Serica Monograph Series. St. Augustin/Nettetal:
Steyler Verlag, 1998, pp. 311-357.

% Algunos afios antes, en 1592, el también dominico Juan Cobo habia tradu-
cido esta misma obra al castellano. Como sefiala Ollé en su introduccién a la tra-
duccién de este libro, Navarrete no incluye ninguna referencia a esta traduc-
cién. Navarrete en ningiin momento hace referencia a la traduccién previa de
Cobo y, ademds, la transcripcidon del titulo en ambos casos también es diferente.
Véase Oll¢é, Manel (ed.): Beng Sim Po Cam o Rico espejo del buen corazén. El Ming-
xin Baojian de Fan Liben. Barcelona: Peninsula, 1998, p. 4. Debe sefialarse también
que no deja de ser extrafio que Navarrete desconociera esta traduccion puesto
que, como demuestra en su relato, conoce con amplitud buena parte de las pu-
blicaciones sobre China, asf como algunas de las traducciones que otros misio-
neros habian realizado de textos chinos. Todavia sorprende mads si se tiene en
cuenta el hecho de que Juan Cobo realizé esta traduccién entre 1588 y 1592 en
Manila, es decir, muchos afios antes de la llegada del dominico a esta ciudad,
que aconteci6é en 1658. En cualquier caso, la traduccién que realiza Navarrete,
seguramente por haber aparecido inserida en una obra de volumen y pretensio-
nes mucho mayores, ha pasado practicamente desapercibida por parte de la
historiografia moderna. A diferencia de lo ocurrido con la traduccién de Juan
Cobo, que ha sido objeto de estudio por parte de varios sin6logos, la realizada
por Navarrete, en cambio, apenas ha llamado la atencién ni de los sinélogos, ni
tampoco de los traductélogos.

7 Tratado 4, fol. 174.

112



Voces sobre China en el siglo XVII

vagas e imprecisas que las anteriores, que Navarrete hace de
diferentes historias, libros y algin mapa chinos de los que no
ofrece ningtin otro tipo de informacién mds que algunas pince-
ladas muy vagas. En concreto, los materiales que el dominico
afirma haber cotejado son los siguientes:

- Libros en los que los chinos anotan y controlan el ntimero
de ciudades de cada provincia, asi como del niimero de
tributarios y la renta que percibe el Emperador®. Su
conocimiento de estos libros de cuentas, bien por haber-
los leido, bien por haber tenido acceso a ellos a través de
un intérprete, explica las constantes correcciones que
hace de las cifras que van incorporadas en los relatos
europeos que ha leido.

- Libros sobre la lengua y los caracteres chinos, aunque de
ellos no da ninguna referencia concreta, asi como un dic-
cionario®. El uso de este tipo de libros, ademds de ser-
virle para el aprendizaje de la lengua, le permiti6é incor-
porar en los Tratados, a modo de brevisimo diccionario
etimolégico, la descripcién de practicamente cincuenta
caracteres. En algunos casos, la identificacién del cardcter
descrito es rdpida puesto que las explicaciones de los
componentes son claras y son caracteres que todavia hoy
estdn vigentes en el registro chino moderno®. En otros
casos, en cambio, las definiciones dadas por Navarrete
han resultado mucho m4ds dificiles de comprender y re-
construir puesto que se trataba de caracteres que se han
perdido con el paso del tiempo y que actualmente ya no
se utilizan*. La secuencia que Navarrete utiliza en la

% "En sus libros tienen escrito el nimero de Ciudades, y Villas de cada

Provincia, y el nombre de cada una, yo lo tenia todo apuntado en mi mano,
pero por no hallar el papel, no lo escribo aqui". Tratado 1, cap. III, fol. 7, 1.

¥ "El Diccionario que yo tenia, y se me perdid en el viage, que es el
ordinario, contenia 33375 letras. Otro ay mas numeroso, y mas antiguo, el qual
tiene siete mil". Tratado 3, cap. XI, fol. 169, 1.

% Sucede esto, por ejemplo, con los caracteres de "moneda” —del que el
dominico sefiala que "la significan con la letra de metal al lado y la letra de
armas duplicada una abaxo, y otra arriba" (# qian)—, "blanco" —que describen
"con la letra del Sol, y un punto arriba, que significa su claridad" (9 bai)—,
"cdrcel" —de la que seniala que escriben con "la letra de hombres puesto en
medio de quatro paredes” ([Al qiu)— o el "varén" —del que Navarrete sefiala
que "escriven con la letra de sementera, y abaxo la de fuergas. Es dezir, que el
hombre nacio para trabajar y para buscar el sustento con sudor y fatiga" (5
nan), entre otros. Tratado 4, fols. 169-172.

# Agradezco la inestimable ayuda del Dr. Manu ]. Moreno Gonzilez,
sinélogo y antropélogo médico, en la tarea de documentar los caracteres anti-
guos que se han perdido en el registro moderno.

113



Anna Busquets Alemany

definicién de los caracteres permite afirmar que segura-
mente utilizé el diccionario Zihui ("Glosario de caracte-
res") —editado en 1615 y que constaba de mds de 30.000
caracteres—, a partir del cual pudo explicar al lector
europeo, de una manera facil y grafica, de qué manera la
civilizacién china construfa sus palabras y formaba sus
ideas.

- "Anales sinicos", de los que refiere que son exactisimos
en todo lo que en ellos incluyen*.

- Diversos libros chinos de los que no ofrece ningtin detalle
sino que simplemente cita como fuente primaria a la que
ha tenido acceso®, entre ellos algunos en los que los chi-
nos describen tnicamente las ceremonias de los casa-
mientos*, asi como también afirma haber tenido en su
poder algunos mapas chinos®.

- Un libro impreso dedicado exclusivamente a la descrip-
cién de un monte situado en Zhaoxian ("Chao-Hsien" en
los Tratados), villa de la provincia de Fujian, cuya singu-
laridad radica en el hecho de que estd todo hueco por
dentro y al que, como sefiala Navarrete, entraron un reli-
gioso dominico —del que no incluye el nombre—, y el
Padre Couplet (jesuita belga que estuvo en China entre
1659 y 1692)*.

- Varios libros impresos por un cristiano chino, llamado
Paulo Chino, del que refiere que imprimié varias obras

2 "Segiin esto, no puede ser la China el Catayo. Verdad es, que no tengo por
cierto, y assentado ese suceso, atento que los Anales Chinicos, que son exacti-
simos, no hazen mencion de tal conquista, ni puede ser esta, la que hizo el
Tartaro del Poniente, porque es mas moderna, que no aquella”. Tratado 1, cap. I,
fol. 3, 3.

% "Ay muchas minas de oro, y de plata, aunque ha afios que no las labran,
por muy buenas razones, que yo he leido en sus libros". Tratado 1, cap. XIV, fol.
34, 4.

“ "Libros enteros, y no pequeiios, ay en China, que solo tratan desta mate-
ria, y es un mare magnum lo que de esto se ha escrito. Antes de entrar en el
assumpto, pondré aqui los impedimentos dirimentes que ponen los libros".
Tratado 2, cap. VII, fol. 72, 1.

® "De qualquier modo que sea, falta poco para ser quadrada aquella
Region; y casi quadrada la pintan los Chinos en sus Mapas". Tratado 1, cap. III,
fol. 5, 2.

“ "En Chao Hien, que es villa de Fo Kien, ay una cosa particular, de que
sera bueno tratar aqui, aunque no es, ni estanque ni laguna, ay un monte todo
hueco por dentro (Anda un libro impresso en aquella tierra, que solo explica y
descrive dicho monte) pondre aqui lo principal; entrd en el nuestro Religioso
China, y el Padre Coplet de la Compaiifa, media legua tiene de largo, aquel
monte, todo es un pefiasco, y todo se anda por de dentro, a una parte tiene
puerta para entrar, y a la otra para salir". Tratado 1, cap. IX, fols. 46-47, 6.

114



Voces sobre China en el siglo X V11

relacionadas con cuestiones religiosas y de la santisima
trinidad®.

- Un libro con estampas impreso en lengua china acerca de
la vida de Confucio®. A pesar de que el dominico no
ofrece ninguna otra informacién sobre esta fuente es
posible que hubiera tenido acceso a alguna de las com-
pilaciones de las escenas ilustradas sobre la vida de Con-
fucio que aparecieron en China durante la época Ming.
La biografia ilustrada de Confucio, como Shengji tu (Ilus-
traciones de los vestigios del Sabio), originariamente consta-
ba de una treintena de pinturas que fueron compiladas,
anotadas y talladas a mediados del siglo XV. Posterior-
mente, este libro aumenté el nimero de sus ilustraciones
en las ediciones xilogréficas posteriores que se hicieron
ya a mediados de la dinastia Ming. Navarrete reproduce
el contenido de siete estampas aunque de la lectura de los
Tratados se desprende que conocié bastantes mds. Estas
ilustraciones fueron diseminadas por China en todo tipo
de soportes como planchas xilograficas, pinturas sobre
seda o en tabletas de piedra y, por lo tanto, es posible que
un compendio de estas ilustraciones hubiera llegado a
manos del dominico®.

Navarrete, pues, nutre sus Tratados con un abanico de fuen-
tes testimoniales importantes —que principalmente le sirven
para corroborar sus propias ideas—, asi como de un abanico no
menos importante de fuentes chinas, que en la mayoria de los
casos sirvieron para completar las informaciones de sus Trata-
dos y, muy especialmente, en todo lo relacionado con las cues-
tiones de la moral y comportamiento chinos. En el siguiente
capitulo se presentard el tercer gran grupo de fuentes utilizado
por Navarrete, las principales obras europeas sobre China pu-
blicadas hasta ese momento.

¥ "Otro insigne Idolo tiene esta mesma secta, nombranle, San Pao, es de tres
que en todo son iguales. El Doctor Paulo, ya referido, imprimio, ser imagen de
la Santisima Trinidad, cosa bien escusada. E Padre Angeles Portugues, trae
estas dos cosas, pero sin fundamento se dilato demasiado”. Tratado 2, cap. IX,
fol. 82.

# "Para dar algunas noticias deél referire aqui lo principal que anda escrito
en un libro de aquella nacion, cuyo titulo es descripcién de las maravillas y
milagros del Confucio, esta lleno de estampas, con su explicacion y declaracion
de cada una". Tratado 3, cap. ], fol. 129, 1.

¥ Para detalles sobre este tema véase Murray, Julia K.: «The Temple of
Confucius and Pictorial Biographies of the Sage», The Journal of Asian Studies,
LV, 2 (1996), pp. 269-300.

115



Anna Busquets Alemany

2. 3. LITERATURA EUROPEA SOBRE CHINA

A lo largo de los Tratados, Navarrete hace gala de un per-
fecto conocimiento de una parte importante de la literatura que
hasta ese momento se habia escrito en Europa sobre el reino de
China. Las continuas referencias a las grandes obras de la sino-
logia europea de los siglos XVI y XVII son una muestra tanto
del grado de conocimiento que el dominico tenia acerca de la
produccién bibliogréfica sobre China, contempordnea y ante-
rior a su obra, asi como también de su afan por aclarar algunos
de los puntos que erréneamente, a juicio del dominico, circula-
ban impresos en algunas obras y de su interés por ofrecer un
retrato de China lo mds completo posible. Evidentemente, y
dadas las disputas referidas al principio de este articulo, el uso
de estas fuentes no estaba exento de intencionalidad. En oca-
siones, el dominico se sirve de estos escritos para corroborar lo
que él mismo estd narrando mientras que, en otras, critica el
yerro cometido por aquéllos. Por consiguiente, el resultado es
un doble relato en el que, paralelamente a los aspectos que se
resefian, Navarrete proporciona al lector, aunque sin preten-
derlo, una guia de los materiales disponibles en aquella época
en relacién con el reino de China. Aunque no siempre incluye el
titulo de las obras a las que alude, a partir de las referencias
exactas del capitulo o folio de donde extrae la informacién es
posible establecer una identificaciéon a posteriori. En algunos
casos, el dominico dedica capitulos enteros de los Tratados al
analisis de algunas de estas obras, como sucede con los trabajos
de Martino Martini y su De Bello Tartarico, o con la Labor Evan-
gelica del padre Francisco Colin; en otros casos, en cambio,
como sucede con las obras de Mendoza, Trigault o Kircher, las
alusiones, siempre acompafiadas de comentarios del propio
Navarrete, aparecen mezcladas a lo largo de los Tratados. Para
el dominico, la obra del jesuita Niccold Longobardo merece un
tratamiento distinto; por ello, en el quinto de los tratados, re-
produce integramente su obra, a la vez que afiade algunas con-
sideraciones personales acerca de sus escritos.

No obstante, no todas las obras que aparecen citadas quedan
explicitadas ni tampoco le merecen, evidentemente, la misma
opinién. Dos de las obras conocidas por el dominico son la
Historia de las cosas mds notables, ritos y costumbres del gran Reyno
de la China (1585) del agustino Gonzalez de Mendoza, asi como
la China Illustrata (1667) del jesuita alemdn Athanasius Kircher.
Aunque en ningiin momento Navarrete revela el titulo de estas
dos publicaciones, las referencias a ellas no dejan lugar a dudas.
Las principales objeciones que achacard a estos dos autores son

116



Voces sobre China en el siglo XVII

la falta de conocimiento directo de la realidad que describen
—tanto Mendoza como Kircher nunca estuvieron en China—,
asi como la falta de conocimiento de la lengua china. Por ello
considera que lo escrito por éstos no merece demasiada credibi-
lidad; la baja consideracién en que tiene estas obras se pone de
manifiesto en el hecho de que en raras ocasiones las cita y,
cuando lo hace, es siempre con el objetivo de corregirlas. No
obstante, practicamente todas las correcciones que Navarrete
hace de estos textos, y en especial de Mendoza, son en realidad
nimiedades. Asi, cuestiona y corrige las cifras aportadas de los
afos de reinado de algunos reyes, el niimero de soldados que
tenia la guardia de palacio imperial, las dimensiones exactas del
reino, por citar algunos ejemplos. El tinico valor que Navarrete
reconoce en la Historia de Mendoza es el hecho de haber sido
escrita en una época en la que a Europa todavia llegaban noti-
cias extrafas, superficiales y escasas del reino de China.

Otro de los autores que Navarrete cita y utiliza en sus Trata-
dos es el jesuita belga Nicolas Trigault (1577-1628). Como suce-
dia en los casos anteriores, Navarrete tampoco indica el titulo
de la obra a la que se refiere, aunque las citas que incorpora en
sus Tratados coinciden con el libro De Cristiana Expeditione apud
Sinas, que aparecié en 1615. Navarrete tiene un conocimiento
directo de esta obra puesto que en sus referencias a ella general-
mente indica la referencia exacta de lo citado. La actitud del
dominico ante esta publicacién es ambivalente. En algunas oca-
siones, sigue y corrobora lo escrito por el belga, mientras que en
otras, en cambio, lo critica y corrige.

Navarrete también conoce la obra que el jesuita Francisco
Colin habia escrito acerca de los progresos que los misioneros
de la Compafiia habian realizado en China y, mediante alusio-
nes y referencias a este libro, pone de manifiesto el conocimien-
to que de €l posee. El libro referido por Navarrete es, sin lugar a
duda, Labor Evangelica, publicado en Madrid en 1663. El domi-
nico, a pesar de excusarse por haber leido esta obra de manera
rdapida y sin prestarle demasiada atencion, dedica casi una vein-
tena de pdginas a su comentario; nuevamente, atribuye los ye-
rros de este jesuita al hecho de que nunca estuvo en China.

En el quinto tratado, Navarrete incorpora el texto del jesuita
italiano Niccold Longobardo (1559-1654), que fue el sucesor de
Matteo Ricci en la misién de China. Longobardo estuvo en
China casi sesenta afios (desde 1597 hasta su muerte, en 1655) y
tras relevar en el cargo a Ricci, estudié detenidamente las prac-
ticas que su antecesor habia establecido en materia de evangeli-
zacién y la consideracién que habia hecho de los ritos chinos.
Las conclusiones a las que llegé Longobardo fueron completa-

117



Anna Busquets Alemany

mente opuestas a las de su predecesor. Por ello, decidi6 escribir
un tratado con el que pudiera poner en evidencia la interpre-
tacién errénea que habfa hecho Ricci. Sin embargo, diez afios
mds tarde de que Longobardo lo hubiera terminado, el Vice-
Provincial de la orden, reconociendo los dafios que dicho trata-
do podia acarrear a los jesuitas, ordené su prohibicién, ante la
indignacién de los misioneros de las 6rdenes mendicantes a
cuyos oidos ya habia llegado su existencia®. Sin embargo, algu-
na copia logré escapar de la destruccién y, sin duda, fue la que
posteriormente Navarrete pudo traducir e incluir en su obra
con el titulo «Respuesta breve sobre las controversias de el
Xang Ti, Tien Xin y Ling Hoen y otros nombres y términos cini-
cos, para determinarse quales de ellos se pueden usar en la
Christiandad, dirigida a los Padres de las residencias de China,
para que le vean, y imbien después su parecer al P. Visitador de
Macao»”'. En los Tratados, Navarrete no incluye ninguna refe-
rencia que permita establecer de qué modo tuvo conocimiento
del texto escrito por el jesuita. Sin embargo, en el segundo tomo
de su obra, las Controversias, explica de manera detallada cémo
el jesuita francés Jean Valat (;1659?-1696) del que sefala ser
"persona muy cabal en todo, y a quién amo de todo coragon y
venero con toda reverencia"”, pudo salvaguardar un ejemplar
que le dio al franciscano fray Antonio de Santa Maria Caballero
quien, después de haberlo leido y comprobado la buena doctri-
na que en €l se contenia, puntualiza el dominico, sacé algunas
copias a alguna de las cuales Navarrete tuvo acceso, y envio el
original a Roma, que Navarrete sefiala haber podido consultar
también durante su estancia alli®.

En cuanto a la consideracién que le merece el texto de
Longobardo, son esclarecedoras las palabras de Navarrete que
preceden su traduccién del texto del jesuita:

Aunque es verdad, que en el segundo y tercer Tratado, se ha escrito
alto de la secta literaria de China, y traido algunos principios suficientes

0 Cummins, 1962, op. cit, p. xliv.

' Acerca de las diferentes versiones y traducciones que se hicieron del
tratado de Longobardo, véase Pfister, Louis: Notices biographiques et bibliogra-
phiques sur les jésuites de l'ancienne mission de Chine, 1552-1773. Chang-Hai:
Imprimerie de la Mission Catholique, 1932, pp. 65-66.

52 Controversias, T2, fol. 109, 1.

% "Participole con fin muy santo al P. Fr. Antonio de Santa Mari{a, Francis-
cano; leido por ¢l, notada su buena doctrina, sacd diversas copias, autorizadas
por si, como Notario Apostolico que era; destas tuvimos nosotros algunas, y yo
una; el original, que tambien vi, y tuve en mis manos, se remitid a Roma, donde
dexé yo el traslado autorizado que tenia, por estar de muy buena letra y muy
legible". Controversias, T2, fol. 109, 1.

118



Voces sobre China en el siglo XVII

para alcangar su fin, y intento. Pero porque es importantissimo a los
Missionarios, estar enterados en todo lo que toca a dicha secta, me ha
parecido poner aqui lo que escrivio el V. Padre Nicolas Longobardo, de
la Compaiiia de Jesus, Missionario antiguo, y celebre en aquella
Mission, con cuya inteligencia tengo por certissimo, se hallaran los
Ministerios del Sancto Evangelio muy adelantados, y muy deshaogados
con poco trabajo, para tratar con los Ethnicos de aquella region. Afiado
algunas anotaciones a favor del autor del papel, y de la doctrina que en
el escribe. El papel original se llevo a Roma, y un traslado autorigado
presente yo en la Sagrada Congregacion Propaganda Fide, el que se
puso en el archivo. Dize, pues asi este buen Padre. Tratado 5, fol. 245.

La metodologia utilizada en este caso difiere de las hasta
ahora mencionadas. Navarrete reproduce de manera fntegra el
texto del jesuita y afiade, bajo el epigrafe «Anotaciones», algu-
nas consideraciones acerca de lo escrito por Longobardo. De
esta manera, queda perfectamente diferenciado el texto del je-
suita de las anotaciones que, a tenor de lo escrito por éste, afia-
dié Navarrete. Por lo general, se trata de comentarios breves en
los que el dominico espafiol enlaza los asuntos tratados por
Longobardo con algunas de las cuestiones ya sefialadas por él
en sus Tratados.

Otro de los autores al que Navarrete conoce y cita en sus
Tratados es el jesuita italiano Martino Martini (1614-1661). En
este caso, desde los primeros folios el dominico no deja lugar a
duda de la opinién que le merecen las informaciones sobre
China recogidas en los escritos del italiano y previene al lector
de los errores e invenciones escritas por éste. El aparente desin-
terés que Navarrete manifiesta por uno de los escritos de Marti-
ni —refiere tener un ejemplar escrito por el italiano pero que no
piensa ni tan siquiera leerlo—", se torna en el pendltimo de los
tratados en una lectura concienzuda del libro De Bello Tartdrico
Historia de Martini, publicado en 1654. Esta publicacién, centra-
da en la entrada de los manchues en China, se convirti6é en el
libro con mds autoridad sobre este tema en Europa™. Escrito
originalmente en latin, fue traducido a nueve lenguas europeas
—francés, alemadn, inglés, italiano, holandés, portugués, espa-

> "De la entrada del Tartaro en China, y de como en tan breve tiempo se
apoder0 della, se ha escrito bastantemente; un librillo sacd deste punto el padre
Martino Martinez, tengole en mi poder en latin y traducido en Espafiol,
ninguno he leido, ni tengo voluntad de leer por lo que diré adelante". Tratado 1,
cap. V, fol. 9, 7.

» Lach, Donald F.: Asia in the Making of Europe. Vol. Ill: A Century of
Advance. Book Four. Chicago: University of Chicago Press, 1970, p. 1664.

119



Anna Busquets Alemany

fol, sueco y danés— y de él se hicieron mds de veinte ediciones
entre 1654 y 1706°°. Algunas de las ediciones estaban ilustradas
aunque no todas. Navarrete afirma en sus Tratados tener en su
poder la versién en latin y en espafiol, aunque en ningtin mo-
mento refiere si una de ellas, la latina, contenfa grabados; es
extrafio puesto que de haber sido asi, seguramente lo habria in-
cluido en sus comentarios. Es posible pensar que ninguna de las
dos versiones que tenfa Navarrete llevaba incorporados los gra-
bados puesto que parece ser que en algunas ediciones fueron
afiadidos por el impresor sin el conocimiento del jesuita™.

Pero no es éste el tinico trabajo de Martini que Navarrete
conoce. También en los primeros folios del primer tratado hace
referencia a otra obra cuando sefiala que "se atrevié el padre
Martino Martinez a escribir en su Athlanate Chinico, que los
Chinos de la Corte no beben frio"*®. En esta ocasién, Navarrete
se refiere a una obra del jesuita cuyo titulo sefiala que era
"Athalante Chinico". Entre los escritos que se conocen de Mar-
tino Martini no existe ninguna obra con el titulo referenciado
por Navarrete®; es muy posible que Navarrete ofrezca este titu-
lo dado que en el escrito «El Autor de la Historia al Lector», al
inicio de la obra De bello tartarico historia, Martino Martini sefiala
que algunos mapas, asi como una descripcién pormenorizada y
copiosa de las provincias y ciudades de China "se deven reser-
var para mi Talante Cinico, porque no defraudemos la devida
gracia a aquella obra de mas estima"”. Es muy posible, pues,
que Navarrete tomara de aqui el titulo de la obra en cuestiéon
que, en realidad, es Novus Atlas Sinensis, que aparecié publi-
cado en Amsterdam, en 1655, como la sexta parte de la obra de
Joannis Bleau Theatrum orbis terrarum sive nous atlas. En reali-
dad, Martino Martini trabajé practicamente de manera paralela
en la elaboracién de sus dos obras —es por ello que en el pré-
logo del De bello tartarico historia en mds de una ocasion refiere
estar trabajando en un texto sobre China—, que vieron la luz de

% Sobre las ediciones de esta obra, véase Cordier, Henry: Bibliotheca Sinica.
Dictionnaire Bibliographique des ouvrages relatifs a l'empire Chinois. Staten Island:
Maurizio Martino, 1904, 3 vols., pp. 23-627. La edicién en castellano apareci6 en
1665. Tdrtaros en China. Historia que escribié en Latin el R.P. Matin Martinio, de la
Compaiita de lesus y en espafiol traducida por el Doctor D. Estevan de Aguilar y
Zirfiiga, en Madrid, por Ioseph Ferndndez de Buendia, afio de 1665. Acerca de la
publicacién de la obra De bello tartarico historia, véase Mungello, 1985, op. cit.,
pp- 106-116.

% Mungello (1985), op. cit., p. 10.

* Tratado 1, cap. X, fol. 24, 4.

* Para detalles biogréficos y bibliograficos de este jesuita, véase Pfister,
1932, op. cit., pp. 256-262.

0 Martini (1665) s/f.

120



Voces sobre China en el siglo XVII

manera consecutiva en 1654 y 1655. La primera edicién del
Novus Atlas Sinensis contenia algunos mapas a doble pagina
que, en esta ocasién, Navarrete tampoco incluye en sus comen-
tarios acerca de esta publicacién. Es curioso y no deja de sor-
prender el hecho de que Navarrete pasara por alto la existencia
de estos mapas y que ni tan siquiera los mencionara en sus
Tratados. Por ello, también aqui es posible que hubiera tenido
acceso a una edicién que no los hubiera incorporado.

En cuanto a las menciones que Navarrete hace de estas dos
obras de Martino Martini es necesario establecer una diferencia
clara entre el tratamiento que les da en los dos primeros trata-
dos y el que otorga a una de ellas en el sexto. En los dos prime-
ros tratados, Navarrete incide en alertar al lector de las falacias
contenidas en los escritos del jesuita y por ello no duda en sefia-
lar que acerca de lo que escribié Martini "se rien los suyos", refi-
riéndose a los jesuitas como también "los nuestros"®, refirién-
dose tanto a los dominicos como al resto de misioneros de las
6rdenes mendicantes. Sin embargo, el desinterés que Navarrete
muestra en los primeros tratados acerca de los escritos de este
misionero —en varias ocasiones reitera que posee un ejemplar
escrito por el italiano y que no piensa leerlo—, en el penultimo
de los tratados se convierte en una lectura concienzuda del libro
De Bello Tartarico. Por ello, el dltimo capitulo del sexto tratado
estd dedicado exclusivamente al andlisis de esta obra que, afos
atrds, se habia resistido a leer. En su analisis, el dominico expo-
ne de manera sistemdtica los errores que cree hallar en la histo-
ria de Martini sobre la entrada de los manchiies en China, glo-
sando primero lo escrito por el jesuita, el folio en el que se halla
la informacién correspondiente y, a continuacién, corrigiendo
los errores. Sin embargo, los aspectos que Navarrete critica del
texto de Martini son banales y la practica totalidad de las criti-
cas que hace parecen obedecer a su antipatfa personal y al
desprecio que le tenia sin mas fundamento que éste. A pesar de
ello, el cotejo de las informaciones sobre la entrada de los man-
chiies en China ha permitido detectar paralelismos de conteni-
do que son reveladores. Grosso modo, es posible afirmar que la
narracién que Navarrete hace de la entrada de los manchties en
China es parecida, en términos generales, a la ofrecida por
Martini. Aunque no se puede hablar de una literalidad absoluta
entre los dos textos, si que existen semejanzas claras, en forma
de algunos tépicos que se repiten o cifras que coinciden, que
permiten afirmar la existencia de similitudes entre los dos rela-
tos. Si realmente siguié al italiano en este tema es 16gico que lo

® Tratado 1, cap. X, fol. 24, 4.
121



Anna Busquets Alemany

ocultara como fuente, dada su antipatfa personal. Ahora bien,
también es posible que ambos hubieran seguido una fuente
comun y de ahi las similitudes en el relato.

3. LOS REFERENTES OCULTOS

Como se ha visto en el apartado anterior, el dominico mane-
ja con soltura un amplio abanico de fuentes y, ademds de men-
cionarlas o citarlas, ofrece de ellas juicios valorativos. Sin em-
bargo, las fuentes citadas no son las tinicas de las que Navarrete
se sirve en la redaccién de las noticias sobre China que incor-
pora en sus Tratados. Una lectura comparativa de los Tratados
con otros textos previos sobre China permite afirmar que el do-
minico conoce y utiliza, como minimo, otra fuente mds a las ya
sefialadas aunque, en esta ocasién, cuando hace uso de la infor-
macién no indica ni el texto del que extrae las informaciones ni
tampoco el autor de las mismas. La fuente que también utiliza
como referente, aunque en este caso oculto, es la historia Hechos
de la Orden de Predicadores en el Imperio de China escrita en 1667
por otro dominico, Victorio Riccio.

A pesar de que, sin lugar a duda, Navarrete ha cotejado la
obra escrita por su compafiero de orden, cuando hace uso de la
informacién escrita por Riccio, glosa directamente el texto y en
ningtin momento reconoce estar utilizdndolo. Navarrete sigue
especialmente a Riccio en la narracién que éste brinda del con-
texto de cambio politico Ming-Qing que estaba aconteciendo en
China y en la narracién que hace de la actuacién que por aque-
llos afios tuvo la familia famosa de mercaderes y piratas chinos,
los Zheng. También sigue, aunque no con la misma intensidad
ni literalidad, algunas de las noticias descriptivas que Riccio
ofrece sobre China.

Navarrete conocia perfectamente el texto de su compafiero
dominico Victorio Riccio dado que, a su regreso a Europa, reci-
bi6 el encargo de publicar la obra de éste. Sin embargo, Nava-
rrete no cumplié con el encargo y prefirié escribir y publicar su
propia obra con la esperanza de que alguien con los medios
econémicos suficientes sacara a la luz la escrita por Riccio®”. A
pesar de no haber llevado a cabo el encargo, es practicamente

62 "Tiene escrito un tomo el P. Fr. Victorio Riccio Florentin, comparfiero mio
en China, persona de grandes prendas y de habilidad rara para todo, y en
especial para la lengua Chinica, en la qual, siendo dificilisima, y sin duda mas
que quantas ay en el mundo, entro y aprovecho con notabilisima priessa y
facilidad; esperanse cada dia medios con que poder sacarle a la luz", Tratados,
«Prélogo».

122



Voces sobre China en el siglo XVII

seguro que Navarrete tuvo en sus manos un ejemplar de la
historia que debia editar y también que, dado el encargo que le
habia sido asignado, hubiera tenido ocasién de haberla leido
con cierto detenimiento. De hecho, el P. José Herrera, en su
Historia de varones ilustres del convento de San Pablo, escribe lo
siguiente:

Dos libros de la Historia de China y sus Misiones, escritos por los
VV. PP. Fr. Juan Bautista de Morales y Fr. Victorio Riccio, ambos de
nuestra Orden. Estos manuscritos conservaba el P. Domingo Navarrete,
Procurador General de la Corte de Madrid, de nuestra Provincia de Fili-
pinas, que después fue Arzobispo de la Espafiola, y por mandato del
Rvmo. Mtro. de la Orden, Fr. Toméds de Rocaberti, los entregé al P.
Lorca, como éste refiere (part. I, 1. 2, f. 63) en su Historia de la

Provincia®.

A pesar de estas referencias, en ningin momento de los
Tratados Navarrete afirma ni incluye referencia alguna que
permita afirmar sin dudar que tenfa en su posesién un ejemplar
de la obra de Riccio. De hecho, a lo largo de los siete tratados
unicamente alude a la obra de su compafiero Riccio en dos oca-
siones y en ninguna de las dos indica el titulo de la obra. La
primera mencién explicita de la obra de Riccio que Navarrete
incluye en sus Tratados aparece en el escrito «Al pio, y curioso
lector» en el que manifiesta su deseo de que la obra de su com-
pafiero vea la luz. La segunda podria ser una referencia, que
aparece en el sexto tratado, en la que Navarrete, en la narracién
que hace de la primera iglesia que la orden de los dominicos
tuvo en China, indica al lector que no se detendra en este tema
puesto que "ya esta escrito en nuestra historia". A pesar de que
no indica ni el nombre del autor, ni tampoco el titulo de la obra,
es muy probable que esta alusién pudiera referirse a la obra de
Riccio, cuyo titulo hace pensar que se trata tinicamente de una
historia misional de la orden dominicana en China, que habia
sido escrita nueve afios antes, en 1667 y que, por lo tanto, por
fechas seria totalmente factible.

Si las referencias a la historia de Riccio son contadas, tam-
bién son escasas las veces que menciona el nombre del reli-
gioso. Generalmente Navarrete no cita explicitamente el nom-
bre de Riccio sino que se refiere a él con indicaciones del tipo
"otro italiano sefiala" o "embid un religioso nuestro"® u "oi a

® Citado por Gonzilez, 1967, op. cit., p. 3.
# Tratado 6, cap. XXX, fol. 416, 5.

123



Anna Busquets Alemany
uno de mi Orden"®. En las pocas ocasiones en las que incluye el
nombre del italiano, lo hace de pasada y no como fuente de
informacién sobre China sino como participante de aquello que
estd narrando®. En cambio, no sucede lo mismo en las Contro-
versias, obra en la que en repetidas ocasiones menciona a su
compafiero dominico. A lo largo de los Tratados Navarrete repi-
te en mds de una ocasién haber recibido correspondencia de su
amigo Riccio” y, en alguna ocasién, defiende la valia del italia-
no como misionero y como autor de una amplia y completa
obra.

A pesar de las pocas referencias explicitas a Riccio y a su
historia, Navarrete sigue y glosa su texto concretamente en tres
ejes temdticos. En primer lugar, en algunos puntos sigue las
noticias generales que sobre el reino de China ofrece el misio-
nero. En segundo lugar, en la narracién que hace de la entrada
de los manchtes en China también sigue las noticias dadas por
Riccio y, a diferencia de lo que ocurre con las noticias generales
sobre China, en este caso hace un seguimiento mucho mas siste-
matico del dominico italiano. Y, en tercer lugar, glosa la infor-
macién sobre el régimen de la familia Zheng, y especialmente
sobre su maximo dirigente, Zheng Chenggong. En este caso,
Navarrete recoge lo narrado por Riccio de manera muy paralela
y, ademds, complementa el relato con alguna informacién que
bien habria podido obtener directamente de la correspondencia
que mantuvo con él, o de otra documentacién suelta a la que
habria podido tener acceso a su regreso a Europa.

En cada uno de los tres casos, el uso que Navarrete hace de
las informaciones de Riccio es muy desigual. Sobre China, como
se analizard, iinicamente incorpora algunos de los pocos aspec-
tos presentados en el relato. De hecho, en la obra de Riccio las
noticias sobre China ocupan una parte casi insignificante de la
historia: tan s6lo quince folios de los casi cuatrocientos de los

% Tratado 6, cap. XXX, fol. 415, 3.

6 "El Padre Longobargo lo prueba muy bien, y no disiente el Padre Riccio,
como se vera en su lugar" (Tratado 6, cap. XV, fol. 357, 5); "Embio adelante tan
solamente al Padre (fue el Padre Fray Victorio Riccio Florentin)" y "se determino
volviese el Padre Fray Victorio con la respuesta” (Tratado 6, cap. XXX, fol 417,
6-7); "Tanto se edifico y reedificd en un afio, que nos escrivio a China el Padre
Fray Victorio, que buelto alla afio de 63, no conocia Manila" y "Escrivionos el
Padre Fray Victorio Riccio que havia quedado el cuerpo tan feo y horrible, que
nadie le podia mirar" (Tratado 6, cap. XXX, fol. 419, 10-11); "Halla en la Isla
Hermosa muchos Christianos el Padre Fray Victorio" (Tratado 6, cap. XXX, fol.
419, 12).

 En los Tratados en varias ocasiones podemos leer expresiones del tipo
"que nos escrivid a China el Padre Fray Victorio" (Tratado 6, cap. XXX, fol. 419,
10) o "Escrivionos el Padre Fray Victorio Riccio, que" (Tratado 6, cap. XXX, fol.
419, 11).

124



Voces sobre China en el siglo XVII

que ésta consta. En cambio, como se mostrard, los treinta y
cuatro capitulos que Riccio dedica a la entrada del tdrtaro en
China son bastante mds utilizados por Navarrete y lo mismo
sucede con los treinta capitulos que el italiano dedica al régi-
men de la familia Zheng. El uso de la informacién sobre la en-
trada de los manchies en China y sobre la familia Zheng es
mucho mds sistemdtica y mds constante que en el caso de lo
referido a China. En el caso de la informacion sobre los Zheng,
Navarrete valora, sin lugar a duda, el hecho de que Riccio fue
un testigo de primera mano de aquello que estd narrando y, por
lo tanto, no vacila en seguir con una literalidad remarcable el
relato que hace de estos temas su compafiero italiano.

En los tres ejes temdticos —China, manchtes y la familia
Zheng—, las similitudes entre el texto de Riccio y Navarrete se
concretan en el uso de una misma secuencia narrativa de lo
explicado, la coincidencia en cuanto a las cifras dadas por los
dos autores, el uso de algunas expresiones o comparaciones que
a modo de tépico aparecen en ambos casos y la intensidad y
perspectiva desde la que narran los acontecimientos.

Como se ha mostrado, pues, el dominico dispuso de fuentes
en calidad y cantidad seguramente como bien pocos habian te-
nido hasta la fecha. Una parte importante de esas fuentes pudo
haberlas consultado durante su estancia en China, aunque
seguramente la mayor parte de ellas, tuvo que haberlas consul-
tado necesariamente a su regreso a Europa. El uso de estas
fuentes otorga a la obra un caracter recopilatorio. De esta mane-
ra, en los Tratados puede realizarse una doble lectura ya que
paralelamente a los aspectos que Navarrete va refiriendo sobre
China, es posible reseguir y trazar una guia, en la mayoria de
los casos comentada, de los materiales publicados disponibles
en aquella época en relacién con el reino de China. En este sen-
tido, pues, puede afirmarse que los Tratados de Navarrete son
una gufa, seguramente sin pretensioén de serlo, de algunas de
las principales fuentes europeas sobre China hasta aquel mo-
mento que, por otro lado, eran los relatos que mas éxito tuvie-
ron en cuanto a difusién.

BIBLIOGRAFIA
Aduarte, Diego: Historia de la Provincia del Santo Rosario de la Orden de

Predicadores en Filipinas, Japén y China (Manila, 1640, 2 vols.). Edi-
cién moderna: Ferrero, Manuel, O. P. (ed.): Diego Aduarte. Historia

125



Anna Busquets Alemany

de la Provincia del Santo Rosario de la orden de predicadores en Filipinas,
Japdén y China. Madrid: CSIC, 1962-1963, 2 vols.

Busquets, Anna: «China en la Espaiia del siglo XVII: la elaboracién de
los Tratados de Domingo Ferndndez de Navarrete», en: Antén Bur-
gos, Francisco Javier/ Ramos Alonso, Luis Oscar (eds.): Traspasando
fronteras: el reto de Asia y el Pacifico. Valladolid: Asociacién Espafiola
de Estudios del Pacifico y Universidad de Valladolid, 2002, pp. 87-
97.

— «China in Spain in the 17th Century: The Sources of the Tratados
historicos, politicos, ethicos y religiosos de la monarchia de China (1676)
of Domingo Ferndndez de Navarrete", Asian and African Studies.
Special Issue: Selected Papers from the XVIth EACS Conference in
Ljubljana, XI, 1-2 (2006), pp. 31-39.

— Los Tratados histéricos, politicos, éticos y religiosos de la monarquia de
China (1676) de Domingo Ferndndez de Navarrete: el texto y sus fuentes.
Barcelona: Universitat Pompeu Fabra, 2008.

Cordier, Henry: Bibliotheca Sinica. Dictionnaire Bibliographique des ouvra-
ges relatifs a 'empire Chinois. Staten Island: Maurizio Martino, 1904,
3 vols.

Cummins, James S.: The Travels and Controversies of Friar Domingo Nava-
rrete, 1618-1686. Cambridge: Hakluyt Society, 1962, 2 vols.

— A Question of Rites. Friar Domingo Navarrete and the Jesuits in China.
Aldershot: Scholar Press, 1983.

— Jesuit and Friar in the Spanish Expansion to the East. London: Variorum
Reprints, 1986.

Ferndndez Navarrete, Domingo: Controversias antiguas y modernas entre
los missionarios de la gran China, repartidas en nueve Tratados, con lo
que toca al culto y veneracion que el chino da a su prothomaestro Confucio
y a sus progenitores difuntos, con respuesta a diversos Tratados de los
Pes. de la Compaiiia de Jesus. Obra muy util y necessaria para todos los
missionarios. Por el M. Fr. Domingo Fernandez Navarrete, Madrid,
1679, tomo 2.

— Tratados historicos, politicos, ethicos y religiosos de la monarchia de China.
Descripcion breve de agel imperio y exemplos raros de emperadores y
magistrados del, con narracion difusa de varios sucessos y cosas singul-
ares de otros reynos, y diferentes navegaciones. Madrid: Imprenta Real.
Por Juan Garcia Infangon, 1676.

Ferrando Fonseca, Juan (O.P.): Historia de los PP. Dominicos de las islas
Filipinas y en sus Misiones del Japén, China, Tung-king y Formosa, que
comprende los hechos principales de la historia general del Archipiélago,
desde el descubrimiento y conquista de estas Islas hasta el afio de 1840, 6

126



Voces sobre China en el siglo XVII

vols. Madrid: Impr. y estereotipia de M. Rivadeneyra, 1870-1872.
[Edicién moderna digital publicada en Madrid: Fundacién Hist6-
rica Tavera, 1998].

Garcia-Noblejas, Gabriel: http:/ /cvc.cervantes.es/obref/china/fray_
domingo.html (consultado 7-1-2013).

Gernet, Jacques: Chine et Christianisme, action et réaction. Paris: Galli-
mard, 1982.

Gonzélez, José Maria (O. P.): Biografia del primer Obispo chino. Excmo Sr.
D. Fr. Gregorio Lo o Lopez, O.P. Manila: U.S.T., 1946.

— Histoira de las misiones dominicanas. Madrid: Imprenta Juan Bravo,
tomo I: 1632-1700, 1964.

— Historia de las misiones dominicanas de China. Madrid: Imprenta Juan
Bravo, tomo V: Bibliografias, 1967.

Hummel, Arthur W. (ed.): Emminent Chinese of the Ch’ing Period, 1644—
1912. Washington: The Library of Congress, 1943-1944, 2 vols.

Lach, Donald F.: Asia in the Making of Europe. Vol. III: A Century of
Advance. Book Four. Chicago: University of Chicago Press, 1970.

Lundbaeck, Knud: «The First Translation from a Confucian Classic in
Europe», China Mission Studies (1550-1800), Bulletin I, 2-11, 1979.

Malek, Roman: Western Learning and Christianity in China. The Contri-
bution and Impact of Johann Adam Schall von Bell, S. ]. (1592-1666).
Monumenta Serica Monograph Series. St Augustin/Nettetal:
Steyler Verlag, 1998.

Medina, José Toribio: Bibliografia Espafiola de las islas Filipinas (1523—
1810). Santiago de Chile: Imprenta Cervantes, 1898.

Menegon, Eugenio: «La polemica ideologica tra gesuiti e intellettuali
neo-confuciani nella Cina del XVII secolo: le tesi di Yang Guang-
xian» (The ideological debate between Jesuits and Neo-Confucian
intellectuals in 17th-century China: The theses of Yang Guangxian).
Ming Qing yanjiu, 1, 1992, pp. 103-123.

— «Yang Guangxian's Opposition to Adam Schall: Christianity and
Western Science in His Work Bu de yi», en: Malek, Roman (ed.):
Western Learning and Christianity in China. The Contribution and Im-
pact of Johann Adam Schall von Bell, S. ]. (1592-1666). Monumenta
Serica Monograph Series. St. Augustin/Nettetal: Steyler Verlag,
1998, pp. 311-357.

Ming, Julia Sun Su: El padre Domingo Ferndndez de Navarrete y el
problema de los ritos chinos. Tesis doctoral, Universidad Complu-
tense de Madrid, 1981.

Mungello, David E.: Curious Land: Jesuit Accomodation and the Origins of
Sinology. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1985.

127



Anna Busquets Alemany

— The Chinese Rites Controversy. Its History and Meaning. Monumenta
Serica Monograph Series XXXIII. St. Augustin/ Nettetal: Steyler
Verlag, 1994.

Murray, Julia K.: «The Temple of Confucius and Pictorial Biographies
of the Sage». The Journal of Asian Studies, LV, 2 (1996), pp. 269-300.

Needham, Joseph: Science and Civilization in China. Vol. I-III. Cam-
bridge: Cambridge University Press, 1980-1995.

Ocio y Viana, Hilario M.: Resefia biogrdfica de los religiosos de la Provincia
del Santisimo Rosario de Filipinas desde su fundacion hasta nuestros dias.
Manila: Real Colegio de Santo Tomads, 1891, 2 vols.

Ollé, Manel (ed.): Beng Sim Po Cam o Rico espejo del buen corazén. El
Mingxin Baojian de Fan Liben. Barcelona: Peninsula, 1998.

Pérez Arroyo, Joaquin (trad.): Confucio, Mencio, los Cuatro Libros.
Madrid: Alfaguara, 1981.

Pfister, Louis: Notices biographiques et bibliographiques sur les jésuites de
'ancienne mission de Chine, 1552-1773. Chang-Hai: Imprimerie de la
Mission Catholique, 1932.

Quétif-Echard Scriptores (PP.): Scriptores ordinis Praedicatorum recensiti,
notisque historicis et criticis illustrati: opus quo singulorum vita, prae-
clareque gesta referuntur, chronologia insuper, seu tempus quo quisque
floruit certo statuitur: fabulae exploduntur: scripta genuina, dubia,
supposititia expenduntur, recentiorum de iis judicium aut probatur, aut
emendatur: codices manuscripti, varigeque e typis editiones, & ubi
habeantur, indicantur: alumni Dominicani, quos alieni rapuerant, vindi-
cantur, dubii, & extranei, falsoque ascripti ad cujusque seculi finem reji-
ciuntur, & suis restituuntur: praemittitur in prolegomenis notitia ordinis
qualis fuit ab initio ad an. MD, tum series capitulorum generalium iis
annis habitorum, denique index eorum qui ad ecclesiasticas dignitates
promoti fuerunt, vel in hoc tomo laudatorum, vel alias ab aliis omissorum.
Lutetiae Parisiorum [Paris]: apud ]-B-Christophorum Ballard et
Nicolaum Simart: 1719-1721.

Richmond, Robert Ellis: They Need Nothing: Hispanic Asian Encounters of
the Colonial Period. Toronto: University of Toronto Press, 2012.

Salazar, Vicente: Historia de la provincia de el Santissimo Rosario de
Philipinas, China y Tunking de el sagrado orden de predicadores: tercera
parte en que se tratan los svcessos de dicha provincia desde el afio de 1669
hasta el de 1700. Manila: Universidad de Santo Tom4s, 1742.

Simén Diaz, José M.: Dominicos de los siglos XVI y XVII: Escritos locali-
zados. Madrid: Universidad Pontificia de Salamanca, 1977.

128



Voces sobre China en el siglo XVII

Spence, Jonathan D.: «Western Perceptions of China from late Six-
teenth Century to the Present», en: Ropp, Paul S. (ed.): Heritage of
China. Berkeley: University of California Press, 1990, pp. 1-14.

Standaert, Nicholas (ed.): Handbook of Christianity in China. Vol. I: 635-
1800. Leiden: Brill, 2001.

Streit, Rob: Bibliotheca Missionum. Americanische Missionsliteratur 1700-
1909. Miinster: Aachen, 1916—.

Zurndorfer, Harriet T.: «"One Adam having driven us out of paradise,
another has driven us out of China". Yang Kuang-Hsien’s challenge
of Adam Schall Von Bell», en: Blussé, Leonard/ Zurndorfer,
Harriet T. (ed.): Conflict and Accomodation in Early Modern East Asia.
Essays in Honour of Erik Ziircher. Leiden: Brill, 1993, pp. 141- 168.

129






	Voces sobre China en el siglo XVII a través de Domingo Fernández de Navarrete

