
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2013)

Heft: 21

Artikel: Voces sobre China en el siglo XVII a través de Domingo Fernández de
Navarrete

Autor: Busquets Alemany, Anna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047234

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Voces sobre China en el siglo XVII a través de
Domingo Fernandez de Navarrete

Anna Busquets Alemany Universität Oberta de Catalunya

l. El misionero y los Tratados

En 1676 se publica en Madrid la obra titulada Tratados histô-
ricos, poh'ticos, éticos y religiosos de la monarqma de China en la que,
a través de siete tratados, el dominico Domingo Fernandez de
Navarrete describe diversos aspectos relativos al imperio chino.
Este vallisoletano, nacido en Penafiel (1618-1686)1, en la actual

® Boletm Hispdnico Helvético, volumen 21 (primavera 2013): 99-129.

1 La biografîa de Navarrete puede trazarse a partir de fuentes documentales
diversas que, en funciôn de su tipologfa, cabe agrupar en très grupos. En primer
lugar, el conjunto de escritos del propio Navarrete, entre los cuales destacan los
Tratados (1676) y las Controversias antiguas y modernas entre los misionarios de la
Gran China (1679). En segundo lugar, la historiograffa misional dominicana
—de especial relevancia son la Historia de la Provincia del Santo Rosario (1742) de
Vicente de Salazar, O. P. y la obra de los PP. Ferrando-Fonseca, O. P. Historia de

los dominicos en Filipinos y sus misiones en China, Formosa, Tonkin y Japon (1870-
1872)—, asî como los compendios biogräficos que existen de los dominicos —el
trabajo realizado por los PP. Quetif-Echard, Scriptores Ordinis Praedicatorum
(1719) o la Resena biogrdfica de los religiosos de la provincia del Santîsimo Rosario de

las Filipinas desde su fundaciôn hasta nuestros dias (1891) de Ocio y Viana. En tercer
lugar, estudios historiogrâficos modernos, entre los que destaca la biografîa tra-
zada por el también dominico José Maria Gonzâlez en su Historia de las misiones
dominicanas de China (1964) o la biografîa que James S. Cummins hizo en el
estudio introductorio de la traducciön parcial del sexto tratado, The Travels and
Controversies of Friar Domingo Navarrete (1962). Tal como senala Cummins, pocos
personajes han tenido tantos enemigos literatos como biégrafos que han inven-
tado parte de su vida como Domingo Fernandez de Navarrete. Asf, algunos
aspectos de su vida, taies como la fecha de su nacimiento, de su muerte o inclu-
so el nombre, han variado sustancialmente entre los diferentes autores. V.
Cummins, James S.: The Travels and Controversies of Friar Domingo Navarrete,
1618-1686. Cambridge: Hakluyt Society, 2 vols., 1962, p. xix.



Anna Busquets Alemany

provincia de Valladolid, entrö en la orden de los dominicos
siendo joven, en 1634, e iniciö allf sus estudios de teologfa y
filosofi'a. Cuando aün no habfa cumplido los treinta, y "movido
de la opinion cierta y corriente de la rigida y exactfsima obser-
vancia regular de nuestra Provincia de el Santo Rosario de
Philipinas"2, se ofrecio voluntario para la mision que los dominicos

tenfan en las Filipinas, de manera que determinô "dexar
parientes, patria y amigos y emprender un viaje tan prolongado
y dos navegaciones tan dilatadas, como ay de Espana hasta los
principios de la Asia"3. Tras un viaje largo y no exento de per-
cances —incluida una demora de mas de un ano en México
dado que no llegaba el galeôn de Manila—, consiguiö llegar a
Manila en 1648, que entonces estaba bajo la orden del goberna-
dor don Diego Fajardo Chacon4.

Ya en las Filipinas, Navarrete fue asignado a la provincia de
Manila, donde râpidamente aprendiö la lengua tagala de manera

que "a los cinco meses, todos confessavamos y predicavamos,
y en un ano muy faciles en ambas cosas, y en tratar con los
Indios en sus negocios"5. A los dos anos de su llegada, su mala sa-
lud hizo que, aconsejado por los médicos, decidiera regresar a

Europa. Partfa de Manila en 1657. No obstante, tras sufrir todo
tipo de peligros y penalidades en el viaje, tal como él mismo
explica "cansado del mar, y desviado de todo para venirme a

Europa, determine passar con los Portugueses a Macao, y entrar
de alii en China, donde estaban los de mi Orden, a ayudarlos y
acabar con ellos mi vida"6. En esta ocasiön, una vez mas, el viaje
tampoco fue fäcil y tras superar varias adversidades, finalmente
llegö a la provincia china de Fujian, al sur del pais, donde los
dominicos tenfan algunas misiones. Durante los dos anos que
estuvo en esta provincia se dedicö a la conversion de algunos
letrados y personas nobles, a la vez que se ejercito, segûn su
testimonio, en très lenguas7. Tras estos dos anos iniciales en

2 Tratado 6, cap. I. fol. 294, 12. Se ha trabajado con la version microfichada
de la ediciön de 1676 en el seno de la colecciön Western Books on China Published

up to 1850.
3 Ibid. Aunque de manera breve y escueta, en estas palabras quedan recogi-

das algunas de las dificultades que podian derivarse de un viaje que debfa reali-
zarse en dos tramos con una parada obligada en el Nuevo Mundo.

4 Fue gobernador de las islas Filipinas entre 1644 y 1653. Sucediô en el cargo
a Sebastian Hurtado Corcuera —que lo fue entre 1635 y 1644—, y fue seguido
por Don Sabiniano Manrique de Lara, que gobernô entre 1653 y 1663.

5 Tratado 6, cap. IIII, fol. 306, 5.
6 Tratado 6, cap. VIII, fol. 334,10.
7 Controversias, "Satisfaction a un memorial apologético", al Reparo trece.

Aunque no las espetifica, las très lenguas bien podrfan ser el chino mandarin, el
dialecto de Fu'an y el cantonés. Se ha trabajado con la version de esta obra que
se conserva en la Biblioteca Nacional de Madrid, Section Raros/2012, BNM.

100



Voces sobre China en el siglo XVII

Fujian, sus superiores le ordenaron subir a la provincia de
Zhejiang, donde combinö su tarea evangelizadora con la redaction

de algunos libros8.
Pero en 1664, la situation cambiö por completo. A rafz del

denominado "Caso del Calendario" (Li yu), iniciado por Yang
Guangxian9, aparecio un edicto de persecution contra misione-
ros y cristianos que sorprendiö a los dominicos en sus respecti-
vas misiones10. Como consecuencia de la persecution, se cerra-
ron todas las iglesias cristianas, el cristianismo fue prohibido y
los misioneros fueron castigados a cautiverio en Canton, desde
1666 hasta 1671, momento en el que se permitiö a los que toda-
vta quedaban en aquel pais regresar a sus misiones.

Durante su obligada estancia en Canton, Navarrete se dedi-
co a estudiar cuestiones relacionadas con el pensamiento y ritos
chinos, y debatiö extensamente con otros misioneros acerca de
las aproximaciones que las ördenes religiosas habian hecho a la
conversion de los chinos, y muy en concreto, acerca de la
consideration que habian recibido los ritos chinos. Para unos, con la
mayoria de los jesuitas al trente, los chinos convertidos al
cristianismo podian seguir practicando los tradicionales ritos con-
fucianos dado que éstos eran considerados fundamentalmente
civiles mâs que religiosos y que su funciön era reforzar los vin-

8 Para un estudio detallado de la production bibliogrâfica de este dominico
véase Cummins, 1962, op. cit.; Gonzalez, José Maria (O.P.): Historia de las misiones

dominicanas de China. Madrid: Imprenta Juan Bravo, tomo V: Bibliografias,
1967; Simôn Diaz, José M.: Dominicos de los sighs XVI y XVII: Escritos localizados.
Madrid: Universidad Pontificia de Salamanca, 1977; y Ming, Julia Sun Su: El
padre Domingo Fernandez de Navarrete y el problema de los ritos chinos. Tesis doctoral,

Universidad Complutense de Madrid, 1981.
9 Yang Guangxian (1597-1669) redactö un extenso memorial en el que com-

binaba blasfemias contra la religion cristiana con acusaciones directas contra los
misioneros y, en especial, contra el padre Adam Schall, que habia conseguido
una buena posiciön en la corte gracias a su amistad con el ya difunto emperador
Shunzhi (fallecido en 1661). En realidad, el "Caso del Calendario" debe enten-
derse como el resultado de un conjunto de factores: la rivalidad personal entre
los jesuitas, las tensiones entre las facciones de la corte pro- y anti-cristianas, y
el hecho de que Schall rechazara la astronomia musulmana, aspecto que desa-
gradö a Yang Guangxian, puesto que él mismo era musulman. Para mâs deta-
lles sobre este asunto véase Standaert, Nicholas (ed.): Handbook of Christianity in
China. Volume One: 635-1800. Leiden: Brill, 2001, pp. 13-515; Hummel, Arthur
W. (ed.): Emminent Chinese of the Ch'ing Period, 1644-1912. Washington: The
Library of Congress, 2 vols., 1943-1944, pp. 89-892; y Needham, Joseph: Science
and Civilization in China. Vol. I-III. Cambridge: Cambridge University Press,
1980-1995, p. 49.

10 Sobre el cambio de actitud de los chinos con el cristianismo, véase espe-
cialmente el capftulo «De la sympathie à l'hostilité», en: Gernet, Jacques: Chine
et Christianisme, action et réaction. Paris: Gallimard, 1982, pp. 25-89.

101



Anna Busquets Alemany

culos familiäres de generaciön en generaciön11. Para otros, do-
minicos y franciscanos, a los que cabrfa unir unos pocos jesui-
tas, estos ritos eran religiosos y, por lo tanto, su practica era
incompatible con la conversion al cristianismo12. Las desavenen-
cias eran tan grandes que los misioneros decidieron tratarlas en
la denominada conferencia de Canton —que se iniciö a mediados
de diciembre de 1667 y se alargo hasta finales de enero de
1668—, en la que todos los misioneros atrapados allf acordaron
plantear sus opiniones para luego valorarlas conjuntamente y
aceptar lo que la mayorfa decidiera13. Navarrete senala en sus
escritos la franca desventaja en la que se encontraba: de los die-
cinueve misioneros allf recluidos, tan solo cuatro —uno de ellos
franciscano—, eran de su misma opinion.

Cansado y preocupado por la situacion —agravada por el
decreto imperial de octubre de 1669, que prohibfa a los misioneros

desterrados su regreso al interior de China—, y dado que
el jesuita Intorcetta habfa partido hacia Roma con algunos pun-
tos sobre la predicaciön de la religion cristiana en China que se
habfan decidido y con los que Navarrete y otros misioneros no
estaban dispuestos a acomodarse, a pesar de no tener el permi-
so requerido para ello, el dominico abandonö el imperio chino,
para dirigirse a Manila o Roma con el fin de poder tratar direc-
tamente las cuestiones relativas a los métodos de evangeliza-
ciön seguidos por algunos jesuitas en aquel imperio14.

11 Richmond, Robert Ellis: They Need Nothing: Hispanic Asian Encounters of the
Colonial Period. Toronto: University of Toronto Press, 2012, pp. 8-69.

12 Es importante remarcar el hecho de que entre los jesuitas coexistfan
posturas muy diferentes acerca de la idoneidad del modelo de evangelizaciön
iniciado por Mateo Ricci, asf como también acerca de la interpretaciön ultima
que hacfan de los ritos. Para intentar acabar con esta falta de unanimidad, los
jesuitas celebraron un sinffn de reuniones aunque sin éxito final. Para mas deta-
lles véase Cummins, James S.: A Question of Rites. Friar Domingo Navarrete and
the jesuits in China. Aldershot: Scholar Press, 1983; y Cummins, James S.: Jesuit
and Friar in the Spanish Expansion to the East. London: Variorum Reprints, 1986,

pp. 7-60.
13 Dos fueron los puntos centrales del debate. En primer lugar, la decision

acerca de si los ritos chinos eran prâcticas civiles o religiosas y, en segundo
lugar, el nombre que debfa usarse para hacer referencia a Dios. Mungello, David
E.: Curious Land: Jesuit Accomodation and the Origins of Sinology. Stuttgart: Franz
Steiner Verlag, 1985; y Mungello, David E.: The Chinese Rites Controversy. Its
History and Meaning. Monumenta Serica Monograph Series XXXIII. Nettetal:
Steyler Verlag, 1994, pp. 4 y ss.

14 Esta decision fue duramente criticada por los jesuitas, quienes le acusaron
de ponerles en grave peligro dado que Navarrete no habfa solicitado el permiso
requerido para abandonar el imperio chino. Para un estudio detallado acerca
del perfodo en el que los misioneros estuvieron recluidos en Canton véase
Cummins, 1962, op. cit., apéndice I, pp. 413-424.

102



Voces sobre China en el siglo XVII

Navarrete saliô de Canton en 1669 y tardö dos anos hasta
llegar a Europa. En su viaje, y especialmente durante su paso
por Roma, tuvo conocimiento de las noticias que los miembros
de la Compama de Jesus habfan elevado a la Sagrada Congre-
gacion acerca del estado de las misiones en China y muy en
concreto, acerca de los métodos de evangelizacion utilizados
por las ördenes mendicantes. Navarrete, en total desacuerdo
con algunas de las noticias que los jesuitas habian hecho circular,

y consciente de que para que se entendiera su posicion acerca

de la situacion de la religion cristiana en el mundo chino
debfa dar una vision de China lo mäs panorâmica posible, ideö
una serie en très tomos15 que deberfan haber visto la luz de
manera progresiva si no hubiera sido porque el Tribunal de la
Santa Inquisiciôn se interpuso de por medio. Los dos primeros
fueron escritos y de ellos se han conservado diferentes ejempla-
res; del tercero, en cambio, a pesar de las referencias que Navarrete

hace en sus otros escritos, no se ha conservado ningun
ejemplar.

El primer tomo fueron los Tratados —impresos y publica-
dos—, el segundo las Controversias —impresos casi en su totali-
dad pero no publicados— y el tercero —escrito aunque no im-
preso ni publicado, y del que no se ha conservado ningun
ejemplar— de haber visto la luz se habrfa titulado Todas las industrias
espirituales y divinas de que se han ayudado los Religiosos de la
Compama en la conversion de China16. Los Tratados, pues, fueron

15 Segün el padre Rob Streit, en realidad existiö un cuarto tomo cuyo tftulo
es «Explicadas las verdades catôlicas, impugné los errores mas comunes de los
chinos». Para mâs detalles véase Streit, Rob: Bibliotheca Missionum. Americanische
Missionsliteratur 1700-1909. Münster: Aachen, 1916-, p. 863.

16 De este tomo, José Toribio Medina senala que su existencia Consta de los
preliminares del segundo y que el autor lo tenta ya preparado para la prensa,
aunque nunca llegô a publicarse. Si bien en las Controversias en varias ocasiones
Navarrete promete al lector el tomo tercero, no se sabe que sucediö con el
manuscrito de este tercer volumen. No obstante, José Ma Gonzalez, basândose
en unos datos que fueron enviados a Roma, senala que el tomo III, aunque
nunca saliô a la luz, llevaba por tttulo Todas las industrias espirituales y divinas que
se han ayudado los Religiosos de la Compama en la conversion de Chinos, y anade que
en el Archivo Provincial del Convento de Santo Domingo de Manila existen
ejemplares. De acuerdo con los datos que le fueron remitidos desde Manila,
Gonzalez ofrece al lector el contenido de dicho tomo. Durante mi trabajo de
investigaciön en el archivo de Àvila no ha sido posible identificar este volumen.
Para mayores detalles sobre este asunto, véase: Medina, José Toribio: Bibliograph
Espanola de las islas Filipmas (1523-1810). Santiago de Chile: Imprenta Cervantes,
1898, p. 48; Quétif-Echard (PP.): Scriptores ordinis Praedicatorum recensiti, notisque
historicis et criticis illustrati [...] Lutetiae Parisiorum [Parts]: apud J-B-Christo-
phorum Ballard et Nicolaum Simart: 1719-1721, p. 23; e Historia de las misiones
dominicanas de China. Madrid: Imprenta Juan Bravo, tomo V: Bibliograftas, 1967,

p. 1.

103



Anna Busquets Alemany

concebidos como la primera parte necesaria para entender lue-
go las cuestiones sobre religiosidad planteadas en el segundo
tomo que, como indica claramente el tftulo, recogfa las contro-
versias sobre la evangelizacion y la religion cristiana en China.

Los Tratados estân compuestos por siete tratados que, a
modo de libros independientes, a su vez estân formados por
capftulos que internamente estân organizados con numéros. En
los dos primeros tratados (fols. 1-128) el dominico describe la
civilizacion china, con especial atenciön a su historia y sus cos-
tumbres. En el tercero (fols. 129-172), incluye una traducciön
comentada de varias sentencias confucianas. En el cuarto (fols.
173-245), Navarrete incorpora la traducciön del libro chino
Mingxin Baojian. En el siguiente (fols. 245-289), Navarrete reali-
za la traducciön anotada de un tratado escrito por el jesuita
Longobardo. En el sexto, el contenido puede agruparse en dos
partes. En la primera, a modo de autobiograffa, Navarrete resume

sus periplos por Asia y, en la segunda, incorpora noticias
acerca de la invasion de los manchües en China, sobre la figura
de Zheng Chenggong (denominado Koxinga en las fuentes
europeas), incorpora algunas notas sobre la obra Description de
las Filipinos del padre Letona, proporciona una revision crftica
de la obra del jesuita Colin, Historia de los Jesuitas en las Filipinos
y también una aproximaciön crftica de la obra del jesuita Mar-
tino Martini, De bello tartarico historia. En el séptimo y ültimo
tratado, el dominico hace una recopilaciön de los décrétas y
proposiciones calificados en Roma por Orden de la Sagrada
Congregaciön del Santo Oficio, y de manera intercalada todavfa
introduce unos ûltimos apuntes descriptivos sobre China.

Atendiendo al tipo de informaciones, los siete tratados pue-
den clasificarse en dos grandes grupos. Por un lado, aquellos en
los que Navarrete introduce sus propias informaciones sobre
China que, como se verâ, son contrastadas y/o completadas con
las noticias aportadas por un amplio abanico de fuentes que el
dominico conoce y maneja. Este es el caso de los tratados
primera, segundo y sexto. Por otro lado, los tratados que repro-
ducen, comentan y/o traducen textos de otros, como ocurre en
el tercero, cuarto, quinto, parte del sexto y el séptimo.

2. Las fuentes sobre China citadas en los Tratados

Para elaborar las noticias descriptivas sobre China, Navarrete

se sirve de un abanico de fuentes testimoniales y textuales

104



Voces sobre China en el siglo XVII

que reconoce haber utilizado y que de manera bastante siste-
mâtica cita en su texto17.

2. 1. TESTIMONIOS PERSONALES: PERCEPCIONES PROPIAS E

INFORMANTES ORALES

Una de las principales fuentes de informaciön de los Tratados

procédé de la propia experiencia que el misionero tuvo en
China durante los mas de diez anos que pasö en aquel imperio,
y también de las diferentes situaciones en las que se vio involu-
crado. El trabajo que realizö en las misiones que los dominicos
tenfan en el sur de China le permitio empaparse de las formas
de vida y costumbres propias de los campesinos y gente humil-
de, de las que en su relato da buena cuenta. Asimismo, la perse-
cuciön anticristiana que se desatö en aquella época en China,
referida en el apartado anterior, y que primero le obligo a acu-
dir a Pekm y posteriormente a permanecer recluido en Canton,
le puso en contacta con una realidad bien distinta. El trayecto
hacia el norte, asf como el de regreso hacia el destierro al que
fueron condenados los misioneros, resultaron ser de extrema
riqueza para Navarrete y de ambos trayectos ofrece una canti-
dad importante de detalles. De hecho, la exigencia imperial de
presentarse en Pekfn permitio al dominico entrar en contacto
con la realidad norte del pais que, de otra manera, es muy posi-
ble que nunca hubiera conocido puesto que las areas de predi-
caciön de los dominicos estaban concentradas en las provincias
de la costa sur de China. Seguramente por este motivo, Navarrete

introduce en su relato todos los aspectos que percibiö
durante el trayecto hacia la capital: pueblos, medios de
transporte, lugares en los que se hospedaron, comida que les fueron
ofreciendo, etc. Pero ademâs de esta otra realidad geogrâfica,
también pudo familiarizarse con otras realidades bien distintas
como son la vinculada al funcionamiento imperial y al sistema

17 Los primeros resultados de la investigation sobre las fuentes sobre China
utilizadas por Navarrete en sus Tratados pueden consultarse en Busquets, Anna:
«China en la Espana del siglo XVI: la elaboraciön de los Tratados de Domingo
Fernandez de Navarrete», en: Anton Burgos, Francisco Javier/ Ramos Alonso,
Luis Öscar (eds.): Traspasando fronteras: el reto de Asia y el Pacîfico. Valladolid:
Asociaciôn Espanola de Estudios del Pacîfico y Universidad deValladolid, 2002,

pp. 7-97. Fueron ampliados en Busquets, Anna: «China in Spain in the 17th
Century: The Sources of the Tratados historicos, politicos, ethicos y religiosos de la
monorchia de China (1676) of Domingo Fernandez de Navarrete», Asian and
African Studies. Special Issue: Selected Papers from the XVIth EACS Conference in
Ljubljana, XI, 1-2 (2006,) pp. 31-39, y Busquets, Anna: Los Tratados historicos,
politicos, éticos y religiosos de la monarquîa de China (1676) de Domingo Fernandez de

Navarrete: el texto y sus fuentes. Barcelona: Universität Pompeu Fabra, 2008.

105



Anna Busquets Alemany

punitivo chino. Navarrete pudo constatar la articulation
territorial que el gobierno imperial tenta de las principales arterias
de comunicaciön del pais, pudo comprobar también la importante

presencia de funcionarios de muy distinto rango encarga-
dos de todos los asuntos polfticos del pais y conocer en primera
persona el mundo de las prisiones. Sin duda, la réclusion en
Canton le puso en contacto con la cara mas amarga de su estan-
cia en China aunque, en realidad, su experiencia en la cârcel no
resultö ser, en absoluta, tan negativa como a priori él mismo
habn'a podido imaginar. Por un lado, en repetidas ocasiones
insiste en el hecho de que fue tratado con absoluta benevolencia;
por el otro, los anos que paso en cautiverio propiciaron que pu-
diera tener largas conversaciones y debates con los otros misio-
neros también recluidos allf, tanto sobre algunas cuestiones
générales acerca del pais como también de algunas cuestiones
mucho mas especi'ficas acerca de la religiosidad china y la
evangelization cristiana del pais. Parte del contenido de estas char-
las fue incorporada en los Tratados y las Controversias.

A lo largo de los Tratados, de forma reiterada y constante el
dominico comunica al lector que la informaciön sobre China
que incorpora en su relata procédé de su experiencia en aquel
pais. Por ello, expresiones del tipo "vi yo", "he visto", "estuve
vezes allf" o "vismoslas en" son constantes. La apariciôn reiterada

de este tipo de formulas puede entenderse considerando
varios argumentos. En primer lugar, por el hecho de que una
parte importante de la narration es en realidad una autobio-
graffa; en segundo lugar, como recurso para enfatizar que las
noticias sobre China que aporta en su obra proceden de su ob-
servaciön directa, aspecto en el que insiste desde el escrito diri-
gido "Al pfo y curioso lector" que encabeza la obra; y, en tercer
lugar, para dar mayor credibilidad y remarcar la autenticidad
de lo narrado cuando su opinion no coincide con lo que otros
habfan escrito previamente. Para ello, la metodologfa con la que
utiliza en el relata este tipo de apostillas es variada. En algunas
ocasiones, en una misma frase hace uso de hasta très verbos,
todos en primera persona, que describen acciones que implican
que él ha sido testigo ocular de aquello que nos esta narrando y
que asf lo ha visto en mas de una ocasiön18. En algunas otras,
trae a eolation la referenda de algûn otro autor que previamente

ha tratado el mismo asunto para reforzar lo vivido por

18 "Por aver estado en ella, y miradola con alguna atencion, escrivire algo de
lo que vi", Tratado 1, cap. VII, fol. 15, 4. "Aun en los ninos de la escuela se vè, y
nota la mesma modestia y gravedad. Vezes vi y pondéré esto con no poca
admiraciön mia". Tratado 2, cap. I, fol. 53, 2.

106



Voces sobre China en el siglo XVII

él19. Y finalmente, en las que a su juicio pudieran parecer mas
inverosimiles —como sucede por ejemplo en la descripciön que
hace de las cortesfas que se tienen en las cârceles chinas—, enfa-
tiza la autenticidad de las noticias adelantândose al pensamien-
to del lector y certificândole que, a pesar de que es consciente
de la sorpresa o recelo que causarâ aquello que esta descri-
biendo, todo se rige por la veracidad20.

Otra de las fuentes de los Tratados son los testimonios orales
procedentes tanto de los misioneros con los que compartiö ta-
reas de evangelizaciön en China, como también de los chinos
conversos al cristianismo como también de aquellos con los que
tuvo contacto durante su estancia en Manila, bien porque acu-
dian a las islas para comerciar o porque vivfan en el pariàn. En
ambos casos, es necesario diferenciar entre los informantes
"anönimos" —que aparecen referidos en el texto con formulas
del tipo "01 dezir", "dizen" o "me dixeron"— y la informaciön
procedente de sus numerosas charlas con otros misioneros
occidentales21 o chinos22.

19 "Tiene el Emperador para servicio suyo, y de su Corte, nueve mil
novecientos y noventa y nueve barcos grandes, como todos Ios Misioneros
reparamos, en que el numéro no llegava a diez mil, faltando uno solo". Tratado
1, cap. IX, fol. 23, 1.

"Un dia entramos en un calaboço, que era harto trabajoso, tenia afuera un
patio grande, y en medio un Templo semejante al de la carcel pequena; todos
los que estaban alli tenian prisiones, y muy mala color, por ser Iugar muy
humedo [...] También notamos con atencion, la cortesia, gravedad y buena
urbanidad, con que se tratavan entre si aquellos hombres, y la que usavan con
nosotros. Es cosa increfble esto para los de aca". Tratado 1, cap. VII, fol. 16, 7.

21 Entre los misioneros que Navarrete cita de manera repetida destacan el
portugués Manuel Jorge (1621-1677), el francés Jean Valat (1659-1696), el portu-
gués Felicien Pacheco (1622-1687), el portugués Adrian Greslon (1656-1695), el
italiano Francesco Brancati (1607-1671), Michel Trigault (1602-1667) o el portugués

Antonio de Gouvea (1592-1677).
22 Este es el caso de los cristianos chinos llamados demente, Juan Li y Juan

Mieu. No ha sido posible hallar mâs datos de estos cristianos en ninguno de los
escritos de Navarrete, ni tampoco en las historias misionales de la orden domi-
nicana. En cambio, muy distinto es el caso de otro chino cristiano al que hace
referencia, Gregorio Lopez Lo, del que disponemos de abundantes noticias bio-
grâficas puesto que fue nombrado, a instancias del propio Navarrete, Obispo de
China. A pesar de la inicial renuncia del P. Lo, el Papa Inocencio XI no la aceptô
y con fecha de 12 de octubre de 1679 confimö al padre Lo su nombramiento
como Obispo, obligândole a aceptar el obispado. Finalmente, en 1685, después
de numerosos problemas debidos a la oposiciön que algunos misioneros en Fili-
pinas y vicarios hacfan de su nombramiento, fue nombrado como Obispo de
China en Nankin. Muriô a los cinco anos de haber accedido al cargo, en 1690.
Para una biograffa compléta y detallada de este religioso dominico chino, véase
Gonzalez (1946).

107



Anna Busquets Alemany

2.2. TEXTOS CHINOS

El abanico de fuentes chinas que Navarrete utiliza para la
elaboraciön de sus Tratados es amplio y en él tienen cabida
textos tan variados como algunos de los clâsicos confucianos,
obras con estampas impresas, memoriales, historias chinas,
diccionarios, libros sobre la lengua china y algün mapa. Las
referencias a estas fuentes son abundantes y, en la mayorfa de
los casos, las indicaciones dadas por el dominico permiten iden-
tificar claramente el libro chino al que hace referencia e incluso
en alguna ocasiön menciona el tftulo.

Los Cuatro Libros y los Cinco Clâsicos

El manejo y conocimiento que Navarrete tenia de los Cuatro
Libros queda manifiesto en el tercero de los tratados, dedicado a

la moral de los chinos y a su maestro Confucio; en los très pri-
meros capftulos de los once que conforman este tratado, Navarrete

incorpora un buen numéro de sentencias traducidas y
comentadas que proceden de los Cuatro Libros. En los très
primeras capftulos del tratado, pues, es posible encontrar sentencias

procedentes tanto del Lunyu, como del Libro de Mencio, de
la Gran Ensenanza y del Justo Medio. En cambio, a partir del capf-
tulo cuarto y hasta el octavo, Navarrete se centra en traducir y
comentar unicamente las sentencias extrafdas del Lunyu (refe-
rido como "Lun lu") de Confucio. En los capftulos restantes, con
excepciön del ûltimo en que aborda cuestiones relacionadas con
los caractères chinos, Navarrete de nuevo introduce traduccio-
nes que proceden del Shujing (Cldsico de los Documentos) y del
Shijing (Cldsico de la Poesfa), dos de los Cinco Clâsicos que Navarrete

menciona explfcitamente.
A la vez que traduce, Navarrete incorpora comentarios y

explicaciones propias para que el lector pueda interpretar de
manera fâcil aquello que esta leyendo. Por ello, intenta estable-
cer similitudes entre las mâximas chinas y los principales aspec-
tos de la doctrina cristiana. El resultado de la traducciön pone
de manifiesto la perfecta comprension que el dominico tiene del

108



Voces sobre China en el siglo XVII

texto original chino23. Como ejemplo, pueden compararse las si-
guientes traducciones al castellano24:

M. EI Rey, que con virtud, y justicia gobierna à su Reyno, ès como la

Estrella del Norte, que estando fixa, es el bianco de las demas. Tratado

3, cap. IV, fol. 43, 24.

II, I. Confucio dijo: "EI que gobierna con la virtud es comparable a la

Estrella Polar, que permanece en su lugar mientras la masa de los cuer-

pos celestes se vuelve a saludarla". [Trad. Pérez Arroyo, J.: Confucio,

Mencio, Los Cuatro Libros. Madrid: Alfaguara, 1981, "Las Analectas de

Confucio", 9],

El Lunyu es, sin lugar a dudas, el texto que Navarrete mejor
conoce. Todas las referencias a este clâsico son exactas y sin
equfvoco alguno, por lo que es posible afirmar que Navarrete
elaboro esta parte de sus Tratados a partir de una version
compléta de la obra, ya fuera en chino o a partir de alguna de las
traducciones que ya existfan. Del Libro de Mencio, Navarrete
traduce y comenta algunas sentencias, especialmente las rela-
cionadas con la piedad filial. El libro de La Gran Ensenanza

aparece citado con el tftulo "La gran ciencia, ö sabiduria" y, en
alguna ocasion, se alude directamente a la doctrina del Dajiao
("Ta Jio"). Y, finalmente, también es posible encontrar algunas
de las sentencias del Justo Medio aunque, en este caso, aparecen
mezcladas con cuestiones relacionadas con la organization polf-
tica del imperio y no parece tan claro que Navarrete fuera
consciente de que en realidad pertenecfan a un clâsico confuciano25.

Parece claro, pues, que Navarrete cotejo estos cuatro clâsicos

y que conociö las traducciones que de ellos habfa. No ocurre lo
mismo con los Cinco Clâsicos. En realidad, de éstos Navarrete
unicamente incorpora algunas referencias al Shujing (referido
como "Xu King") y una ünica alusion al Shijing (al que se refiere

23 Sobre el conocimiento de Navarrete de traducciones previas de estos
textos véase Lundbaek, Knud: «The First Translation from a Confucian Classic
in Europe», China Mission Studies (1550-1800), Bulletin 1,1979, pp. 2-11.

24 En 2006, Gabriel Garcta-Noblejas, publicô un escrito acerca de la labor
como traductor de Fray Domingo Fernandez de Navarrete en el que remarca la
exactitud terminolôgica, el castellano delicioso del dominico asf como la capaci-
dad de comprensiôn del texto original por parte de Navarrete. Para mayor
detalle véase Garcfa-Noblejas, Gabriel: http://cvc.cervantes.es/obref/china/
fray_domingo.html (consultado 7-1-2013).

25 Navarrete hace referencia a la existencia de nueve principios générales
que deben régir el comportamiento de aquellos que gobiernan, aspecto que ha
tornado directamente del texto del Justo Medio.

109



Anna Busquets Alemany

como "el libro de los versos")26. El uso de estos textos no es tan
sistemâtico como ocurre con los Cuatro Libros y su conocimiento
también es mucho menor. Acerca del Shujing, Navarrete tiene
clara la importancia de este libro del que reconoce su antigüe-
dad, hasta el punto de que senala que su valfa para la civili-
zaciön china es la misma que cualquier ley o doctrina escrita27.
Conoce que se trata de un compendio de escritos que hacen
referenda a emperadores antiguos y manifiesta al lector su inten-
ciön de reproducir en su capftulo algunos de estos episodios.

Otras fuentes chinas

Menciön aparte merecen las alusiones que Navarrete hace a
otros libros chinos. En primer lugar, tiene conocimiento de un
libro que, segun él, es un ritual llamado "Kia Li". A lo largo del
tercer tratado hace referencia en diversas ocasiones a este libro
aunque no proporciona ningün otro dato. Pudiera ser que con
este tftulo hiciera referencia al Li Ji o Memorial de los ritos —los
comentarios hechos por Navarrete estân todos relacionados con
las ceremonias que se debfan guardar en el reino de China28— y
que hubiera transcrito erröneamente su tftulo.

Navarrete también hace menciön en repetidas ocasiones a

un libro denominado "Kia Lu". Una primera lectura podrfa ha-
cer identificar este nombre con el Lunyu dado que cuando re-
fiere el nombre de "Kia Lu" inserta frases y sentencias que pue-
den identificarse como propias del pensamiento confuciano. Sin
embargo, las referencias que posteriormente hace al Lunyu, que
aparece referido como "Lun lu", demuestran que con tal deno-
minacion Navarrete estaba haciendo referencia a otro aspecto.

Otra obra que Navarrete referencia en sus Tratados es un
libro llamado "Kang Kao"29 aunque por las pocas referencias
que da tampoco ha sido posible establecer una identificaciön.

A lo largo de los Tratados, Navarrete también hace referencia
a un memorial chino escrito por Yang Guangxian (1597-1669)
—mencionado como "lang Kuang Sien"—, del que indica que
fue impreso en 1659 con el tftulo "Pi Sie Lun", que traduce como
Attendite à falsis Prophetis30, y que sin lugar a dudas puede

26 Tratado 3, cap. III, fol. 136, 3.
27 "Xu King, vale tanto como ley o doctrina escrita". Tratado 3, cap. IX, fol.

162,1.
28 "Segün el libro, que es un Ritual, llamado Kia Li, mandado guardar por

los Emperadores en todo el Imperio; son demasiadas y impertinentes las
ceremonias matrimoniales". Tratado 2, cap. II, fol. 75, 15.

29 Tratado 3, cap. II, fol. 134, 11.
30 Tratado 6, cap. XVI, fol. 354, 1.

110



Voces sobre China en el siglo XVII

identificarse con el libro Pixie lun. De hecho, no solo conoce de
su existencia sino que incorpora una traducciön de algunas
partes de este memorial que van acompanadas por comentarios
personales a los distintos fragmentas. Asimismo, indica que
este memorial circulé por la corte y otras partes del imperio y,
por ello, es posible pensar que uno de estos ejemplares hubiera
cafdo en sus manos o en las de algün misionero que estaba con
él. Navarrete incluye en sus Tratados los puntos mas importantes

y se excusa de no reproducir todo el memorial del que
senala "pone otras cosas con notable Retorica y artificio, que
para gente que carece de luz, basta para alucinarles, y moverles
a que lo crean"31. Para realizar su traducciön, Navarrete conto
con la ayuda de cuatro jesuitas y un misionero franciscano32,

aunque no especifica los nombres de estos religiosos.
Navarrete también menciona la existencia de otro pequeno

libro del que senala el tftulo en chino, Po Te I y que él mismo
traduce como "A ley de fiel vasallo". Cummins33 identifica el
tftulo Po Te I de Navarrete con el panfleto publicado en 1663

por el cristiano Li Zubo, titulado Tianxue chuangai, en el que de-
fendfa que los hombres se habfan originado en Judea y que una
rama de la familia habfa emigrado a China guiada por un lfder
que Li establecfa que habfa sido Fuxi. De la misma manera, de-
fendfa que Dios habfa sido venerado en la China antigua bajo la
denominaciön de Tian o Shangdi y que este culto, conocido
como Tianxue, perdido a partir de la dinastfa de los Zhou, habfa
sido recuperado por Matteo Ricci (1552-1610) y otros misione-
ros34. Sin embargo, la transcripciön que Navarrete hace del tftulo,

asf como la referenda al hecho de que existfan otros memo-
riales que présenta el mismo Yang Guangxian en los anos suce-
sivos, permite también pensar que con la alusiön Po Te I, el
dominico estuviera refiriéndose, en realidad, a la colecciön de
veintidös ensayos, memoriales y prefacios que Yang Guangxian
publico en 1665 con el tftulo Budeyi {No podn'a hacerse de otra
manera), la mayorfa de los cuales eran tratados contra los misio-
neros35. En realidad, el Budeyi contenta en su interior el Pixie

31 Tratado 6, cap. XVI, fol. 356, 2.
32 "Quatro Padres de la Compafiïa, uno de San Francisco y yo, convenimos

todos en lo que aquf se escribe". Tratado 6, cap. XV, fol. 354,1.
33 Cummins, 1962, op. cit., p. 48, n. 1.
34 Para detalles sobre este asunto, véase Hummel, 1943, op. cit., p. 890.
35 Para un estudio de los escritos de Yang Guangxian, véase Zurndorfer,

Harriet T.: «"One Adam having driven us out of paradise, another has driven us
out of China". Yang Kuang-Hsien's Challenge of Adam Schall Von Bell», en:
Blussé, Leonard/ Zurndorfer, Harriet T. (ed.): Conflict and Accomodation in Early
Modern East Asia. Essays in Honour of Erik Zürcher. Leiden: Brill, 1993, pp. 41-168;
Menegon, Eugenio: «La polemica ideologica tra gesuiti e intellettuali neo-

111



Anna Busquets Alemany

lun, aunque Navarrete no se equivoca al mencionarlos por
separado puesto que inicialmente el Pixie lun apareciö como un
panfleto independiente, que es al que el dominico se refiere.

Otro libro chino que Navarrete demuestra conocer sobrada-
mente es el Mingxin Baojian compilado a principios de la dinas-
ti'a Ming por Fan Liben, del que el dominico espanol ofrece una
traducciön compléta que ocupa la totalidad del cuarto tratado36.
Navarrete se refiere a él con la denominaciön Ming Sin Pao Kien

que él mismo traduce como Espejo precioso del alma o Espejo que
alumbra y comunica luzes al coraçon y interior del hombre, aunque
en ningün momenta menciona el nombre de su autor. Navarrete

explica que se decidiô a "traducir aqueste librillo, el qual,
en realidad de verdad, viene a ser para el Chino Gentil, lo mes-
mo que el devoto Kempis para el Catolico"37. Navarrete afirma
que éste fue el primer libro que leyo en lengua china y que en
su traducciön, para ahorrar nombres extranos y de diffcil pro-
nunciacion para los europeos —escabrosos, escribe el dominico—,

no reproducirâ los nombres de los doctores que el autor
de la obra cita, aunque si mantendrâ el orden del original chino.

Ademâs de los libros anteriores, también es necesario tener
en cuenta las diferentes alusiones, en este caso mucho mas

confuciani nella Cina del XVII secolo: le tesi di Yang Guangxian» (The
ideological debate between Jesuits and Neo-Confucian intellectuals in 17th-century
China: The theses of Yang Guangxian). Ming Qing yanjiu, 1, 1992, pp. 103-123; y
«Yang Guangxian's Opposition to Adam Schall: Christianity and Western
Science in His Work Bu de yi», en: Malek, Roman (ed.): Western Learning and

Christianity in China. The Contribution and Impact ofJohann Adam Schall von Bell, S.

J. (1592-1666). Monumenta Serica Monograph Series. St. Augustin/Nettetal:
Steyler Verlag, 1998, pp. 311-357.

36 Algunos anos antes, en 1592, el también dominico Juan Cobo habia tradu-
cido esta misma obra al castellano. Como senala Ollé en su introducciön a la
traducciön de este libro, Navarrete no incluye ninguna referenda a esta traducciön.

Navarrete en ningün momento hace referencia a la traducciön previa de
Cobo y, ademâs, la transcripciön del tftulo en ambos casos también es diferente.
Véase Ollé, Manel (ed.): Beng Sim Po Cam o Rico espejo del buen corazôn. El Mingxin

Baojian de Fan Liben. Barcelona: Peninsula, 1998, p. 4. Debe senalarse también
que no deja de ser extrano que Navarrete desconociera esta traducciön puesto
que, como demuestra en su relato, conoce con amplitud buena parte de las pu-
blicaciones sobre China, asf como algunas de las traducciones que otros misio-
neros habfan realizado de textos chinos. Todavfa sorprende mâs si se tiene en
cuenta el hecho de que Juan Cobo realizö esta traducciön entre 1588 y 1592 en
Manila, es decir, muchos anos antes de la llegada del dominico a esta ciudad,
que aconteciö en 1658. En cualquier caso, la traducciön que realiza Navarrete,
seguramente por haber aparecido inserida en una obra de volumen y pretensio-
nes mucho mayores, ha pasado prâcticamente desapercibida por parte de la
historiograffa moderna. A diferencia de lo ocurrido con la traducciön de Juan
Cobo, que ha sido objeto de estudio por parte de varios sinölogos, la realizada
por Navarrete, en cambio, apenas ha llamado la atenciön ni de los sinölogos, ni
tampoco de los traductölogos.

Tratado 4, fol. 174.

112



Voces sobre China en el siglo XVII

vagas e imprecisas que las anteriores, que Navarrete hace de
diferentes historias, libros y algün mapa chinos de los que no
ofrece ningün otro tipo de informaciön mas que algunas pince-
ladas muy vagas. En concreto, los materiales que el dominico
afirma haber cotejado son los siguientes:

- Libros en los que los chinos anotan y controlan el numéro
de ciudades de cada provincia, asf como del numéro de
tributarios y la renta que percibe el Emperador38. Su
conocimiento de estos libros de cuentas, bien por haber-
los lefdo, bien por haber tenido acceso a ellos a través de
un intérprete, explica las constantes correcciones que
hace de las cifras que van incorporadas en los relatos
europeos que ha lefdo.
Libros sobre la lengua y los caractères chinos, aunque de
ellos no da ninguna referencia concreta, asf como un dic-
cionario39. El uso de este tipo de libros, ademâs de ser-
virle para el aprendizaje de la lengua, le permitio incor-
porar en los Tratados, a modo de brevfsimo diccionario
etimolögico, la descripcion de prâcticamente cincuenta
caractères. En algunos casos, la identification del carâcter
descrito es râpida puesto que las explicaciones de los
componentes son claras y son caractères que todavfa hoy
estân vigentes en el registro chino moderno40. En otros
casos, en cambio, las definiciones dadas por Navarrete
han resultado mucho mas diffciles de comprender y re-
construir puesto que se trataba de caractères que se han
perdido con el paso del tiempo y que actualmente ya no
se utilizan41. La secuencia que Navarrete utiliza en la

38 "En sus libros tienen escrito el numéro de Ciudades, y Villas de cada
Provincia, y el nombre de cada una, yo lo tenia todo apuntado en mi mano,
pero por no hallar el papel, no lo escribo aqui". Tratado 1, cap. IIII, fol. 7,1.

39 "El Diccionario que yo tenia, y se me perdib en el viage, que es el
ordinario, contenia 33375 letras. Otro ay mas numeroso, y mas antiguo, el quai
tiene siete mil". Tratado 3, cap. XI, fol. 169,1.

40 Sucede esto, por ejemplo, con los caractères de "moneda" —del que el
dominico senala que "la significan con la letra de metal al lado y la letra de

armas duplicada una abaxo, y otra arriba" (lä qian)—, "bianco" —que describen
"con la letra del Sol, y un punto arriba, que significa su claridad" (Û bai)—-,
"cârcel" —de la que senala que escriben con "la letra de hombres puesto en
medio de quatro paredes" (El qiu)— o el "varön" —del que Navarrete senala

que "escriven con la letra de sementera, y abaxo la de fuerças. Es dezir, que el
hombre nacio para trabajar y para buscar el sustento con sudor y fatiga" l 'jj
nan), entre otros. Tratado 4, fols. 169-172.

41 Agradezco la inestimable ayuda del Dr. Manu J. Moreno Gonzalez,
sinôlogo y antropölogo médico, en la tarea de documentar los caractères anti-
guos que se han perdido en el registro moderno.

113



Anna Busquets Alemany

definition de los caractères permite afirmar que segura-
mente utilizö el diccionario Zihui ("Glosario de caractères")

—editado en 1615 y que constaba de mäs de 30.000
caractères—, a partir del cual pudo explicar al lector
europeo, de una manera fâcil y grâfica, de qué manera la
civilizaciôn china construta sus palabras y formaba sus
ideas.

- "Anales stnicos", de los que refiere que son exacttsimos
en todo lo que en ellos incluyen42.

- Diversos libros chinos de los que no ofrece ningûn detalle
sino que simplemente cita como fuente primaria a la que
ha tenido acceso43, entre ellos algunos en los que los chinos

describen ünicamente las ceremonias de los casa-
mientos44, ast como también afirma haber tenido en su
poder algunos mapas chinos45.

- Un libro impreso dedicado exclusivamente a la descrip-
ciön de un monte situado en Zhaoxian ("Chao-Hsien" en
los Tratados), villa de la provincia de Fujian, cuya singu-
laridad radica en el hecho de que esta todo hueco por
dentro y al que, como senala Navarrete, entraron un reli-
gioso dominico —del que no incluye el nombre—, y el
Padre Couplet (jesuita belga que estuvo en China entre
1659 y 1692)46.

- Varios libros impresos por un cristiano chino, llamado
Paulo Chino, del que refiere que imprimiö varias obras

42 "Segûn esto, no puede ser la China el Catayo. Verdad es, que no tengo por
cierto, y assentado ese suceso, atento que los Anales Chinicos, que son exacti-
simos, no hazen mencion de tal conquista, ni puede ser esta, la que hizo el
Tartaro del Poniente, porque es mas moderna, que no aquella". Tratado 1, cap. I,
fol. 3, 3.

43 "Ay muchas minas de oro, y de plata, aunque ha anos que no las labran,
por muy buenas razones, que yo he leido en sus libros". Tratado 1, cap. XIV, fol.
34, 4.

44 "Libros enteros, y no pequenos, ay en China, que solo tratan desta materia,

y es un mare magnum lo que de esto se ha escrito. Antes de entrar en el
assumpto, pondre aquf los impedimentos dirimentes que ponen los libros".
Tratado 2, cap. VII, fol. 72,1.

45 "De qualquier modo que sea, falta poco para ser quadrada aquella
Region; y casi quadrada la pintan los Chinos en sus Mapas". Tratado 1, cap. III,
fol. 5, 2.

46 "En Chao Hien, que es villa de Fo Kien, ay una cosa particular, de que
sera bueno tratar aquf, aunque no es, ni estanque ni laguna, ay un monte todo
hueco por dentro (Anda un libro impresso en aquella tierra, que solo explica y
descrive dicho monte) pondre aquf lo principal; entrö en el nuestro Religioso
China, y el Padre Coplet de la Companfa, media légua tiene de largo, aquel
monte, todo es un penasco, y todo se anda por de dentro, a una parte tiene
puerta para entrar, y a la otra para salir". Tratado 1, cap. IX, fols. 46-47, 6.

114



Voces sobre China en el siglo XVII

relacionadas con cuestiones religiosas y de la santfsima
trinidad47.

- Un libro con estampas impreso en lengua china acerca de
la vida de Confucio48. A pesar de que el dominico no
ofrece ninguna otra informacion sobre esta fuente es

posible que hubiera tenido acceso a alguna de las com-
pilaciones de las escenas ilustradas sobre la vida de
Confucio que aparecieron en China durante la época Ming.
La biografia ilustrada de Confucio, como Shengji tu (llus-
traciones de los vestigios del Sabio), originariamente consta-
ba de una treintena de pinturas que fueron compiladas,
anotadas y talladas a mediados del siglo XV. Posterior-
mente, este libro aumentö el nümero de sus ilustraciones
en las ediciones xilogrâficas posteriores que se hicieron
ya a mediados de la dinastfa Ming. Navarrete reproduce
el contenido de siete estampas aunque de la lectura de los
Tratados se desprende que conocio bastantes mas. Estas
ilustraciones fueron diseminadas por China en todo tipo
de soportes como planchas xilogrâficas, pinturas sobre
seda o en tabletas de piedra y, por lo tanto, es posible que
un compendio de estas ilustraciones hubiera llegado a

manos del dominico49.

Navarrete, pues, nutre sus Tratados con un abanico de fuentes

testimoniales importantes —que principalmente le sirven
para corroborar sus propias ideas—, asf como de un abanico no
menos importante de fuentes chinas, que en la mayorfa de los
casos sirvieron para completar las informaciones de sus Trata-
dos y, muy especialmente, en todo lo relacionado con las
cuestiones de la moral y comportamiento chinos. En el siguiente
capftulo se presentarâ el tercer gran grupo de fuentes utilizado
por Navarrete, las principales obras europeas sobre China pu-
blicadas hasta ese momento.

47 "Otro insigne Idolo tiene esta mesma secta, nombranle, San Pao, es de très
que en todo son iguales. El Doctor Paulo, ya referido, imprimib, ser imagen de
la Santisima Trinidad, cosa bien escusada. E Padre Angeles Portugues, trae
estas dos cosas, pero sin fundamento se dilatö demasiado". Tratado 2, cap. IX,
fol. 82.

48 "Para dar algunas noticias dèl referire aqut lo principal que anda escrito
en un libro de aquella nacion, cuyo titulo es descripciön de las maravillas y
milagros del Confucio, esta Ueno de estampas, con su explicacion y declaracion
de cada una". Tratado 3, cap. I, fol. 129,1.

49 Para detalles sobre este tema véase Murray, Julia K.: «The Temple of
Confucius and Pictorial Biographies of the Sage», The Journal of Asian Studies,
IV, 2 (1996), pp. 269-300.

115



Anna Busquets Alemany

2.3. Literatura europea sobre China

A lo largo de los Tratados, Navarrete hace gala de un
perfecta conocimiento de una parte importante de la literatura que
hasta ese momenta se habfa escrito en Europa sobre el reino de
China. Las continuas referencias a las grandes obras de la sino-
logfa europea de los siglos XVI y XVII son una muestra tanto
del grado de conocimiento que el dominico tenia acerca de la
producciön bibliogrâfica sobre China, contemporânea y anterior

a su obra, asf como también de su afân por aclarar algunos
de los puntos que erroneamente, a juicio del dominico, circula-
ban impresos en algunas obras y de su interés por ofrecer un
retrato de China lo mäs compléta posible. Evidentemente, y
dadas las disputas referidas al principio de este artfculo, el uso
de estas fuentes no estaba exento de intencionalidad. En oca-
siones, el dominico se sirve de estas escritos para corroborar lo
que él mismo esta narrando mientras que, en otras, critica el

yerro cometido por aquéllos. Por consiguiente, el resultado es
un doble relato en el que, paralelamente a los aspectos que se

resenan, Navarrete proporciona al lector, aunque sin preten-
derlo, una gufa de los materiales disponibles en aquella época
en relaciön con el reino de China. Aunque no siempre incluye el
tftulo de las obras a las que alude, a partir de las referencias
exactas del capitata o folio de donde extrae la informaciön es

posible establecer una identificaciön a posteriori. En algunos
casos, el dominico dedica capftulos enteros de los Tratados al
anâlisis de algunas de estas obras, como sucede con los trabajos
de Martino Martini y su De Bello Tartarico, o con la Labor Evangelica

del padre Francisco Colin; en otros casos, en cambio,
como sucede con las obras de Mendoza, Trigault o Kircher, las
alusiones, siempre acompanadas de comentarios del propio
Navarrete, aparecen mezcladas a ta largo de los Tratados. Para
el dominico, la obra del jesuita Niccolö Longobardo merece un
tratamiento distinto; por ello, en el quinto de tas tratados,
reproduce fntegramente su obra, a la vez que anade algunas con-
sideraciones personales acerca de sus escritos.

No obstante, no todas las obras que aparecen citadas quedan
explicitadas ni tampoco le merecen, evidentemente, la misma
opinion. Dos de las obras conocidas por el dominico son la
Historia de las cosas mas notables, ritos y costumbres del gran Reyno
de la China (1585) del agustino Gonzalez de Mendoza, asf como
la China Illustrata (1667) del jesuita alemân Athanasius Kircher.
Aunque en ningûn momento Navarrete révéla el tftulo de estas
dos publicaciones, las referencias a ellas no dejan lugar a dudas.
Las principales objeciones que achacarâ a estas dos autores son

116



Voces sobre China en el siglo XVII

la falta de conocimiento directo de la realidad que describen
—tanto Mendoza como Kircher nunca estuvieron en China—„
ast como la falta de conocimiento de la lengua china. Por ello
considéra que lo escrito por éstos no merece demasiada credibi-
lidad; la baja consideraciön en que tiene estas obras se pone de
manifiesto en el hecho de que en raras ocasiones las cita y,
cuando lo hace, es siempre con el objetivo de corregirlas. No
obstante, präcticamente todas las correcciones que Navarrete
hace de estos textos, y en especial de Mendoza, son en realidad
nimiedades. Ast, cuestiona y corrige las cifras aportadas de los
anos de reinado de algunos reyes, el nûmero de soldados que
tenta la guardia de palacio imperial, las dimensiones exactas del
reino, por citar algunos ejemplos. El ünico valor que Navarrete
reconoce en la Historia de Mendoza es el hecho de haber sido
escrita en una época en la que a Europa todavta llegaban noti-
cias extranas, superficiales y escasas del reino de China.

Otro de los autores que Navarrete cita y utiliza en sus Tratados

es el jesuita belga Nicolas Trigault (1577-1628). Como suce-
dta en los casos anteriores, Navarrete tampoco indica el tttulo
de la obra a la que se refiere, aunque las citas que incorpora en
sus Tratados coinciden con el libro De Cristiana Expeditione apud
Sinas, que apareciö en 1615. Navarrete tiene un conocimiento
directo de esta obra puesto que en sus referencias a ella general-
mente indica la referencia exacta de lo citado. La actitud del
dominico ante esta publicaciön es ambivalente. En algunas
ocasiones, sigue y corrobora lo escrito por el belga, mientras que en
otras, en cambio, lo critica y corrige.

Navarrete también conoce la obra que el jesuita Francisco
Colin habta escrito acerca de los progresos que los misioneros
de la Companta habtan realizado en China y, mediante alusio-
nes y referencias a este libro, pone de manifiesto el conocimiento

que de él posee. El libro referido por Navarrete es, sin lugar a

duda, Labor Evangelica, publicado en Madrid en 1663. El dominico,

a pesar de excusarse por haber letdo esta obra de manera
râpida y sin prestarle demasiada atenciön, dedica casi una vein-
tena de paginas a su comentario; nuevamente, atribuye los ye-
rros de este jesuita al hecho de que nunca estuvo en China.

En el quinto tratado, Navarrete incorpora el texto del jesuita
italiano Niccolö Longobardo (1559-1654), que tue el sucesor de
Matteo Ricci en la misiön de China. Longobardo estuvo en
China casi sesenta anos (desde 1597 hasta su muerte, en 1655) y
tras relevar en el cargo a Ricci, estudiö detenidamente las prâc-
ticas que su antecesor habta establecido en materia de evangeli-
zaciön y la consideraciön que habta hecho de los ritos chinos.
Las conclusiones a las que llegö Longobardo fueron completa-

117



Anna Busquets Alemany

mente opuestas a las de su predecesor. Por ello, decidiö escribir
un tratado con el que pudiera poner en evidencia la interpretation

errönea que habfa hecho Ricci. Sin embargo, diez anos
mas tarde de que Longobardo lo hubiera terminado, el Vice-
Provincial de la orden, reconociendo los danos que dicho tratado

podia acarrear a los jesuitas, ordeno su prohibiciön, ante la
indignation de los misioneros de las ördenes mendicantes a

cuyos oidos ya habia llegado su existencia50. Sin embargo, algu-
na copia logrö escapar de la destrucciön y, sin duda, fue la que
posteriormente Navarrete pudo traducir e incluir en su obra
con el titulo «Respuesta breve sobre las controversias de el
Xang Ti, Tien Xin y Ling Hoen y otros nombres y términos cini-
cos, para determinarse quales de ellos se pueden usar en la
Christiandad, dirigida à los Padres de las residencias de China,
para que le vean, y imbien después su parecer al P. Visitador de
Macao»51. En los Tratados, Navarrete no incluye ninguna
referenda que permita establecer de qué modo tuvo conocimiento
del texto escrito por el jesuita. Sin embargo, en el segundo tomo
de su obra, las Controversias, explica de manera detallada cömo
el jesuita francés Jean Valat (^16597-1696) del que senala ser
"persona muy cabal en todo, y a quièn amo de todo coraçon y
venero con toda reverencia"52, pudo salvaguardar un ejemplar
que le dio al franciscano fray Antonio de Santa Maria Caballero
quien, después de haberlo leido y comprobado la buena doctri-
na que en él se contenia, puntualiza el dominico, saco algunas
copias a alguna de las cuales Navarrete tuvo acceso, y envio el
original a Roma, que Navarrete senala haber podido consultar
también durante su estancia alli53.

En cuanto a la consideration que le merece el texto de
Longobardo, son esclarecedoras las palabras de Navarrete que
preceden su traduction del texto del jesuita:

Aunque es verdad, que en el segundo y tercer Tratado, se ha escrito

alto de la secta literaria de China, y traido algunos principios suficientes

50 Cummins, 1962, op. cit, p. xliv.
51 Acerca de las diferentes versiones y traducciones que se hicieron del

tratado de Longobardo, véase Pfister, Louis: Notices biographiques et bibliographiques

sur les jésuites de l'ancienne mission de Chine, 1552-1773. Chang-Hai:
Imprimerie de la Mission Catholique, 1932, pp. 65-66.

52 Controversias, T2, fol. 109,1.
53 "Participole con fin muy santo al P. Fr. Antonio de Santa Maria, Franciscano;

leido por èl, notada su buena doctrina, saco diversas copias, autorizadas
por si, como Notario Apostolico que era; destas tuvimos nosotros algunas, y yo
una; el original, que tambien vi, y tuve en mis manos, se remitiö à Roma, donde
dexè yo el traslado autorizado que tenia, por estar de muy buena letra y muy
legible". Controversias, T2, fol. 109,1.

118



Voces sobre China en el siglo XVII

para alcançar su fin, y intento. Pero porque es importantissimo a los

Missionaries, estar enterados en todo lo que toca a dicha secta, me ha

parecido poner aqui Io que escrivio el V. Padre Nicolas Longobardo, de

la Compania de Jesus, Missionario antiguo, y célébré en aquella

Mission, con cuya inteligencia tengo por certissimo, se hallaran los

Ministerios del Sancto Evangelio muy adelantados, y muy deshaogados

con poco trabajo, para tratar con los Ethnicos de aquella region. Anado

algunas anotaciones a favor del autor del papel, y de la doctrina que en

el escribe. El papel original se llevo a Roma, y un traslado autoriçado

présente yo en la Sagrada Congrégation Propaganda Fide, el que se

puso en el archivo. Dize, pues asi este buen Padre. Tratado 5, fol. 245.

La metodologfa utilizada en este caso difiere de las hasta
ahora mencionadas. Navarrete reproduce de manera intégra el
texto del jesuita y anade, bajo el epfgrafe «Anotaciones», algunas

consideraciones acerca de lo escrito por Longobardo. De
esta manera, queda perfectamente diferenciado el texto del
jesuita de las anotaciones que, a tenor de lo escrito por éste, ana-
diö Navarrete. Por lo general, se trata de comentarios breves en
los que el dominico espanol enlaza los asuntos tratados por
Longobardo con algunas de las cuestiones ya senaladas por él
en sus Tratados.

Otro de los autores al que Navarrete conoce y cita en sus
Tratados es el jesuita italiano Martino Martini (1614-1661). En
este caso, desde los primeros folios el dominico no deja lugar a
duda de la opinion que le merecen las informaciones sobre
China recogidas en los escritos del italiano y previene al lector
de los errores e invenciones escritas por éste. El aparente desin-
terés que Navarrete manifiesta por uno de los escritos de Martini

—refiere tener un ejemplar escrito por el italiano pero que no
piensa ni tan siquiera leerlo—54, se torna en el penültimo de los
tratados en una lectura concienzuda del libro De Bello Tartârico
Historia de Martini, publicado en 1654. Esta publication, centra-
da en la entrada de los manchües en China, se convirtiö en el
libro con mâs autoridad sobre este tema en Europa55. Escrito
originalmente en latin, fue traducido a nueve lenguas europeas
—francés, alemân, inglés, italiano, holandés, portugués, espa-

54 "De la entrada del Tartaro en China, y de como en tan breve tiempo se

apoderô délia, se ha escrito bastantemente; un librillo saco deste punto el padre
Martino Martinez, tengole en mi poder en latin y traducido en Espanol,
ninguno he lei'do, ni tengo voluntad de leer por lo que dirè adelante". Tratado 1,

cap. V, fol. 9, 7.
55 Lach, Donald F.: Asia in the Making of Europe. Vol. Ill: A Century of

Advance. Book Four. Chicago: University of Chicago Press, 1970, p. 1664.

119



Anna Busquets Alemany

nol, sueco y danés— y de él se hicieron mas de veinte ediciones
entre 1654 y 170656. Algunas de las ediciones estaban ilustradas
aunque no todas. Navarrete afirma en sus Tratados tener en su
poder la version en latin y en espanol, aunque en ningûn
momenta refiere si una de ellas, la latina, contenta grabados; es
extrano puesto que de haber sido ast, seguramente lo habrta in-
cluido en sus comentarios. Es posible pensar que ninguna de las
dos versiones que tenta Navarrete llevaba incorporados los
grabados puesto que parece ser que en algunas ediciones fueron
anadidos por el impresor sin el conocimiento del jesuita57.

Pero no es éste el ûnico trabajo de Martini que Navarrete
conoce. También en los primeros folios del primer tratado hace
referencia a otra obra cuando senala que "se atreviö el padre
Martino Martinez a escribir en su Athlanate Chinico, que los
Chinos de la Corte no beben frio"58. En esta ocasiön, Navarrete
se refiere a una obra del jesuita cuyo tttulo senala que era
"Athalante Chinico". Entre los escritos que se conocen de Martino

Martini no existe ninguna obra con el tttulo referenciado
por Navarrete59; es muy posible que Navarrete ofrezca este tttulo

dado que en el escrito «El Autor de la Elistoria al Lector», al
inicio de la obra De bello tartarico historia, Martino Martini senala

que algunos mapas, ast como una description pormenorizada y
copiosa de las provincias y ciudades de China "se deven reser-
var para mi Talante Ctnico, porque no defraudemos la dévida
gracia a aquella obra de mas estima"60. Es muy posible, pues,
que Navarrete tomara de aqut el tttulo de la obra en cuestiön
que, en realidad, es Novus Atlas Sinensis, que aparecio publi-
cado en Amsterdam, en 1655, como la sexta parte de la obra de
Joannis Bleau Theatrum orbis terrarum sive nous atlas. En realidad,

Martino Martini trabajo prâcticamente de manera paralela
en la elaboration de sus dos obras —es por ello que en el prö-
logo del De bello tartarico historia en mas de una ocasiön refiere
estar trabajando en un texto sobre China—, que vieron la luz de

56 Sobre las ediciones de esta obra, véase Cordier, Henry: Bibliotheca Sinica.
Dictionnaire Bibliographique des ouvrages relatifs à l'empire Chinois. Staten Island:
Maurizio Martino, 1904, 3 vols., pp. 23-627. La ediciôn en castellano aparecio en
1665. Tartaros en China. Historia que escribiô en Latin el R.P. Matin Martinio, de la

Compama de lesus y en espanol traducida por el Doctor D. Estevan de Aguilar y
Ziiniga, en Madrid, por Ioseph Fernandez de Buendîa, ano de 1665. Acerca de la
publicaciôn de la obra De bello tartarico historia, véase Mungello, 1985, op. cit.,
pp. 106-116.

57 Mungello (1985), op. cit., p. 10.
58 Tratado 1, cap. X, fol. 24, 4.
59 Para detalles biogrâficos y bibliogrâficos de este jesuita, véase Pfister,

1932, op. cit., pp. 256-262.
60 Martini (1665) s/f.

120



Voces sobre China en el siglo XVII

manera consecutiva en 1654 y 1655. La primera ediciön del
Novus Atlas Sinensis contenta algunos mapas a doble pagina
que, en esta ocasiön, Navarrete tampoco incluye en sus comen-
tarios acerca de esta publicaciön. Es curioso y no deja de sor-
prender el hecho de que Navarrete pasara por alto la existencia
de estos mapas y que ni tan siquiera los mencionara en sus
Tratados. Por ello, también aquf es posible que hubiera tenido
acceso a una ediciön que no los hubiera incorporado.

En cuanto a las menciones que Navarrete hace de estas dos
obras de Martino Martini es necesario establecer una diferencia
clara entre el tratamiento que les da en los dos primeros trata-
dos y el que otorga a una de ellas en el sexto. En los dos primeros

tratados, Navarrete incide en alertar al lector de las falacias
contenidas en los escritos del jesuita y por ello no duda en sena-
lar que acerca de lo que escribiö Martini "se rien los suyos", refi-
riéndose a los jesuitas como también "los nuestros"61, refirién-
dose tanto a los dominicos como al resto de misioneros de las
ördenes mendicantes. Sin embargo, el desinterés que Navarrete
muestra en los primeros tratados acerca de los escritos de este
misionero —en varias ocasiones réitéra que posee un ejemplar
escrito por el italiano y que no piensa leerlo—, en el penûltimo
de los tratados se convierte en una lectura concienzuda del libro
De Bello Tartarico. Por ello, el ultimo capttulo del sexto tratado
esta dedicado exclusivamente al anâlisis de esta obra que, anos
atrâs, se habfa resistido a leer. En su anâlisis, el dominico expo-
ne de manera sistemâtica los errores que cree hallar en la histo-
ria de Martini sobre la entrada de los manchues en China, glo-
sando primero lo escrito por el jesuita, el folio en el que se halla
la informaciön correspondiente y, a continuaciön, corrigiendo
los errores. Sin embargo, los aspectos que Navarrete critica del
texto de Martini son banales y la practica totalidad de las crtti-
cas que hace parecen obedecer a su antipatfa personal y al
desprecio que le tenta sin mas fundamento que éste. A pesar de
ello, el cotejo de las informaciones sobre la entrada de los
manchues en China ha permitido detectar paralelismos de conteni-
do que son reveladores. Grosso modo, es posible afirmar que la
narraciôn que Navarrete hace de la entrada de los manchues en
China es parecida, en términos générales, a la ofrecida por
Martini. Aunque no se puede hablar de una literalidad absoluta
entre los dos textos, st que existen semejanzas claras, en forma
de algunos töpicos que se repiten o cifras que coinciden, que
permiten afirmar la existencia de similitudes entre los dos relatas.

Si realmente siguio al italiano en este tema es lögico que lo

61 Tratado 1, cap. X, fol. 24, 4.

121



Anna Busquets Alemany

ocultara como fuente, dada su antipatfa personal. Ahora bien,
también es posible que ambos hubieran seguido una fuente
comün y de ahf las similitudes en el relato.

3. LOS REFERENTES OCULTOS

Como se ha visto en el apartado anterior, el dominico mane-
ja con soltura un amplio abanico de fuentes y, ademäs de men-
cionarlas o citarlas, ofrece de ellas juicios valorativos. Sin
embargo, las fuentes citadas no son las ünicas de las que Navarrete
se sirve en la redaccion de las noticias sobre China que incorpora

en sus Tratados. Una lectura comparativa de los Tratados
con otros textos previos sobre China permite afirmar que el
dominico conoce y utiliza, como mfnimo, otra fuente mas a las ya
senaladas aunque, en esta ocasiön, cuando hace uso de la infor-
maciön no indica ni el texto del que extrae las informaciones ni
tampoco el autor de las mismas. La fuente que también utiliza
como referente, aunque en este caso oculto, es la historia Hechos
de la Orden de Predicadores en el Imperio de China escrita en 1667

por otro dominico, Victorio Riccio.
A pesar de que, sin lugar a duda, Navarrete ha cotejado la

obra escrita por su companero de orden, cuando hace uso de la
informaciön escrita por Riccio, glosa directamente el texto y en
ningün momento reconoce estar utilizândolo. Navarrete sigue
especialmente a Riccio en la narraciön que éste brinda del con-
texto de cambio politico Ming-Qing que estaba aconteciendo en
China y en la narraciön que hace de la actuaciön que por aque-
llos anos tuvo la familia famosa de mercaderes y piratas chinos,
los Zheng. También sigue, aunque no con la misma intensidad
ni literalidad, algunas de las noticias descriptivas que Riccio
ofrece sobre China.

Navarrete conocfa perfectamente el texto de su companero
dominico Victorio Riccio dado que, a su regreso a Europa, reci-
biö el encargo de publicar la obra de éste. Sin embargo, Navarrete

no cumpliö con el encargo y prefiriö escribir y publicar su
propia obra con la esperanza de que alguien con los medios
econömicos suficientes sacara a la luz la escrita por Riccio62. A
pesar de no haber llevado a cabo el encargo, es prâcticamente

62 "Tiene escrito un tomo el P. Fr. Victorio Riccio Florentin, companero mio
en China, persona de grandes prendas y de habilidad rara para todo, y en
especial para la lengua Chinica, en la quai, siendo dificilisima, y sin duda mas
que quantas ay en el mundo, entro y aprovecho con notabilisima priessa y
facilidad; esperanse cada dia medios con que poder sacarle a la luz", Tratados,
«Prölogo».

122



Voces sobre China en el siglo XVII

seguro que Navarrete tuvo en sus manos un ejemplar de la
historia que debfa editar y también que, dado el encargo que le
habi'a sido asignado, hubiera tenido ocasiön de haberla leido
con cierto detenimiento. De hecho, el P. José Herrera, en su
Historia de varones ilustres del convento de San Pablo, escribe lo
siguiente:

Dos libros de la Historia de China y sus Misiones, escritos por los

VV. PP. Fr. Juan Bautista de Morales y Fr. Victorio Riccio, ambos de

nuestra Orden. Estos manuscritos conservaba el P. Domingo Navarrete,

Procurador General de la Corte de Madrid, de nuestra Provincia de Fili-

pinas, que después tue Arzobispo de la Espanola, y por mandata del

Rvmo. Mtro. de la Orden, Fr. Tomas de Rocaberti, los entregö al P.

Lorca, como éste refiere (part. I, 1. 2, f. 63) en su Historia de la

Provincia63.

A pesar de estas referencias, en ningün momento de los
Tratados Navarrete afirma ni incluye referencia alguna que
permita afirmar sin dudar que tenia en su posesiön un ejemplar
de la obra de Riccio. De hecho, a lo largo de los siete tratados
ûnicamente alude a la obra de su companero Riccio en dos oca-
siones y en ninguna de las dos indica el titulo de la obra. La
primera mencion explicita de la obra de Riccio que Navarrete
incluye en sus Tratados aparece en el escrito «Al pio, y curioso
lector» en el que manifiesta su deseo de que la obra de su
companero vea la luz. La segunda podria ser una referencia, que
aparece en el sexto tratado, en la que Navarrete, en la narraciön
que hace de la primera iglesia que la orden de los dominicos
tuvo en China, indica al lector que no se détendra en este tema
puesto que "ya està escrito en nuestra historia". A pesar de que
no indica ni el nombre del autor, ni tampoco el titulo de la obra,
es muy probable que esta alusiön pudiera referirse a la obra de
Riccio, cuyo titulo hace pensar que se trata ûnicamente de una
historia misional de la orden dominicana en China, que habia
sido escrita nueve anos antes, en 1667 y que, por lo tanto, por
fechas séria totalmente factible.

Si las referencias a la historia de Riccio son contadas, también

son escasas las veces que menciona el nombre del reli-
gioso. Generalmente Navarrete no cita explicitamente el nombre

de Riccio sino que se refiere a él con indicaciones del tipo
"otro italiano senala" o "embio un religioso nuestro"64 u "oi a

63 Citado por Gonzalez, 1967, op. cit., p. 3.
64 Tratado 6, cap. XXX, fol. 416, 5.

123



Anna Busquets Alemany

uno de mi Orden"65. En las pocas ocasiones en las que incluye el
nombre del italiano, lo hace de pasada y no como fuente de
informaciön sobre China sino como participante de aquello que
esta narrando66. En cambio, no sucede lo mismo en las Contro-
versias, obra en la que en repetidas ocasiones menciona a su

companero dominico. A lo largo de los Tratados Navarrete repi-
te en mas de una ocasiön haber recibido correspondencia de su
amigo Riccio67 y, en alguna ocasiön, defiende la valfa del italiano

como misionero y como autor de una amplia y compléta
obra.

A pesar de las pocas referencias explicitas a Riccio y a su
historia, Navarrete sigue y glosa su texto concretamente en très
ejes temâticos. En primer lugar, en algunos puntos sigue las
noticias générales que sobre el reino de China ofrece el misionero.

En segundo lugar, en la narracion que hace de la entrada
de los manchûes en China también sigue las noticias dadas por
Riccio y, a diferencia de lo que ocurre con las noticias générales
sobre China, en este caso hace un seguimiento mucho mäs siste-
mâtico del dominico italiano. Y, en tercer lugar, glosa la
informaciön sobre el régimen de la familia Zheng, y especialmente
sobre su mâximo dirigente, Zheng Chenggong. En este caso,
Navarrete recoge lo narrado por Riccio de manera muy paralela
y, ademâs, complementa el relato con alguna informaciön que
bien habria podido obtener directamente de la correspondencia
que mantuvo con él, o de otra documentaciön suelta a la que
habria podido tener acceso a su regreso a Europa.

En cada uno de los très casos, el uso que Navarrete hace de
las informaciones de Riccio es muy desigual. Sobre China, como
se analizarâ, unicamente incorpora algunos de los pocos aspec-
tos presentados en el relato. De hecho, en la obra de Riccio las
noticias sobre China ocupan una parte casi insignificante de la
historia: tan solo quince folios de los casi cuatrocientos de los

65 Tratado 6, cap. XXX, fol. 415,3.
66 "El Padre Longobargo lo prueba muy bien, y no disiente el Padre Riccio,

como se verà en su lugar" (Tratado 6, cap. XV, fol. 357, 5); "Embio adelante tan
solamente al Padre (fue el Padre Fray Victorio Riccio Florentin)" y "se determine)
volviese el Padre Fray Victorio con la respuesta" (Tratado 6, cap. XXX, fol 417,
6-7); "Tanto se edificö y reedificö en un ano, que nos escriviô a China el Padre
Fray Victorio, que buelto alla ano de 63, no conocia Manila" y "Escrivionos el
Padre Fray Victorio Riccio que havia quedado el cuerpo tan feo y horrible, que
nadie le podia mirar" (Tratado 6, cap. XXX, fol. 419, 10-11); "Hallà en la Isla
Hermosa muchos Christianos el Padre Fray Victorio" (Tratado 6, cap. XXX, fol.
419, 12).

67 En los Tratados en varias ocasiones podemos leer expresiones del tipo
"que nos escriviô a China el Padre Fray Victorio" (Tratado 6, cap. XXX, fol. 419,
10) o "Escrivionos el Padre Fray Victorio Riccio, que" (Tratado 6, cap. XXX, fol.
419,11).

124



Voces sobre China en el siglo XVII

que ésta Consta. En cambio, como se mostrarâ, los treinta y
cuatro capftulos que Riccio dedica a la entrada del târtaro en
China son bastante mas utilizados por Navarrete y lo mismo
sucede con los treinta capitulos que el italiano dedica al régi-
men de la familia Zheng. El uso de la information sobre la
entrada de los manchües en China y sobre la familia Zheng es
mucho mâs sistemâtica y mas constante que en el caso de lo
referido a China. En el caso de la informacion sobre los Zheng,
Navarrete valora, sin lugar a duda, el hecho de que Riccio fue
un testigo de primera mano de aquello que esta narrando y, por
lo tanto, no vacila en seguir con una literalidad remarcable el
relato que hace de estos temas su companero italiano.

En los très ejes temâticos —China, manchües y la familia
Zheng—, las similitudes entre el texto de Riccio y Navarrete se
concretan en el uso de una misma secuencia narrativa de lo
explicado, la coincidencia en cuanto a las cifras dadas por los
dos autores, el uso de algunas expresiones o comparaciones que
a modo de töpico aparecen en ambos casos y la intensidad y
perspectiva desde la que narran los acontecimientos.

Como se ha mostrado, pues, el dominico dispuso de fuentes
en calidad y cantidad seguramente como bien pocos habfan te-
nido hasta la fecha. Una parte importante de esas fuentes pudo
haberlas consultado durante su estancia en China, aunque
seguramente la mayor parte de ellas, tuvo que haberlas consultado

necesariamente a su regreso a Europa. El uso de estas
fuentes otorga a la obra un carâcter recopilatorio. De esta mane-
ra, en los Tratados puede realizarse una doble lectura ya que
paralelamente a los aspectos que Navarrete va refiriendo sobre
China, es posible reseguir y trazar una gufa, en la mayorfa de
los casos comentada, de los materiales publicados disponibles
en aquella época en relation con el reino de China. En este sen-
tido, pues, puede afirmarse que los Tratados de Navarrete son
una gufa, seguramente sin pretension de serlo, de algunas de
las principales fuentes europeas sobre China hasta aquel
momenta que, por otro lado, eran los relatos que mâs éxito tuvie-
ron en cuanto a difusiön.

BibliografIa

Aduarte, Diego: Historia de la Provincia del Santo Rosario de la Orden de

Predicadores en Filipinos, ]apôn y China (Manila, 1640, 2 vols.). Edi-
ciön moderna: Ferrero, Manuel, O. P. (ed.): Diego Aduarte. Historia

125



Anna Busquets Alemany

de la Provincia del Santo Rosario de la orden de predicadores en Filipinas,
Japon y China. Madrid: CSIC, 1962-1963, 2 vols.

Busquets, Anna: «China en la Espana del siglo XVII: la elaboraciôn de

los Tratados de Domingo Fernandez de Navarrete», en: Antön Burgos,

Francisco Javier/ Ramos Alonso, Luis Öscar (eds.): Traspasando

fronteras: el reto de Asia y el Paafico. Valladolid: Asociaciön Espanola
de Estudios del Pacffico y Universidad de Valladolid, 2002, pp. 87-
97.

— «China in Spain in the 17th Century: The Sources of the Tratados

historicos, politicos, ethicos y religiosos de la monarchia de China (1676)

of Domingo Fernandez de Navarrete", Asian and African Studies.

Special Issue: Selected Papers from the XVIth EACS Conference in
Ljubljana, XI, 1-2 (2006), pp. 31-39.

— Los Tratados historicos, politicos, éticos y religiosos de la monarquîa de

China (1676) de Domingo Fernandez de Navarrete: el texto y sus fuentes.
Barcelona: Universität Pompeu Fabra, 2008.

Cordier, Henry: Bibliotheca Sinica. Dictionnaire Bibliographique des ouvra¬

ges relatifs à l'empire Chinois. Staten Island: Maurizio Martino, 1904,

3 vols.
Cummins, James S.: The Travels and Controversies of Friar Domingo Nava¬

rrete, 1618-1686. Cambridge: Hakluyt Society, 1962, 2 vols.

— A Question of Rites. Friar Domingo Navarrete and the Jesuits in China.

Aldershot: Scholar Press, 1983.

— Jesuit and Friar in the Spanish Expansion to the East. London: Variorum
Reprints, 1986.

Fernandez Navarrete, Domingo: Controversias antiguas y modernas entre
los missionarios de la gran China, repartidas en nueve Tratados, con lo

que toca al culto y veneracion que el chino da a su prothomaestro Confucio

y a sus progenitores difuntos, con respuesta a diversos Tratados de los

Pes. de la Compania de Jesus. Obra muy util y necessaria para todos los

missionarios. Por el M. Fr. Domingo Fernandez Navarrete, Madrid,
1679, tomo 2.

— Tratados historicos, politicos, ethicos y religiosos de la monarchia de China.

Descripcion breve de aqel imperio y exemplos raros de emperadores y
magistrados del, con narracion difusa de varios sucessos y cosas singulars

de otros reynos, y diferentes navegaciones. Madrid: Imprenta Real.

Por Juan Garcia Infançon, 1676.

Ferrando Fonseca, Juan (O.P.): Historia de los PP. Dominicos de las islas

Filipinas y en sus Misiones del Japon, China, Tung-king y Formosa, que

comprende los hechos principales de la historia general del Archipiélago,
desde el descubrimiento y conquista de estas Isias hasta el ano de 1840, 6

126



Voces sobre China en el siglo XVII

vols. Madrid: Impr. y estereotipia de M. Rivadeneyra, 1870-1872.

[Edicion moderna digital publicada en Madrid: Fundaciön Histo-
rica Tavera, 1998].

Garcfa-Noblejas, Gabriel: http://cvc.cervantes.es/obref/china/fray_
domingo.html (consultado 7-1-2013).

Cornet, Jacques: Chine et Christianisme, action et réaction. Paris: Galli¬

mard, 1982.

Gonzalez, José Maria (O. P.): Biografi'a del primer Obispo chino. Excmo Sr.

D. Fr. Gregorio Lo o Lopez, O.P. Manila: U.S.T., 1946.

— Histoira de las misiones dominicanas. Madrid: Imprenta Juan Bravo,
tomo I: 1632-1700, 1964.

— Historia de las misiones dominicanas de China. Madrid: Imprenta Juan
Bravo, tomo V: Bibliograffas, 1967.

Hummel, Arthur W. (ed.): Emminent Chinese of the Ch'ing Period, 1644-
1912. Washington: The Library of Congress, 1943-1944, 2 vols.

Lach, Donald F.: Asia in the Making of Europe. Vol. Ill: A Century of
Advance. Book Four. Chicago: University of Chicago Press, 1970.

Lundbaeck, Knud: «The First Translation from a Confucian Classic in
Europe», China Mission Studies (1550-1800), Bulletin I, 2-11,1979.

Malek, Roman: Western Learning and Christianity in China. The Contri¬

bution and Impact of Johann Adam Schall von Bell, S. J. (1592-1666).

Monumenta Serica Monograph Series. St Augustin/Nettetal:
Steyler Verlag, 1998.

Medina, José Toribio: Bibliografi'a Espanola de las islas Filipinos (1523-
1810). Santiago de Chile: Imprenta Cervantes, 1898.

Menegon, Eugenio: «La polemica ideologica tra gesuiti e intellettuali
neo-confuciani nella Cina del XVII secolo: le tesi di Yang Guang-
xian» (The ideological debate between Jesuits and Neo-Confucian
intellectuals in 17th-century China: The theses of Yang Guangxian).
Ming Qing yanjiu, 1,1992, pp. 103-123.

— «Yang Guangxian's Opposition to Adam Schall: Christianity and
Western Science in His Work Bu de yi», en: Malek, Roman (ed.):
Western Learning and Christianity in China. The Contribution and

Impact of Johann Adam Schall von Bell, S. J. (1592-1666). Monumenta
Serica Monograph Series. St. Augustin/Nettetal: Steyler Verlag,
1998, pp. 311-357.

Ming, Julia Sun Su: El padre Domingo Fernandez de Navarrete y el

problema de los ritos chinos. Tesis doctoral, Universidad Complu-
tense de Madrid, 1981.

Mungello, David E.: Curious Land: Jesuit Accomodation and the Origins of
Sinology. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1985.

127



Anna Busquets Alemany

— The Chinese Rites Controversy. Its History and Meaning. Monumenta
Serica Monograph Series XXXIII. St. Augustin/ Nettetal: Steyler
Verlag, 1994.

Murray, Julia K.: «The Temple of Confucius and Pictorial Biographies
of the Sage». The Journal ofAsian Studies, LV, 2 (1996), pp. 269-300.

Needham, Joseph: Science and Civilization in China. Vol. I-III.
Cambridge: Cambridge University Press, 1980-1995.

Ocio y Viana, Hilario M.: Resena biogrdfica de los religiosos de la Provincia
del Santi'simo Rosario de Filipinas desde sufundaciôn hasta nuestros di'as.

Manila: Real Colegio de Santo Tomas, 1891, 2 vols.
Ollé, Manel (ed.): Beng Sim Po Cam o Rico espejo del buen corazôn. El

Mingxin Baojian de Fan Liben. Barcelona: Peninsula, 1998.

Pérez Arroyo, Joaquin (trad.): Confucio, Mencio, los Cuatro Libros.

Madrid: Alfaguara, 1981.

Pfister, Louis: Notices biographiques et bibliographiques sur les jésuites de

l'ancienne mission de Chine, 1552-1773. Chang-Hai: Imprimerie de la

Mission Catholique, 1932.

Quétif-Echard Scriptores (PP.): Scriptores ordinis Praedicatorum recensiti,

notisque historicis et criticis illustrati: opus quo singulorum vita, prae-
clareque gesta referuntur, chronologia insuper, seu tempus quo quisque

floruit certo statuitur: fabulae exploduntur: scripta genuina, dubia,

supposititia expenduntur, recentiorum de iis judicium aut probatur, aut
emendatur: codices manuscripti, variaeque e typis editiones, & ubi

habeantur, indicantur: alumni Dominicani, quos alieni rapuerant, vindi-
cantur, dubii, & extranei, falsoque ascripti ad cujusque seculi flnem reji-
ciuntur, & suis restituuntur: praemittitur in prolegomenis notitia ordinis

qualis fuit ab initio ad an. MD, turn series capitulorum generalium iis

annis habitorum, denique index eorum qui ad ecclesiasticas dignitates

promoti fuerunt, vel in hoc tomo laudatorum, vel alias ab aliis omissorum.

Lutetiae Parisiorum [Paris]: apud J-B-Christophorum Ballard et

Nicolaum Simart: 1719-1721.

Richmond, Robert Ellis: They Need Nothing: Hispanic Asian Encounters of
the Colonial Period. Toronto: University of Toronto Press, 2012.

Salazar, Vicente: Historia de la provincia de el Santissimo Rosario de

Philipinas, China y Tunking de el sagrado orden de predicadores: tercera

parte en qve se tratan los svcessos de dicha provincia desde el afio de 1669

hasta el de 1700. Manila: Universidad de Santo Tomas, 1742.

Simon DIaz, José M.: Dominicos de los siglos XVI y XVII: Escritos locali-
zados. Madrid: Universidad Pontificia de Salamanca, 1977.

128



Voces sobre China en el siglo XVII

Spence, Jonathan D.: «Western Perceptions of China from late Six¬

teenth Century to the Present», en: Ropp, Paul S. (ed.): Heritage of
China. Berkeley: University of California Press, 1990, pp. 1-14.

Standaert, Nicholas (ed.): Handbook of Christianity in China. Vol. I: 635-
1800. Leiden: Brill, 2001.

Streit, Rob: Bibliotheca Missionum. Americanische Missionsliteratur 1700-

1909. Münster: Aachen, 1916-

Zurndorfer, Harriet T.: «"One Adam having driven us out of paradise,
another has driven us out of China". Yang Kuang-Hsien's challenge
of Adam Schall Von Bell», en: Blussé, Leonard/ Zurndorfer,
Harriet T. (ed.): Conflict and Accomodation in Early Modern East Asia.

Essays in Honour of Erik Zürcher. Leiden: Brill, 1993, pp. 141- 168.

129




	Voces sobre China en el siglo XVII a través de Domingo Fernández de Navarrete

