
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2012)

Heft: 20

Artikel: Algunas cuestiones disputadas sobre el género 'relato de viajes'

Autor: Alburquerque García, Luis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047272

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Algunas cuestiones disputadas sobre el género
'relato de viajes'

Luis Alburquerque Garcia CSIC, Madrid

Un titulo asi debe explicarse dentro de un marco amplio
que, nos adelantamos ya a decirlo, sobrevuela los diferentes
periodos historicos y posa su mirada en la indole teorica del
género. No se trata de hacer un repaso histörico, algo imposible
a todas luces en tan corto espacio de tiempo, sino mas bien de
perfilar cuâles han sido y siguen siendo —desde mi punto de
vista— las "cuestiones mas disputadas", mas controvertidas
dirfamos hoy, en torno a la literatura de viajes, un rötulo
asumido la mayorîa de las veces —me parece a mi que errönea-
mente— como algo claro y rotundo, sin necesidad de ulteriores
consideraciones. Me refiero, entre otras, al alcance conceptual
del término, su delimitation genérica, su carâcter hibrido, su
capacidad para metamorfosearse en otros géneros (cartas, dia-
rios, crönicas, memorias) y también para engullirlos sin merma
de sus senas de identidad. Repasemos sumariamente algunas
de estas que he dado en llamar "cuestiones disputadas" en su
sentido mas genuinamente humanista, como veremos mas ade-
lante en este resumen ajustado de temas que ya han sido trata-
dos por mi con anterioridad.

Los viajes son, como sabemos, cosa de toda la vida y no solo
sintoma de curiosidad, sino verdadera necesidad vital. Conocer
al otro, extender nuestro dominio espiritual a la comprensiön
de los demâs implica normalmente un viaje, siempre necesario
para su posterior relato. Nos hallamos ante un género que esta
en el origen mismo del hecho literario y que, por eso, precisa-

® BoleHn HispAnico Helvético, volumen 20 (otono 2012): 99-114.



Luis Alburquerque Garcia

mente, nunca ha dejado de existir. Como he dicho en numero-
sas ocasiones las grandes obras de la literatura universal son, en
un sentido amplio, libros de viaje: la Ociisea, la Eneida, la Divina
Comedia, el Quijote, el Ulises de Joyce, por enumerar solo unas
cuantas obras del canon universal. Sus héroes se alzan como
taies y adquieren densidad personal gracias a los viajes1. Ha ha-
bido épocas, incluso, en las que los viajes se integraron dentro
de la formaciön de los jövenes intelectuales, como en la Europa
de la Ilustraciön, lo que propicid la escritura de sus correspon-
dientes relatos; o periodos muy prolongados en el tiempo en
que los viajes de peregrinaciön dejaron una huella intensa tanto
en los peregrinos como en los relatos que se nos han transmi-
tido.

Se puede decir, por tanto, que los relatos de viaje nunca han
dejado de ocupar un puesto de privilegio dentro de la produc-
ciön literaria de las diferentes culturas aunque, en ocasiones,
han asumido otras formas como decfa antes (diarios, memorias,
crönicas, epistolarios, ensayos, etc.) que han podido desorientar
a la hora de su localizaciön. No olvidemos que una de sus mar-
cas propias es precisamente su capacidad de metamorfosearse
en otros moldes.

Si rastreamos sumariamente los origenes de la literatura de
viajes observamos que las grandes Ifneas maestras del género se
encuentran ya perfiladas en la literatura clâsica. La Odisea, el

primer gran relato de viajes de la historia, contiene los ingre-
dientes bâsicos del género que se irân repitiendo con ligeras
variantes hasta nuestros dfas. La Argondutica (siglo III a.C.) de
Apolonio de Rodas, que abunda en detalles geogrâficos y que
ofrece un cierto ingrediente sentimental-amoroso, se repetirâ
también en determinado tipo de literatura viajera. A esta estirpe
de obras le suceden otras, mâs inclinadas hacia lo maravilloso,
como la Vida y hazaiïas de Alejandro de Macedonia (siglo III d.C.),
en las que la historia y el mito andan confundidos.

Nos encontramos también con otros mémorables relatos mâs
alejados de la épica, como la Historia de Herödoto (siglo V a.C.)

y la Anabasis de Jenofonte (siglo IV a.C.), que deslizan el viaje
hacia la disciplina histörica. El primero se centra en aspectos
geogrâficos, etnogrâficos e histöricos en relaciôn con las guerras
médicas. Su au tor no es protagonista de los acontecimientos
como si sucede con Jenofonte, quien es testigo directo de los
hechos. Su relato es lo mâs parecido a lo que hoy denomina-

1 Ver Alburquerque, Luis: «Los libros de viajes como género literario», en:
Lucena, Manuel/ Pimentel, Juan (eds.): Diez estuciios sobre literatura de viajes.
Madrid: CSIC, 2006, pp. 67-87.

100



Algunas cuestiones disputadas

riamos reportaje de guerra, frente al histörico —el de Herödo-
to— en el que otras fuentes, orales y escritas, contribuyeron
decisivamente a su elaboraciön.

Habria que aludir también al relato viajero fantâstico de
Yambulo por la isla del Sol (^actual Ceilân?) en pleno océano
Indico, y a las Maravillas de Tule de Antonio Diogenes —ambos
perdidos—, de los que tenemos noticia gracias a los resümenes
de Diodoro y Focio. Afortunadamente, si contamos con las
parodias cömicas de Luciano sobre ese tipo de narraciones fan-
tâsticas, vertidas en sus Relatos veridicos o Verdadera Historia de
finales del siglo II, que influyeron a lo largo de la historia en
toda una saga de autores del género, como Tomas Moro, Cyrano,

Rabelais, Swift, Voltaire, etc. Muchos de los töpicos del
género de viajes fantâsticos son convocados por Luciano: el viaje a
la Luna y las estrellas, la profusion de seres extraterrestres, las
peripecias de distinto alcance (viaje al interior de una ballena,
periplo por islas maravillosas, como la del Queso, la de las
Lâmparas, la de los Suenos), las visitas a lugares ultraterrenales,
como al Pais de los Bienaventurados, todo ello aderezado con
diâlogos de personajes ilustres, entre los que no falta la cita con
Homero... Como apunta Garcia Gual2, en este género literario
se combinan los detalles mfticos (las referencias a las siete islas,
a los siete anos, a la isla de los salvajes felices, etc.), con los de
abolengo utöpico (comunidades aldeanas, que niegan la propie-
dad privada y la familia, dirigidas por el anciano del lugar), con
apuntes etnogrâficos propios de una antropologfa pintoresca (la
fuerza de los habitantes del lugar, la flexibilidad de sus huesos,
su alimentaciön, etc.) y con las colecciones de rarezas propias
de la paradoxograffa (mirabilia) helenfstica. Aunque en la litera-
tura griega abundan los textos de aventuras, la ciencia ficciön
tiene en Luciano su mas ilustre antecedente.

Esta primera aproximaciön a la literatura de viajes en el âm-
bito griego nos procura ya una taxonomfa que, aunque algo es-
quemâtica, abrazarfa a textos histöricos o documentales, por un
lado, a textos de ficciön, por otro y, finalmente, a textos cuya
imaginacion desbordante los aproxima al patron de lo que hoy
consideramos ciencia ficciön, bien de corte utöpico, bien de Corte

paradoxogrâfico (género literario de acontecimientos extra-
nos y fenomenos fantâsticos). Y lo mismo cabrfa decir para la
literatura latina. El molde creado por Luciano, por ejemplo, sera
divulgado en época romana por el Asno de oro de Apuleyo.

2 Garcia Gual, Carlos: «El relato utöpico de Yambulo», Res publica litterarum
(Suplemento monogrâfico Utopia), 2006, p. 7.

101



Luis Albarquerque Garcia

Si posamos la mirada en la Edad Media descubrimos tam-
bién unos textos con un peso histörico y documentai indudable,
como es el caso de la Embajada a Tamorlân, que relata un viaje
realizado a comienzos del siglo XV por Gonzalez de Clavijo a

Mongolia. O el Tratado de Andanzas y Viajes de Pero Tafur, con
una patente carga de ficciön caballeresca propiciada por la dis-
tancia entre el viaje y su posterior relato, como resalta el pro-
fesor Pérez Priego en su mâs reciente ediciön3. Estos textos, no
atendidos suficientemente por la historiograffa (la embajada ob-
tuvo nulas consecuencias diplomâticas), se nos muestran mas
alejados de lo histörico y mâs pröximos a lo poético.

La narraciön en primera persona y cierta voluntad de estilo,
proyectada en una frecuencia mayor de las figuras retöricas (las
descripciones de lugares atraen un uso muy especffico de los
recursos literarios, como por ejemplo el empleo de la evidentia),
son sfntoma claro de su adscripciôn a lo literario. En la Edad
Media se pueden rastrear otros textos con rasgos similares a los
enunciados. Algunos estudiosos han reparado en estos casos
para enfatizar la importancia de unos textos que, por estar a
caballo entre uno y otro género, habfan desaparecido de sendos
cânones.

Las funciones representativa y poética del lenguaje afloran
en las dos direcciones de las obras clâsicas citadas. Por asf decir,
la via historiogrâfica siguiö su recorrido en obras de base estric-
tamente documental e histörica. La via ficcional, por su parte,
siguiö los derroteros de la epopeya y de los géneros literarios
afines que fueron desarrollando su propia personalidad litera-
ria.

Pero lo que quiero decir es que tal vez a partir de aquellos
textos histöricos clâsicos que mencionaba al principio se fueran
desarrollando otros con una dimension testimonial cada vez
mâs intensa que se fue robusteciendo en algunos textos médiévales

y que derivö hacia una vertiente cada vez mâs literaria sin
abandonar sus orfgenes documentales. Y a la vez, de los textos
ficcionales clâsicos que se desparramaban en historias increfbles
derivaron otros mâs cenidos a lo testimonial, a expensas de lo
fantâstico. Estamos ante la literatura de viajes que, desde mi
punto de vista, surgiö de la confluencia del género histörico,
que se abriö a lo literario y del género de viajes ficcional que
buscö el apoyo de lo testimonial.

Ahora bien, a mi modo de ver se sustancia una doble
vertiente en su desarrollo contemporâneo que, por otra parte, esta-

3 Pérez Priego, Miguel Ângel: Viajes medievales, 11. Madrid: Biblioteca Castro,
2006.

102



Algunas cucstiones disputadas

ba présente en toda la tradition previa. Por un lado, estän los
textos que continüan en cierto modo la li'nea que he trazado en
el sumarfsimo recorrido histörico anterior. Son los relatos que
se sustentan en una experiencia viajera previa y que, posterior-
mente, se plasman negro sobre bianco. En terminologfa ge-
nettiana, los clasificarfamos como relatos factuales4. Por otro,
estân los viajes ficcionales que, carentes de esa experiencia o,
mejor, no tan subsidiarios de ella, son asumidos por el lector en
clave no realista.

Ya lo apuntaba antes: todas las grandes obras de la literatura
universal son, de una manera u otra, libros de viaje. Por tanto,
se impone me parece a mf un cierto discernimiento, que de
acuerdo con otros estudiosos5, podria distinguir entre literatura
de viajes y 'relatos de viaje' propiamente dichos. Desde hace
tiempo se insiste, como decfa, en la dificultad de caracterizar al
género debido a la vaguedad y amplitud de los textos que,
inadvertidamente, se incluyen dentro de él.

Todo lo dicho nos lleva de la mano a otra de las distinciones
necesarias para seguir precisando las fronteras del género. Me
refiero a la distinciön entre literatura de viajes ficcional y no
ficcional (o factual). Pienso que son ramas diferentes que com-
parten procedimientos compositivos, pero que conforman dos
modos completamente distintos de afrontar el hecho literario de
los viajes. Las obras que cité mas arriba, sin ir mas lejos, perte-
necen al âmbito de la fiction (la Eneida, el Quijote...). A éstas se

pueden anadir innumerables ejemplos mas tardi'os (los Viajes de

Gulliver de Swift o la obra viajera de Verne, por ejemplo) o, con-
temporâneos, como la saga de Maqroll el gaviero del escritor
colombiano Âlvaro Mutis.

Otra cosa muy distinta son, por ejemplo, los relatos de Marco

Polo, las crönicas de Indias, los relatos de viajes de los ilus-
trados, de los românticos o de los escritores del 98, por no citar
toda la tradition que continua hasta nuestros dfas, cuyo funda-
mento es el viaje real y no el ficticio. Yo, personalmente, me he
interesado mas por la tradition que se basa en un viaje previo,
es decir, aquel que es fruto de una doble experiencia, la del
viaje y su posterior relato. Esta election radica en mi interés por
este tipo de literatura a caballo entre lo historiogrâfico, por un
lado, y lo literario, por otro. Prefiero denominarlo 'relato de
viaje' para distinguirlo de otras modalidades de fiction, que se

4 Genette, Gérard: Ficciôn y dicciôn. Madrid: Lumen, 1993.
5 Por ejemplo, Carrizo Rueda, Sofia: Poética del relato de viajes. Kassel: Rei-

chenberger, 1997.

103



Luis Alburquerque Garcia

solapan con otros géneros como la novela, sin ir mäs lejos, cuya
indistinciön difumina completamente su especificidad.

En conclusion, no hablamos de lo mismo cuando nos refe-
rimos al Persiles y Segismunda de Cervantes o a La Isla del tesoro
de Stevenson y las ponemos al mismo nivel que El libro de las
maravillas de Marco Polo o el Diario de los viajes de Colon. En el

primer caso hablamos de novelas de viaje, en el segundo, de
'relatos de viaje'. Solo en este segundo caso adquiere pleno sen-
tido la dimension antropolögica inherente al género, lo que nos
situa en el marco humanista adecuado al que aludiamos al co-
mienzo de la exposiciön y en el tttulo mismo de la conferencia.

****

A pesar de su estirpe documentai, los 'relatos de viaje' han
sido motejados, en no pocas ocasiones y en muy diferentes mo-
mentos histöricos, de falsos y, consecuentemente, a sus au tores
de gentes falaces.

El carâcter fabuloso, efectivamente, se ha senalado como una
caracterfstica de estos relatos, sobre todo en la Edad Media y el
Siglo de Oro, etapas a las que se atribuye especialmente este

rasgo. Sin duda, lo maravilloso, lo fantâstico, es una constante
que recorre estos relatos a lo largo de las etapas mencionadas y
hasta el siglo XVIII.

Richard Brathwait, autor de un conocido manual de cortesfa,
The English Gentleman, escrito en 1630, afirmaba:

Pues no hay en el mundo ningün tipo de hombre mâs inclinado a la

moda de las relaciones extranas y novedosas que los viajeros, quienes
suelen arrogarse con el derecho a inventar en virtud de su propia auto-

ridad, lo que explica el dicho de 'viajeros, poetas y mentirosos son sölo

très palabras para un mismo significado'6.

Se trataba de un lugar comün en el siglo XVII. Conviene re-
senar, no obstante, el empeno de algunos filôsofos como Locke
por rehabilitar el estatuto de los viajeros y, por consiguiente, de
los relatos de viaje, cuya autoridad se hallaba lastrada por su
reputaciön de mentirosos.

Por eso es conveniente matizar. Como se sabe, la mayoria de
las leyendas medievales que hablaban de los mirabilia, con todo

6 Braithwait, Richard: The English Gentleman, 1630, p. 137, apud Juan Pimente!
«El dia que el rey de Siam oyö hablar del hielo», en: Lucena, Manuel/

Pimentel, Juan (eds.): Diez estudios sobre literatura de viajes. Madrid: CSIC, 2006,
p. 92.

104



Algunas cuestiones disputadas

su cortejo de correspondencia apöcrifa de personajes ilustres,
entre los que no podfa faltar Alejandro o el mismfsimo Preste
Juan, y que hablaban de animales fantâsticos y de seres mons-
truosos, acabaron recogidas en las enciclopedias de la época
como en el Speculum Naturale de Beauvais, lo que contribuyö
decisivamente a su canonizaciön. Efectivamente, la mezcolanza
entre lo verdadero y lo fantâstico era un hecho innegable, pero
debido sobre todo al desconocimiento que existfa de aquellas
zonas, terrae ignotae, aün inexploradas. San Isidora, incluso, en
sus Etimologîas se hacia eco de toda esta literatura fantâstica. As!
pues, la tradiciön libresca influyö y mucho en esta vision, pero
no solo en la de los viajeros. No es preciso insistir cömo en los
escritos de Colon, por ejemplo, se percibe esta confusion entre
la realidad y la fabula.

Una vez dicho esto, conviene enfatizar que uno de los rasgos
distintivos de estos relatos de los viajeros medievales y de los
descubridores radica en que, precisamente ellos, por ser testigos
oculares de mundos nuevos, fueron los primeros en cuestio-
narse tales fantasias que se arrastraban desde la época clâsica7.

En este punto coincido con aquellos investigadores como
Rubio Tovar para quienes los viajeros, también los medievales,
no se sentfan en absoluta condicionados por la tradiciön litera-
ria, sino mas bien impelidos por el deseo de describir con fide-
lidad lo observado:

Los viajeros medievales describen la naturaleza con una fidelidad

que rara vez encontramos en otras obras medievales. No debe olvidarse

que en estos siglos el poder de los libros se extendîa a todo lo conocido,

hasta desautorizar a la realidad trente a la evidencia de un silogismo.
Los viajeros, contemporâneos de Beauvais, Latino y Santo Tomâs, fueron

los ünicos realistas trente a una cultura libresca que despreciaba

cualquier experiencia de los sentidos que tuera contra el saber tradi-

cional o revelado8.

Ellos, mâs que nadie, son permeables a la realidad, lo que no
quiere decir que se manifieste siempre y con rotundidad en
todos sus textos. Se puede considerar, me parece a mf, que uno
de los puntos que diferencia los libros de viaje de otras obras
literarias del mismo perfodo es que, en sus descripciones, se

impone con mâs contundencia la realidad misma a la tradiciön

7 Ver Alburquerque, Luis: «El 'relato de viajes': hitos y formas en la evolu-
ciôn del género», Revista de Literatura, LXXIII, 145 (2011), pp. 15-34.

" Rubio Tovar, Joaquin: Libros espanoles de viajes medievales. Madrid: Taurus,
1986, p. 26.

105



Luis Alburquerque Garcia

libresca. De ahf, la necesidad de indagar sobre determinadas
figuras del lenguaje que, en estos textos, adquieren una dimension

extraordinaria, que urge estudiar en profundidad.
Hurgar en los entresijos de la figura de la descripciön en los

relatos medievales y en los del descubrimiento, por ejemplo,
puede alertarnos acerca de un cambio de paradigma, lo cual
nos enfrenta ante unos problemas que trascienden el mero anâ-
lisis estilfstico. Los viajeros se pueden considerar en este punto
los primeras empiristas avant la lettre. He escrito en otra ocasiön
con respecta a los relatos de viaje del descubrimiento que,
gracias a ellos y ayudados por humanistas de la talla de Nebrija
o de Mârtir de Anglerfa, se produce un cambio —como decfa
antes— de paradigma conceptual que se podrfa resumir del
siguiente modo: si la Antigüedad clâsica consideraba que para
comprendernos mejor era necesario estudiarnos mejor a noso-
tros mismos, con los relatos de viaje del descubrimiento se ini-
cia la consideraciön de que para comprendernos mejor a noso-
tros mismos es necesario estudiar mejor a los otros.

Y esta dimension, dirfamos antropolögica, esta virtualmente
présente en todos los relatos de viaje, también en los medievales

(bien es cierto que no siempre ni en todos los casos, se
trata mas de una tendencia), como una constante que pone en
relacion estos textos con unas cuestiones de un profundo calado
humanista, que siempre estarâ vigente. Recordemos las palabras

de Cervantes en el Persiles: "El andar tierras y comunicar
con diversas gentes hace a los hombres discretos".

De lo dicho se puede deducir que el género relata de viajes
es con toda propiedad un género cuyo marchamo literario es su
condiciön mas intrfnseca.

En rigor, los estudios dedicados a los relatos de viaje, que
privilegian las funciones représentativa y poética simultânea-
mente, es decir, que presentan un doble caräcter, documentai (o
histörico) y literario, fueron acometidos en los anos ochenta por
profesores sobre todo de literatura medieval (Lopez Estrada fue
un precursor, al que siguieron Pérez Priego, Carrizo Rueda, Ru-
bio Tovar, Beltrân Llavador entre otros), que descubrieron en
estos textos un filon sin explotar, no suficientemente aprove-
chado por los historiadores y mas bien desatendido por la crîti-
ca literaria, debido precisamente a su falta de "literariedad".

Como se puede deducir de lo dicho hasta ahora, en el tras-
fondo de esta "marginaciön" del género se esconde una con-
cepciön de la literatura que tiende a reducirla a los limites
exclusivos de la ficciön. Segün nuestra delimitaciön de los relatos

de viaje se puede extraer como corolario que la literatura no
es ficciön, o no sölo. Se podrfa apelar a la autoridad de la Poética

106



Algunas cucstiones disputadas

de Aristoteles en contra de esta postura, pero bastarfa con recor-
dar que el Estagirita también argumenta a favor de las obras
(léase tragedias) que recurren a nombres que han existido, ya
que —aduce— "lo sucedido, esta claro que es posible, pues no
habrfa sucedido si fuera imposible". Y también: "Y si en algûn
caso trata cosas sucedidas, no es menos poeta". Y mas avanzada
la Poética podemos leer: "Puesto que el poeta es imitador, lo
mismo que un pintor o cualquier otro imaginera, necesariamen-
te imitarâ siempre de una de las très maneras posibles; pues o
bien representarâ las cosas como eran o son, o bien como se dice
o se cree que son, o bien como deben ser". Los 'relatos de viajes'
se mueven en los limites entre lo literario y lo documentai o his-
toriogrâfico, de ahf que algunos crfticos se refieran a su carâcter
bifronte.

El caso es que la condiciön de literariedad de estos textos es
lo que ha propiciado, en un grado muy alto, un acercamiento de
los crfticos hacia el généra que ha repercutido positivamente en
un triple sentido: en primer término, porque indagar sobre
estas cuestiones arroja luz sobre la literatura en general: clasificar
es clarificar. En segundo lugar, y no menos importante, porque
nos lleva a conocer mas en profundidad las obras literarias mis-
mas (que, en el fondo, de eso se trata), en ocasiones sacando a la
luz textos poco conocidos o apenas difundidos. Y por ultimo,
como se puede deducir de algunas de las apreciaciones anteriores,

porque asomarse a estos relatos de viaje supone, a la postre,
profundizar mâs si cabe (cosa que se podrfa afirmar ciertamente
de toda literatura, o de casi toda) en el terreno de lo fuera-de-
mf, de lo otro, de la alteridad, que implica merodear por los
arcanos de la naturaleza humana y sus sentimientos. En suma,
la tarea de los crfticos de la literatura y de los historiadores es
como la cara y la cruz de la moneda.

***

Otra de las cuestiones disputadas tiene que ver con el carâcter

fronterizo de los 'relatos de viaje'. A lo largo de la historia ha
limitado con otros géneros de los que a veces no ha sido tarea
fâcil la separaciön. Si pensamos, por ejemplo, en el Siglo de Oro,
es necesario analizar las diferencias e influencias mutuas entre
los relatos de viaje, los libros de caballerfa, la novela sentimental

o la novela picaresca, si queremos de verdad delimitar el
généra y constatar las interferencias mutuas. De ahf que pre-
fiera llamar a estos relatos "fronterizos", mâs que bifrontes (que
participai! de lo histôrico y de lo literario) porque, creo, este ad-
jetivo refleja mejor su condiciön "aledana". Ahora bien, ^dönde

107



Luis Alburquerque Garcia

radica la diferencia entre este tipo de "relatos de viajes" y aque-
llos otros que comparten también ese carâcter informativo-lite-
rario, como son las "crönicas" y las "biograffas"?

En las primeras, cuyo valor literario en muchos casos esta
fuera de toda duda (nadie se atreverfa a negar el estatuto de
literariedad a la Crônica, pongamos por caso, de Pero Lopez de
Ayala, o a muchos otros textos similares), hay un predominio
de lo que llamari'amos relato de los hechos, de los sucesos y
acontecimientos —que es lo que se quiere contar— y a este fin
quedarfa subordinada la funciön descriptiva inherente al carâcter

informativo, si es que alguna vez este discurso, el de la
crônica, se deslizara por estos derroteros. De hecho, volviendo al
ejemplo que acabamos de citar, Menéndez Pelayo califica al
canciller Lopez de Ayala como uno de los exponentes de la
narraciôn en el siglo XV: "es el primero de la Edad Media en
quien la historia aparece con el mismo carâcter de reflexion hu-
mana y social que habfan de imprimir en ella mucho después
los grandes narradores del Renacimiento italiano"9.

El caso de las biograffas es mas claro, pues los procesos de
evoluciôn narrativa se concentran en la andadura de una sola
vida. Ésta es la que domina y ordena todo el proceso discursivo,
a diferencia del "relato de viajes" cuyo interés reside en su "ser
espectâculo para la contemplaciôn". Una biograffa puede ser
contada al hilo de un itinerario jalonado por los diferentes sitios
que han marcado la trayectoria vital de una persona. Pueden
abundar las descripciones e, incluso, las digresiones, pero la
experiencia del viajero como protagonista (si es que el biogra-
fiado adquiere este estatuto en el relato) domina claramente
sobre las circunstancias del viaje (informaciones, noticias,
descripciones...).

Por ejemplo, El Victorial o Crônica de Pero Nino (siglo XV) de
Diez de Games puede llegar incluso a considerarse como
biograffa caballeresca y no como "relato de viajes". Para el profesor
Beltrân:

Leido exclusivamente como libro de viajes, El Victorial resultaria

un texto pobre, escasisimo. Leido como biografia, como libro de la vida
del conde de Buelna, adquiere todo el valor que hoy apreciamos: el de

9 Menéndez Pelayo, Marcelino: Atitologw de poetas h'ricos castellanos. Santan-
der: Ediciôn Nacional, 1944, vol. I, pp. 353-354, cit. en Alburquerque, Luis: «Los
libros de viajes como género literario», en: Lucena, Manuel/ Pimentel, Juan
(eds.): Diez estudios sobre literatura de viajes. Madrid: CSIC, 2006, pp. 67-87.

108



Algunas cuestiones disputadas

un viaje vital, el de un caballero que encarna los ideales de un grupo
social en la primera mitad del siglo XV10.

Rubio Tovar subraya mas su carâcter de relato de viajes al
incluirlo en su antologi'a Libros Espanoles de Viajes Médiévales11.

Si fijamos la atenciôn en el Siglo de Oro12, quizâ sea la novela
picaresca el género que mas se aproxima al relato de viajes.
Pensemos en el Lazarillo de Tonnes con el que comparte, a mi
modo de ver, una nota de enorme trascendencia: el Lazarillo no
es un relato de ficciön. Es una autobiografta, la de un vulgar
pregonero, que se aleja de los rasgos de idealization de la
novela de caballerias, de la bizantina o de la novela de amor.
Nada apunta a que la fuente haya de buscarse en Heliodoro o
en Aquiles Tacio o Apuleyo, narraciones creadas para el halago
de la imaginaciön y el recreo de los sentidos. El Lazarillo, como
sabemos, esta pensado para transmitir unos hechos como
reales. Las referencias han de ser interpretadas como si fueran
auténticas por el marco autobiogrâfico y epistolar que las acoge.
Ast como el héroe caballeresco habi'a necesitado de un biögrafo,
en la picaresca es él mismo quien cuenta su historia, aportando
ast una novedad sin precedentes en la literatura. El realismo
que comparten es un realismo que "pretende pasar por real
porque se nos ofrece como de veras escrito por un pregonero
vecino de Toledo"13.

Con todo, la coincidencia maxima de los dos géneros se
produce en la voluntad de verosimilitud o, si se quiere, de fingir lo
verdadero. Como decfamos antes, la autobiografta es el cauce
mejor para este impostamiento y el anonimato la mejor carta de

presentation, ya que el autor se debta suponer no era otro que
el protagonista, es decir, Lâzaro. En el relato de viajes ocurre
algo semejante. Recordemos que bastantes libros medievales
convenidos como pertenecientes a este género no aportan el
nombre del autor. Pensemos en la Embajada a Tamorldn (donde
no se especifica quién de los très embajadores es el autor del
relato) o en el Libro del conosçimiento de todos los reynos e tierras

10 Beltrân Llavador, Rafael: «Los libros de viajes medievales castellanos», en:
Los libros de viajes en el mundo romdnico, Anejo I de la Revista de Filologfa
Romdnica, 1991, p. 137.

11 Rubio Tovar, Joaquin: Libros espanoles de viajes medievales. Madrid: Taurus,
1986.

12 Ver Alburquerque, Luis: «Consideraciones acerca del género 'relato de
viajes' en la literatura del Siglo de Oro», en: Mata, Carlos/ Zugasti, Miguel
(eds.): Actas del Congreso "El Siglo de Oro en el nuevo milenio". Pamplona: Eunsa,
2005, pp. 132 ss.

13 Rico, Francisco: «Introducciön» a la ediciön del Lazarillo de Tonnes.
Madrid: Cétcdra, 2000, p. 46.

109



Luis Alburquerque Garcia

de cuyo autor solo conocemos que tue franciscano. No es éste
motivo de extraneza. Lo mismo ocurre mas alla de nuestras
fronteras. ,;Acaso se sabe con certeza si Sir John de Mandeville
existiö y por tanto relatö él mismo sus experiencias viajeras en
su famosa y tan reeditada obra en el siglo XVI Libro de las mara-
villas del mundo? La escritura en primera persona nos lleva a
identificar al autor con el protagonista, aunque en realidad sea
un fingimiento encaminado a dar mayor verosimilitud al relato.
Quizâ convenga a estos libros el tftulo de apöcrifos mâs que de
anönimos.

Un detalle ilustrativo de esto mismo son las Memorias de

Guerra del capitdn George Carleton (1728) de Daniel Defoe. Fueron
editadas como efectivamente compuestas por su narrador y
protagonista, que firma la dedicatoria del libro, George Carie-
ton, personaje real contemporâneo de Defoe. Ni siquiera Walter
Scott en su ediciön de 1808 dudaba de la autorfa del capitân
inglés. La obra supone un esfuerzo constante por pasar como
verfdica: la eleccion de un testigo presencial que narra en
primera persona, la documentaciön utilizada, el detallismo de los
asuntos de guerra, las informaciones privilegiadas, las cartas
transcritas, las referencias a publicaciones de la época. Todo ello
contribuye a pensar que el narrador es un testigo de excepciön
empenado en narrar con objetividad. Y otro tanto sucede con su
famosa obra Robinson Crusoe, que se imprimiö sin menciön al-

guna al narrador londinense. La portada exhibfa inequivoca-
mente el autor: "written by Himself", es decir, el mismo Robin-
son.

Como vemos, rasgos muy similares apuntan en la misma di-
recciön. La conexion entre autor y lector se hace a través de un
universo compartido que provoca una fuerte necesidad de des-
cribir realidades y problemas comunes, lo que se logra median-
te la descripciön minuciosa de la realidad circundante. De ahf
que estos relatos de la picaresca y de los viajes asuman, y ten-
gan en ellos cabida, las formas de comunicaciön de los hechos
reaies: cartas, documentos, memorias, biograffas, relaciones,
diarios, etc.

Sin duda, el rasgo que distancia a ambos géneros es la con-
diciön autobiogrâfica de la novela picaresca. Si ésta pudiera 11e-

gar a considerarse (avant la lettre) una especie de «bildungs-
roman», el relato de viajes de ninguna manera se encauzarfa
por esos derroteros. Si acaso, como mucho, reflejarfa una tranche
de vie del protagonista, dependiendo del tiempo invertido en el

viaje. Con toda certeza podemos decir que en el relato de viajes
el carâcter del personaje no evoluciona hasta tal punto que se

construya su identidad gracias a su experiencia y contacta con

110



Algunas cuestiones disputadas

la realidad del viaje (aunque sin duda influye en su nueva
vision de las cosas), aspecto que si es fundamental en la novela
picaresca, como sabemos. Ademâs, la condicion apöcrifa propia
de la picaresca y de algunas novelas de viaje no encaja bien con
el carâcter testimonial de los relatos de viaje cuya nota esencial
no reside, como dijimos, en la ficciön de lo contado (el funda-
mento lo constituyen la objetividad de los datos transmitidos)
sino mas bien, si acaso, en el proceso de ficcionalizaciön que se
puede extender a ciertas partes del relato.

****

Efectivamente, los relatos adquieren a lo largo de la historia
formatas muy distintos, de ahf la necesidad de ofrecer una defi-
niciön ajustada.

Huidizo por su misma naturaleza, se présenta también como
multiforme e histöricamente cambiante. Constitutivamente mo-
vedizo en sus limites ostenta la virtud, ciertamente no en exclu-
sividad, de engullir dentro de si otros géneros (digresiones de
todo tipo, cuentos, fabulas...) ademâs de la rara capacidad para
hipostasiarse en otros moldes como el ensayo, sin perder por
ello su esencia que, como vengo diciendo, es acusadamente
cambiante dentro de unos parâmetros especificos. El hecho de

que el relato de viajes pueda asumir a veces la forma de cartas,
crönicas o incluso columnas periodisticas, posteriormente aga-
villadas como relatos, es congruente con su carâcter fronterizo.
De hecho, las Crönicas de Indias, algunas Crönicas de Indias,
<;no son estrictamente hablando, auténticos relatos de viaje? En
otra ocasiön me he referido al hecho de que algunas crönicas
medievales contienen una especie de "microrrelatos" de viaje
en los que la conciencia del yo aparece vinculada con el des-
pertar a la realidad del otro. Este cambio radical en la consi-
deraciön de la alteridad como objeto de conocimiento se aprecia
en estas fragmen tos de crönicas medievales y despuntarâ abier-
tamente en las Crönicas de Indias. El marco del humanismo,
ciertamente, propiciö este cambio al abrirse a la cultura clâsica
como un mundo distinto y, a la vez, emulable.

No sölo las crönicas y las embajadas actuaron como molde
adecuado para acoger los relatos de viaje. Mâs adelante, en los
siglos XVIII y XIX, los diarios, las cartas, las memorias y las
columnas periodisticas serân el recipiente en que se metamorfosee
el género. Las Cartas de Jovellanos y su Diario; los apuntes y las
cartas de Leandro Fernândez de Moratin contenidas en sus
Obras pôstumas y las Cartas familiäres del padre Andrés ilustran

111



Luis Alburquerque Garcia

en el siglo XVIII el cambio de formata al que nos referimos. Los
relatas de viaje en el siglo XIX, a su vez, hicieron de charnela
entre el periodismo y la literatura: Blasco Ibânez y Valera desta-
caron por sus crônicas periodfsticas de los viajes agavilladas
mas tarde en forma de relatas.

****

De todo lo expuesto hasta ahora podemos concluir que el
género al que nos enfrentamos, aunque aparentemente nttido
en sus contornos, présenta sin embargo numerosas aristas que
nos enfrentan a un campo erizado de cuestiones disputadas.

A mi entender, para delimitarlo nos podemos servir de très
rasgos nucleares ya senalados por mt a otro propôsito y que,
espero, puedan iluminar algo los perfiles del género: me refiero
a los binomios factual/ficcional, descriptivo/narrativo y obje-
tivo / subjetivo que han planeado a lo largo de todo el plantea-
miento de mi ponencia14.

Con respecta al primer binomio, si los relatas de viaje se in-
clinan del lado de lo ficcional (dependiendo del grado en que lo
hagan), se alejan del género propiamente dicho (es el caso de
las novelas de viajes en forma de aventuras, de ciencia ficcion,
utoptas, etc.). Si en la pareja descriptivo/narrativo el segundo
término del par domina sobre el primero, también nos distan-
ciamos de lo descriptivo, uno de los puntales de estas relatos.
Por el contrario, si lo descriptivo invade completamente la esce-
na, nos encontramos con casos (el caso mas emblemâtico es el
de los relatos estampa del siglo XIX o el de las gutas de viaje
por cenirnos a la actualidad) en que por exceso de lo descriptivo

nos apartamos de las fronteras del género. En cuanto al ter-
cer binomio, objetivo/ subjetivo, sucede algo parecido: si se po-
tencia lo subjetivo por encima de lo objetivo, nos alejamos pau-
latinamente del modelo. En la medida en que el relata se con-
vierte en pura subjetividad se sale del marco genérico. Otra
cosa distinta es que lo subjetivo prevalezca sin merma de los
elementos testimoniales (como sucede, por ejemplo, con los
relatos de viaje ensaytsticos de los escritores del 98).

En definitiva, la hipertrofia de los aspectos ficcionales a

expensas de los factuales, de lo subjetivo a expensas de lo objetivo

y de lo descriptivo a expensas de lo narrativo, enmarcarta
por defecto (de lo factual y de lo objetivo) y por exceso (de lo
descriptivo) las fronteras del género. Estas binomios pueden

14 Ver Alburquerque, Luis: «El 'relato de viajes': hitos y formas en la evo-
luciön del género», Revista de Literatura, LXX1II, 145 (2011), pp. 15-34.

112



Algunas cucstiones disputadas

facilitar la clasificaciön del variado arco de obras que caben
dentro del género 'relato de viajes'.

Me gustarfa, finalmente, cerrar esta intervenciön mencionando
algo que me parece muy claro. El asedio a este género de los relatas

de viaje evidencia una realidad que trasciende el âmbito
territorial de nuestra cultura y literatura. Marco Polo, por ejemplo,
tuvo una difusiön colosal en la Europa de su tiempo, influyendo
de manera déterminante en su expansion ultramarina y en los de-
seos de conquista del orbe.

Me viene ahora a la memoria la obra ciclopea de Curtius,
Literatura europea y Edad Media latina, que analiza en profundidad la
literatura medieval en su contexto europeo. Y me pregunto como
de nuevo: ^no deberfa acometerse una empresa similar, mas alla
de los limites de un perfodo concreto, siguiendo las huellas de los
relatas de viajes como un género paneuropeo? A lo largo de la
historia, estos relatos de viaje, precisamente por los desplazamien-
tos que presuponen y por la enorme difusiön de muchos de sus
textos, tejen una especie de tela de arana que hace imposible su
estudio sin la mirada puesta en el marco europeo y, tras el descu-
brimiento, también en el iberoamericano.

Por ultimo, una consideraciôn antropolögica que extraigo de
Las morales de la historia de Todorov, que ya he citado en alguna
otra ocasiön, y que nos situa frente a la trascendencia de este
género en relaciön con la alteridad y que nos estimula en la
tarea de la crftica literaria que implica siempre el conocimiento
directo de las obras: "el que no conoce mas que lo suyo se

arriesga siempre a confundir cultura y naturaleza, a erigir el
hâbito en norma, a generalizar a partir de un ejemplo ünico: él
mismo"15.

BibliografIa

Alburquerque, Luis: «El 'relato de viajes': hitos y formas en la evolu-
ciön del género», Revista de Literatura, LXXIII, 145 (2011), pp. 15-34.

— «La actualidad de la literatura de viajes» (entrevista de Ignacio
Arellano a Luis Alburquerque), Hispania Felix, II (2011), pp. 29-43.

15 Todorov, Tzvetan: «El viaje y su relato», en: Las morales de la historia,
Barcelona: Paidös, 1993, p. 97.

113



Luis Alburquerque Garcia

— «Los libros de viajes como género literario», en: Lucena, Manuel/
Pimentel, Juan (eds.): Diez estudios sobre literatura de viajes. Madrid:
CSIC, 2006, pp. 67-87.

— «Consideraciones acerca del género 'relato de viajes' en la literatura
del Siglo de Oro», en: Mata, Carlos/ Zugasti, Miguel (eds.): Actas

del Congreso "El Siglo de Oro en el nuevo milenio". Pamplona: Eunsa,

2005, pp. 129-141.

Beltrân Llavador, Rafael: «Los libros de viajes medievales castellanos»,

en: Los libros de viajes en el mundo românico, Anejo I de la Revista de

Filologi'a Romdnica, 1991.

Carrizo Rueda, Sofia: Poética del relato de viajes. Kassel: Reichenberger,
1997.

Garcia Gual, Carlos: «El relato utöpico de Yambulo», Res publica litte-

rarum (Suplemento monogrâfico Utopia), Instituto Lucio Anneo
Séneca, 2006, pp. 1-18.

Genette, Gérard: Fiction y diction. Madrid: Lumen, 1993.

Menéndez Pelayo, Marcelino: Antologia de poetas lîricos castellanos.

Santander: Edition Nacional, 1944, vol. I.

Pérez Priego, Miguel Ângel: Viajes medievales, II. Madrid: Biblioteca

Castro, 2006.

Pimentel, Juan: «El dia que el rey de Siam oyö hablar del hielo», en:

Lucena, Manuel/ Pimentel, Juan (eds.): Diez estudios sobre literatura
de viajes. Madrid: CSIC, 2006.

Rico, Francisco: «Introduction» a la edition del Lazarillo de Tormes.

Madrid: Câtedra, 2000.

Rubio Tovar, Joaquin: Libros espanoles de viajes medievales. Madrid:
Taurus, 1986.

Todorov, Tzvetan: «El viaje y su relato», en: Las morales de la historia.

Barcelona: Paidös, 1993.

114


	Algunas cuestiones disputadas sobre el género 'relato de viajes'

