
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2012)

Heft: 19

Artikel: Héroes religiosos vs. superhéroes : arquetipos y repeticiones en la
configuración de personajes populares y de masas

Autor: Sáenz Herrero, Jorge / Zaplana Bebia, Beatriz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047256

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heroes religiosos vs. superhéroes:

arquetipos y repeticiones en la configuration de personajes
populäres y de masas

Jorge Sâenz Herrero Universidad de La Rioja
Beatriz Zaplana Bebia Universidad de Murcia

El héroe dotado con poderes superiores a los del hombre
comün es una constante del imaginario popular. En el âmbito
literario se dan casos en que un personaje, aparentemente con-
vencional y esquemâtico, se convierte en algo mâs, en un super-
hombre, con una serie de atributos sobrenaturales que sobre-
pasan la capacidad humana; transformândose en un modelo
concreto gracias a un sistema de reiteraciones y leitmotiv. La
obra en la que se inserta propone asf un paradigma de vida
practica en el que el receptor cree reconocerse, proyectando en
él aspectos superficiales de su propia personalidad (es el reflejo
de aquello que deseamos ser). Este superhéroe debe ser un
arquetipo que aune determinadas aspiraciones colectivas y, por
tanto, debe fijarse para que sea fâcilmente reconocible.

El superhéroe actual pugna con las fuerzas del mal para
instaurar la paz y armonfa en nuestra sociedad. Esta dotado de
poderes que se sitûan por encima de nuestra comprensiön y son
dirigidos a la consecucion del bien. La extrema polarizaciön de
estos resultados moralizantes son fâcilmente asimilados por la
comunidad y nos muestran las recompensas del buen hacer y el
buen sentir sin esperar nada a cambio. El soporte visual y la
inmediatez del mensaje ayudan a su inscription en la literatura
popular y, generalmente, para todos los püblicos.

BoleUn Hispdnico Helvético, volumen 19 (primavera 2012): 63-77.



Jorge Sâenz Herrero y Beatriz Zaplanci Bebia

Los santos son los paralelos simétricos del superhéroe en el
âmbito religioso. Dan todo lo que tienen o todo lo que pueden a

su comunidad, e intentan obtener lo menos posible de los bie-
nes de ésta porque su consumo se identifica con el pecado. Dado

el alcance de la devociön a los santos, la hagiograffa es un
género de una profunda proyecciön social, caracterizado por su
corte legendario y su origen popular. Sin embargo, las vidas de
santos no son literatura popular, pues son, en general, obra de
clérigos, pero su composicion y su difusiön estân directamente
relacionadas con el sentir del pueblo, ya que en ellas se descu-
bre la imagen que de los santos forja el pueblo (figura en la que
proyecta sus inquietudes religiosas), aunque sera la Iglesia
quien confirme la santidad del héroe con el fin de utilizarla
como materia para la predicaciön, expuesta a los fieles para
alimentär su devociön y estimular en ellos su fervor espiritual.

Asf, el superhéroe contemporâneo y el santo comparten
multiples lugares comunes que los convierten en elementos
proyectados hacia la masa, salvando la distancia de la incursion
en el mundo religioso. Incluso a pesar de esto ultimo, su obje-
tivo es casi idéntico: transmitir unos valores que tienen como
finalidad orientar el comportamiento de los lectores y creyentes
hacia el buen camino. Aunque no debemos olvidar que lo
religioso inherente a la hagiograffa eleva el género a un mester muy
respetado en el contexto sociocultural del que forman parte: su
sabidurfa los distingue por encima de la comunidad a la que se

dirige. Sin embargo, actualmente, la proyecciön del cömic (como

soporte bâsico en las ficciones de superhéroes) no esta dota-
da de tanta estima en muchos cfrculos culturales: la dialéctica
entre apocalfpticos e integrados rebaja su calidad de cara a la
sociedad consumista de productos subliterarios de fdcil digestion.

El soporte también résulta curiosamente idéntico. El uso de
dibujos o representaciones grâficas, rasgo caracterfstico del
cömic y ocasional en la hagiograffa, se convierte en un apoyo
visual que ayudarâ a la consecuciön de ese fin. El docere et delec-
tare de la tradiciön iconolögica1 apoya el adoctrinamiento para
su fâcil comprensiön y, sobre todo, adaptaciön al mundo pro-
pio: pictura est laicorum literatura. Los personajes son fâcilmente
identificables y comprensibles tanto en sus rasgos ffsicos como
en sus representaciones morales. La extrema polarizaciön de
valores humanos no enreda la finalidad ni aleja al lector de ella:
no se debe producir en el receptor un extranamiento tan agudo

1 Umberto Eco: Apocalipticos e integrados. Barcelona: Lumen, 2003, pp. 219-
256.

64



Heroes religiosos vs. superlwroes

que fracture su propio mundo y asimile el que recibe como algo
ajeno que no se puede adaptar a su propia estera de la realidad:

Un personaje arti'stico es significative) y tfpico cuando el autor con-

sigue revelar los multiples nexos que unen los rasgos individuales de

sus heroes con los problemas générales de la época; cuando el personaje

vive, ante nosotros, los problemas générales de su tiempo, incluso los

mâs abstractos, como problemas individualmente suyos y que tienen

para él una importancia vital

1. DELIMITACIÖN DEL GÉNERO

Toda obra représenta un mundo determinado y autönomo
que posee una serie de reglas especfficas que hacen funcionar el
marco en el que se inserta la narraeiön. Tomas Albaladejo3 pro-
puso una division de estos mundos basada en la existencia de
très modelos distintos: el modelo de mundo verdadero4; el
modelo ficcional verosfmil5; y el modelo ficcional no verosimil6.
Si aceptamos esta clasificaciôn, tanto el relato hagiogrâfico
como el relato protagonizado por un superhéroe deben ser
incluidos en el tipo III, el de lo ficcional no verosfmil, y, por lo
tanto, son textos literarios de fiction fantâstica. Indudable résulta
el hecho de encontrarnos ante textos literarios de fiction7-, el pro-
blema aparece entonces al calificarlos como fan tasticos.

2 Eco (2003), op. cit., p. 201.
3 Tomâs Albaladejo Mayordomo: Teorias de los mundos posibles y macro-

estructura narrativa. Alicante: Universidad de Alicante, 1998, pp. 58-59.
4 "A él corresponden los modelos de mundo cuyas reglas son las del mundo

real objetivamente existente": ibid., p. 58.
5 "Es aquel al que corresponden los modelos de mundo cuyas réglas no son

las del mundo real objetivo, pero estân construidas de acuerdo con estas": ibid.,
p. 58.

6 "A él corresponden los modelos de mundo cuyas reglas no son las del
mundo real objetivo ni son similares a estas, implicando una transgresiön de las
mismas. Éste es el tipo de modelos de mundo por los que se rigen los textos
literarios de ficciôn fantâstica": ibid., p. 59.

7 "Para un lector actual no excesivamente crédulo es evidente que la
hagiograffa medieval es ficciôn, incluso en aquellos relatos que contienen datos
histôricos, porque éstos se revisten de detalles, de descripciones, de diâlogos y
situaciones que no pueden ser sino fâbula, invenciôn, y, salvo determinadas
actas oficiales no han de considerarse como documentas mâs veraces que las
novelas histôricas. La hagiograffa medieval es ficciôn también en otro sentido:
por muy inspirado que esté en la realidad, un relato no es una parcela de ella,
sino una obra de creaciôn, independiente de la realidad, con sus propios
elementos, concebidos para funcionar en su propio sistema, sin que nada sea

gratuito ni faite nada. Asf entendida la hagiograffa medieval es, indudable-
mente, literatura": Fernando Banos Vallejo: Las vidas de santos en la literatura

65



Jorge Saenz Herrero y Beatriz Zaplana Bebia

Dice Todorov que "lo fantâstico es la vacilacion experimen-
tada por un ser que no conoce mas que las leyes naturales,
frente a un acontecimiento en apariencia sobrenatural"8. Si-
guiendo esta definicion, dos son las condiciones indispensables
para que aparezca este tipo de textos: por un lado, la presencia
de lo sobrenatural y, por otro, la vacilacion del lector que le
conduce a la pérdida de la seguridad frente al mundo real. De
este modo, en el relato fantâstico se produce una alteraciön en
nuestra percepciön de la realidad: lo real pasa a ser posible
irrealidad mientras que lo irreal se concibe como real. En este
sentido, senala David Roas que "en definitiva, la literatura fan-
tâstica pone de manifiesto la relativa validez del conocimiento
racional al iluminar una zona de lo humano donde la razön esta
condenada a fracasar"9.

El superhéroe actual queda inscrito en un mundo real, es
decir, reconocible para el lector. Aquel participa en esa aparente
realidad, trabajando por y para ella. Su vida se desdobla en dos
mundos antagönicos pero que al mismo tiempo conviven armô-
nicamente. La perfecta compatibilidad de la doble vida de mu-
chos superhéroes nos indica la coexistencia pacffica, desde el
principio, entre un mundo verosfmil y otra realidad de indole
maravillosa. El superhéroe es aceptado de manera natural por
la comunidad como su redentor10, aunque un âmbito de su
realidad no es conocido por la otra: su identidad sécréta le faci-
litarâ esa comün union. El resto de personajes que le circundan
lo asimilan como algo extraordinario y entra a formar parte de
sus vidas con facilidad: lo extrano es aceptado dentro de la coti-
dianeidad, mutatis mutandis, aunque sin fracturar ni lo real ni lo
maravilloso, que ha dejado de ser fantâstico pero no por ello
extraordinario11.

En el caso concreto de la hagiograffa, la realidad surge de
una vision religiosa del mundo. Los textos hagiogrâficos nos
enfrentan con un mundo totalmente distinto al nuestro, un

medieval espanola. Madrid: Laberinto, 2003, pp. 46-47, obra que revisa, resume y
enriquece su tesis doctoral defendida en 1989 en la Universidad de Oviedo y
titulada La hagiografia como género literario en la Edad Media. Tipologia de doce vidas
individuales castellanas.

8 Tzvetan Todorov: «Lo extrano y lo maravilloso», en: David Roas (ed.):
Teorias de lo fantâstico. Madrid: Arco Libros, 2001, p. 48.

9 David Roas: «La amenaza de lo fantâstico», en: Roas (2001), op. cit., p. 9.
10 No falta quizâ un leve extranamiento inicial que nos pone en alerta pero

nos fascina y nos liga inexorablemente a la historia.
11 "El arte fantâstico debe introducir terrores imaginarios en el seno del

mundo real [...]. Lo sobrenatural, cuando no trastorna nuestra seguridad, no
tiene lugar en la narraciôn fantâstica": Louis Vax: L'Art et la littérature fantastique.

Paris: PUF, 1960, p. 6.

66



Heroes religiosos vs. superhéroes

universo donde el fenömeno sobrenatural se convierte en algo
cotidiano, aceptado como real desde la fe: lo sobrenatural no es
un elemento virtual sino necesario en esa vision religiosa del
mundo. Todo esto nos conduce a afirmar que al no entrar en
conflicto lo sobrenatural con el contexto en el que suceden los
hechos (la «realidad») y al no producirse la vacilacion necesaria,
este tipo de relatos tampoco es fantâstico.

En su Introduction a la literatura fantdstica (1970), Todorov
expuso que lo fantâstico se situaba en el limite de otros dos
géneros: lo maravilloso y lo extrano. Segùn su teorîa, lo fantâstico

solo dura el tiempo en que el lector (y/o el personaje) vaci-
la ante lo que percibe; es decir, el tiempo de la vacilaciön de
aceptar o no lo que proviene de la realidad. Cuando el lector
toma una decision ya no estamos ante lo fantâstico12.

Desde este punto de vista, los relatos protagonizados por
santos o superhéroes pertenecerfan al género de lo maravilloso.
No se produce en ellos, como sucede en lo fantâstico, la ruptura
con los esquemas de la realidad, ya que el elemento
sobrenatural no provoca ni en los personajes ni en el lector implfcito
ninguna reacciön particular: lo sobrenatural es mostrado y en-
tendido como natural (puesto que en el mundo maravilloso todo

es posible, todo lo que en él existe es algo normal, natural).
De esta forma, lo que caracteriza al mundo de lo maravilloso no
es una actitud hacia los acontecimientos relatados, sino hacia la
naturaleza misma de dichos acontecimientos13.

David Roas propone la existencia de dos formas hfbridas
dentro del género maravilloso: el «realismo maravilloso»14 y lo
«maravilloso cristiano». La diferencia fundamental existente entre

estas dos formas es que el relato maravilloso cristiano se

12 "Si [el lector] decide que las leyes de la realidad permanecen intactas y
permiten explicar los fenömenos descritos, decimos que la obra pertenece a otro
género: lo extrano. Si, por el contrario, decide que es necesario admitir nuevas
leyes de la naturaleza mediante las cuales el fenömeno puede ser explicado,
entramos en el género de lo maravilloso": Todorov (2001), op. cit., p. 65.

13 "Cada género tiene su propia verosimilitud: planteado como algo normal,
«real», dentro de los parâmetros ffsicos de ese espacio maravilloso, aceptamos
todo lo que allf sucede sin cuestionarlo [...]. Cuando lo sobrenatural se
convierte en natural, lo fantâstico deja paso a lo maravilloso": Roas (2001), op. cit.,
p. 10.

14 "El realismo maravilloso plantea la coexistencia no problemâtica de lo
real y lo sobrenatural en un mundo semejante al nuestro. [...] No se trata, por lo
tanto, de crear un mundo radicalmente distinto al del lector, como es el de lo
maravilloso, sino que en estas narraciones lo irreal aparece como parte de la
realidad cotidiana, lo que significa, en definitiva, superar la oposiciön natural /
sobrenatural sobre la que se construye el efecto fantâstico. Podrfamos decir, en
conclusiön, que se trata de una forma hfbrida entre lo fantâstico y lo
maravilloso": Roas (2001), op. cit., pp. 12-13.

67



Jorge Sâenz Herrero y Beatriz Zaplana Bebia

articula en torno al hecho sobrenatural (milagro final), mientras
que en el realismo maravilloso se conjuga armonicamente des-
de un principio lo natural y lo sobrenatural en la realidad del
relato.

Desde la perspectiva del lector, en el relato de superhéroes lo
fantâstico sigue vigente aunque sin la vacilacion que lo carac-
teriza, ya que dentro de la ficciön es perfectamente asimilado y
los lectores participamos de manera complice en esa creacion de
mundos posibles. Es en este momento cuando lo maravilloso
entra a formar parte de la convivencia pacffica entre esos mundos.

Es maravilloso porque el superhéroe se desarrolla con sus
propias normas provenientes de un origen semidivino y se
mueve con soltura en esa asimilaciön dentro de la historia y es
aceptado por el lector impli'cito caracterfstico de este tipo de
relatos. Sus propias reglas se instauran dentro de lo cotidiano15.
Tenemos entonces très factores que se vinculan: el mundo real
en el que vive la comunidad, lo maravilloso aportado por los
poderes y procedencia (en algunos casos) del superhéroe y los
poderes sobrenaturales con los que esta dotado, los mismos que
emplea para desarrollar su labor protectora para con la comunidad.

Para Roas pertenece al género de lo maravilloso cristiano
"aquel tipo de narraciön de corte legendario y origen popular
en el que los fenömenos sobrenaturales tienen una explicaciön
religiosa (su desenlace se debe a una intervenciön divina)"16.
Segün esta definiciön, el relato hagiogrâfico es una clara
manifestation de lo maravilloso cristiano. Sin embargo, debemos
tener en cuenta que, como bien apunta F. Banos17, las vidas de
santos no son literatura popular, pues son, en general, obra de
clérigos, pero su composition y su difusion estân directamente
relacionadas con el sentir del pueblo.

El mundo que se construye en este tipo de textos obedece a

una serie de normas que rigen un orden ya codificado (en este
caso, el cristianismo). El fenömeno sobrenatural del relato
hagiogrâfico es entendido y aceptado como una manifestaciön del
poder de Dios18. Los prodigios divinos entran, de este modo, en

15 "Lo extrano équivale a lo sobrenatural explicado, y se supone que su
explicaciön es racional; lo maravilloso, a lo sobrenatural aceptado, una vez que
el lector se resigna a no recibir ninguna explicaciön racional o acepta explica-
ciones también extraordinarias o sobrenaturales": Teodosio Fernandez: «Lo real
maravilloso de América y la literatura fantâstica», en: Roas (2001), op. cit., p. 286.

16 Roas (2001), op. cit., p. 14.
17 Banos Vallejo, op. cit., p. 52.
18 "En realidad (2003), si en la Edad Media se recibfan como verdad los epi-

sodios mâs exagerados no es sölo por una general credulidad ilimitada, o por la

68



Heroes religiosos vs. superhéroes

el dominio de la fe, explicândose asf otra de las caracteristicas
fundamentales de estas narraciones: la ausencia total de asom-
bro en el narrador y los personajes.

A la explicaciön religiosa hay que anadir dos elementos
esenciales en el cödigo cristiano que favorecen la creaciön de
estas historias. Por un lado, el narrador o narradores nunca son
testigos directos de lo que narran, sino que relatan una historia
que escucharon a alguien que presenciö el hecho. Por otro, los
hechos narrados estân ambientados en un escenario rural (aleja-
miento ftsico) y lejano en el tiempo. Gracias a estos principios
bâsicos se naturaliza el fenomeno sobrenatural al distanciarlo
de las experiencias del mundo cotidiano y del tiempo del lector.

Es aqut donde se percibe la proximidad de los dos géneros a
los que pertenecen ambos tipos de relatos: por un lado, lo mara-
villoso cristiano, en el que el santo se desenvuelve en un mundo
con sus propias leyes y configuraciön de lo irreal con una fina-
lidad de adoctrinamiento cristiano en el que los milagros efec-
tuados por el héroe hagiogrâfico provienen de la misma divini-
dad que rige la vida de los creyentes; y, por otro, lo maravilloso
real, en que nos atrevemos a introducir al héroe de cömic ya que
su labor se inscribe dentro de lo maravilloso gracias a sus su-
perpoderes y a la aceptaciön de la comunidad, ademâs de ins-
cribirse en el mundo real. De aht que usemos el término que-
riendo matizar su diferencia con el uso tradicional del término
real maravilloso en la literatura hispanoamericana. La finalidad
de emplear la convivencia pactfica entre los dos mundos en las
ficciones de superhéroes es recreada para acercarlos a la masa
que va a recibir el mensaje moralizante: al aproximar al super-
héroe al mundo cotidiano del lector no se produce un extrana-
miento tan fuerte como para quebrar la realidad e inscribirlo en
el género fantâstico, haciendo asf que se relativice la ensenanza
final y que por tanto ésta no sea del todo efectiva. No se
produce esa vacilaciôn que hemos destacado anteriormente y que
Todorov senala como rasgo primordial de lo fantâstico (y que lo
sera, mas tarde, de lo neofantâstico19 segün Alazraki), ya que la
comunidad lo acepta dentro de ese microcosmos que se créa en
la localizaciön difusa (no es un espacio concreto o reconocible
pero si tiene rasgos que lo aproximan a cualquier ciudad del
universo objetivo) y atemporal del cömic.

De esta forma se puede comprobar cömo el héroe religioso y
el superhéroe comparten, relativamente, el mismo género: lo

fe religiosa, sino también porque todo lo escrito era digno de crédito": Banos,
op. cit., p. 47.

" Véase Jaime Alazraki: «^Qué es lo neofantâstico?», en: Roas (2001), op. cit.,
pp. 265-282.

69



Jorge Sâenz Herrero y Beatriz Zaplana Bebia

ûnico que les podria llegar a distinguir es la convivencia entre
el mundo real y el maravilloso o la adscripciön exclusiva a este
ultimo. Ademâs comparten la misma finalidad didâctica pero
con el matiz de la finalidad moralizante-cristiana y la finalidad
moralizante-cfvica. Dios dota de poderes al santo y una socie-
dad superior (o un accidente de origen no divino) dota de
poderes al superhéroe. Otra diferencia, y la definitiva para mu-
chos estudiosos, es el discurso usado para ambos casos: la ha-
giograffa relata acontecimientos en pasado que sirven como
ejemplos, en cambio, el cömic se sustenta en el présente, un
présente impreciso que aguanta bien el paso de los anos y en el que
no cambia prâcticamente nada: son los villanos los que se van
adaptando a las nuevas crisis sociales.

2. Caracterizaciön de personajes populäres y DE MASAS:
HÉROES RELIGIOSOS VS. SUPERHÉROES

Los autores de relatos protagonizados tanto por héroes reli-
giosos como por superhéroes se proponen en ultima instancia
salvar del olvido el recuerdo de los grandes protectores y defen-
sores de la humanidad y exponerles asf como modelo de vida a

las generaciones posteriores. Este tipo de obras abstraen las
caracterfsticas vitales de sus protagonistas para presentârnoslos
como arquetipos de vida y modelos de santidad: abandonan
sus deseos de satisfacciön mundana para cumplir con su papel
de benefactores de las comunidades que dirigen. Éstos se ven
obligados a aceptar (y lo harân de buen grado) sus respon-
sabilidades como gufas de la colectividad:

Los mass media tienden a imponer sîmbolos y mitos de fâcil uni-

versalidad, creando tipos reconocibles de inmediato, y con ello reducen

al mi'nimo la individualidad y la concreciön de nuestras experiencias y
de nuestras imâgenes, a través de las cuales deberi'amos realizar expe-

20
riencias.

En todo relato protagonizado por héroes (sean de la indole
que sean) se aprecia una clara oposiciön entre sus personajes,
representândose el mundo de forma esquemâtica dividido en
buenos y malos. Por ello, y antes de realizar una caracterizaciön
de éstos, vamos a describir brevemente un aspecto de su con-
tenido, concretamente la estructura interna, como elemento que
détermina la tipologfa tanto de los héroes religiosos como de los

20 Eco (2003), op. cit., p. 58.

70



Heroes religiosos vs. superhéroes

superhéroes, con el claro objetivo de comprobar cömo en las
dos historias se recurre a una estructura similar con el fin de
caracterizar asf a sus respectivos protagonistas.

Puesto que en todos estos relatos heroicos se produce un
proceso gradual de perfeccionamiento del protagonista, su
estructura interna bâsica puede representarse siguiendo el
modelo secuencial de Bremond21, basado en los très momentos
de todo proceso: aquel que abre todas las posibilidades, uno
segundo que las desarrolla y el momenta que cierra con el re-
sultado. De este modo, los hitos que recorrerân todos estos hé-
roes a lo largo de su vida son los siguientes:

1. Deseo de santidad/ayuda a la colectividad.
2. Proceso de perfeccionamiento.
3. Éxito probado mediante prodigios.
Ésta es la estructura fundamental de este tipo de relatos.

Pero como es lögico, no résulta nada habitual encontrar ejem-
plos que desarrollen estos très pasos con el mismo interés. Al
contrario, lo habituai es que cada historia se centre en algûn
punto del proceso, por lo general en el desenlace. Ademâs, las
secuencias elementales suelen combinarse entre si formando
diversas secuencias complejas22.

Junto a la estructura interna de la historia, las propias carac-
terfsticas vitales del protagonista serân los rasgos definitorios
que tipifiquen a los personajes. Las figuras del santo y del su-
perhéroe adquieren un protagonismo absoluta dentro del relata,

hasta el punto de que el resta de personas que aparecen en el
mismo se convierten en simples acompanantes necesarios para
el desarrollo de la historia. Gracias a ellos los protagonistas pue-
den realizar su proceso de perfeccion, apoyândole de forma
positiva o negativa, por lo que éstos se pueden distribuir en un
sencillo esquema de buenos y malos. A este criterio de clasifica-
ciön debemos superponer otro de carâcter prodigioso: seres hu-
manos y seres sobrenaturales23. Teniendo en cuenta lo anterior,
proponemos la siguiente tipologfa de personajes comunes en
este tipo de historias24:

21 Véase Claude Bremond: «La lögica de Ios posibles narrativos», en: Anctlisis
estructural ciel relato. Barcelona: Ed. Buenos Aires, 1982, pp. 87-109.

22 Para el estudio de los subtipos o subgéneros dentro de la literatura hagio-
grâfica, véase Banos Vallejo (2003), op. cit., pp. 107-131.

21 Dios y el diablo, représentantes de las fuerzas del Bien y del Mal, estân
présentes en los relatos, pero intervendrdn de forma indirecta en ellos. Su constante

lucha, llevada a cabo, por un lado, por los santos y, por otro, por los demo-
nios, termina siempre con la derrota del Maligno.

24 Para establecer la tipologfa de personajes comunes en los textos hagio-
grdficos seguimos los postulados de Banos Vallejo (2003), op. cit., p. 132.

71



]orge Saenz Herrero y Beatriz Zaplana Bebia

Humanos Sobrenaturales

Héroes
religiosos

Superhéroes Héroes
religiosos

Superhéroes

Favorables - Padres y
familiäres25
- Maestro
- Hermanos
de la
comunidad
religiosa
- Cargos de
la jerarqufa
eclesiâstica

Beneficiarios
de los
milagros
- Testigos de
la muerte
- El pueblo
(personaje
colectivo)

- Padres y
familiäres
- Mascotas
- Amigos
- Maestro
- Discfpulos
- El pueblo
(personaje
colectivo)

- Dios
- Jesucristo
- Corte
Celestial:
ângeles,
apöstoles,
profetas,
etc.

- Maestro
- Discfpulos
- Otros
superhéroes

Contrarios - Monjes
envidiosos
- Herejes
- Cargos de
la jerarqufa
eclesiastica

- Villanos
- Amigos
envidiosos
- La sociedad
(personaje
colectivo)

- Diablo y
sus sicarios
- Serpiente
(dragön)26

- Super -
villanos

Algunas historias presentan una caracteristica peculiar que
las alejan de este esquema bâsico. En determinadas ocasiones
hallamos personajes contrarios en un principio a la santidad, en
el caso de los héroes religiosos, o a la ayuda a la colectividad, en
el caso de los superhéroes, pero luego favorables a ella. En estos
casos debemos hablar de personajes dobles27, pues encarnan

25 Los progenitores del santo aparecen caracterizados como personas piado-
sas que ayudarân en todo lo posible al protagonista para que alcance su santi-
dad. En la mayoria de los relatos suelen ser, ademâs, de noble linaje.

26 Los animales simbölicos actüan por mandata de Dios o del diablo. Véase
a este respecto Banos Vallejo, «Simbologia animal en la hagiografi'a castellana»,
en: Maria Isabel Toro Pascua (ed.): Adas del III Congreso International de la Asocia-
ciôn Hispdnica de Literatura Medieval. Salamanca: Biblioteca Espanola del siglo
XV - Departamento de Literatura Espanola e Hispanoamericana, 1994, pp. 139-
147.

27 En determinados relatos hagiogrâficos hallamos personajes contrarios en
un principio a la santidad pero luego favorables a ella. Tal es el caso del Papa en
la Vida de San Equicio: por consejo de su cfrculo mas cercano, el Papa quiere

72



Heroes religiosos vs. superhéroes

primera el mal y luego el bien, o viceversa, con un claro fin edi-
ficante.

En la caracterizaciön de la figura del santo se utilizan tam-
bién arquetipos ajenos al propio concepto de santidad. Asf,
podemos encontrar santos labradores (Paulino de Nolla), apös-
toles, profetas (San Sabino), vfrgenes (Santa Musa), anacoretas
(San Menas), penitentes, santos fundadores que se convierten
en abades y en cuya vida hay una larga sucesiön de fundacio-
nes de monasterios (San Honorato), santos apotropaicos (los
que libran de males concretos a sus devotos), santos doctores,
santos estilitas o 'santos-columna' que pasan su vida en el mayor

estatismo (San Martin), santos pecadores hasta que Dios los
reclama, santos gemelos, grupos de mârtires (Santo Abad del
monasterio de Surano), etc.

En las historias de superhéroes se utilizarân de nuevo princi-
pios ajenos al deseo de ayudar a la colectividad para caracteri-
zar al superhéroe. De este modo, podemos distinguir a los
superhéroes: a) por su origen: no humano (Superman), muta-
ciones (Cfclope), experimentos cientfficos (Spiderman), trauma
(Batman), etc.; b) por sus poderes caracterfsticos: superpoderes
(Superman), tecnologfa avanzada (Ironman), inteligencia superior

(Spiderman), etc; c) por su alter ego o identidad que hay que
mantener oculta: Clark Kent (Superman), Peter Parker (Spiderman),

etc.; d) por su uniforme; o e) por sus opositores o super-
villanos: el Duende Verde (Spiderman), Joker (Batman), Lex
Luthor (Superman), etc.

Si nos ceiïimos a los personajes principales de los relatos
hagiogräficos podemos decir que son hombres sabios, eruditos,
de gran importancia social (porque suelen desempenar cargos
eclesiâsticos, como, por ejemplo, abades, monjes o, en general,
personas vinculadas a la vida religiosa) y cuyas actuaciones tie-
nen, en cualquier caso, gran repercusiön. El papel de protec-
tores de las ciudades y de las iglesias, limitado en un principio a

los mârtires, se amplfa ahora a estos hombres santos por las cuali-
dades que su persona aglutina, y se volverâ a ampliar posterior-
mente con la llegada de los superhéroes.

El carâcter de la historia, asf como su propia extension y
adaptaciön a otras formas de difusiön, condiciona la apariciön
de personajes. Por ejemplo, la lista de personas que aparecen en
la Vida de San Benito es mucho mayor que en la mayorfa de las

que el santo abandone la predicaciôn; luego se arrepentirâ y permitirâ que el

protagonista continue con su vida santa. En el caso de los superhéroes contamos
con el ejemplo de Dos Caras: de aliado personal de Batman y prestigioso
abogado de Gottham en un principio pasa a ser un supervillano después de que
The Boss le tirara äcido a la cara desfigurândole.

73



Jorge Sdenz Herrero y Beatriz Zaplana Bebia

vidas de santos, mientras que, en el caso de los superhéroes, la
nömina es ya amplia y mucho mâs equilibrada con respecto al
resto de historias. A continuaciön detallamos la lista de principales

personajes que aparecen en ambas siguiendo el modelo
propuesto anteriormente:

Humanos Sobrenaturales

San Benito Superman San Benito Superman

Favorables - Padres del - Padres - Dios - Supergirl
protagonista adoptivos del - Jesucristo - Krypto
- Disci'pulos protagonista - Superboy
(Constancio, - Lois Lane
Valentiniano, - Jimmy
Luterano y Olsen
Simplicio) - Perry White
- Nodriza - Lana Lang
- Monjes - Pete Ross
(Roman,
Mauro,
Placido, etc.)
- Aldeano
- Santa
Escolâstica

Contrarios - Monjes - Lex Luthor - Mirlo - Brainiac
- Preste - Diablo - Darkseid
Florencio - Demonio - Mister
- Totila, rey de en forma Mxyzptlk
los godos, y de - Bizarro
lombardos mozuelo - General
- Monjas negrillo Zod
excomulgadas - Dragön

La nociôn del héroe religioso procédé directamente de la
concepciön del mârtir o el asceta cristiano y, por tanto, tiene un
origen bien distinto al del Superhéroe. El héroe cristiano (excep-
tuando al propio Cristo) logra con su sacrificio, ante todo y en
primera instancia, la salvaciön individual, la de su propia aima
(pese a que, indirectamente, su ejemplo sirve a otros para deci-
dirse a recorrer un mismo camino). El Superhéroe logra alcan-
zar con su sufrimiento una revelaciön de su propia esencia, de
su destino. Asf, sea por la razön que sea, el héroe utiliza su
herofsmo como arma arrojadiza contra la sociedad que le con-
dena. Su martirio significa paradöjicamente su victoria sobre esa
sociedad, razön que nos lleva de nuevo a afirmar la division
maniquei'sta del mundo en grupos opuestos (buenos y malos).

74



Heroes religiosos vs. superliéroes

La importancia del sacrificio para la salvaciön individual y
su victoria sobre la sociedad corrupta son dos de las caracte-
rfsticas fundamentales que comparten tanto el héroe cristiano
como el superhéroe. Pero en el fondo de todo, el sacrificio con el

que se consigue la salvaciön y el triunfo sobre esa sociedad
décadente es, para bien o para mal, la base de nuestro imagi-
nario, de nuestra cultura, de nuestro comportamiento.

3. CONCLUSIÖN

Los santos y los superhéroes actuales parten de una cir-
cunstancia bâsica que les da sentido: luchan contra el mal para
conseguir el bien. Esta maxima debe respetar siempre esa sim-
pleza, ya que la finalidad adoctrinante dirigida hacia lo popular
requiere mensajes de fâcil asimilaciôn. El santo, desde el bien
comûn que pretende difundir por la comunidad, debe luchar
contra el mal para llegar a la perfection. El superhéroe, en cam-
bio, parte del mal para llegar al razonamiento lögico que siempre

dériva en el bien: en sus vidas algün acontecimiento de
indole negativa ha hecho que su camino tome un nuevo sentido y
se dedique a la sociedad que necesita de su redenciön. Ello los
convierte en seres atormentados que solo se realizan en su ac-
ciones benefactoras: eso es lo que da sentido a sus vidas, ya que
su identidad paralela a la cotidianeidad mas rutinaria suele
estar caracterizada por pasar totalmente desapercibida. Solo
cuando disponen de sus superpoderes (adquiridos mediante la
ayuda divina, la ciencia fiction o de forma innata) y, en algunos
casos, de sus discfpulos (que los adoran por sus buenas cuali-
dades) se realizan por completo. Asf, la vestimenta con un sfm-
bolo de fâcil memorization (el hâbito religioso o un disfraz res-
pectivamente) sera su sena de identidad y con ella se vincularân
sus acciones.

La tristeza, oscuridad e incluso la sensibilidad extrema que
los acompana se identifica con el arduo (pero ampliamente re-
compensado con la admiration del pueblo) camino del bien que
les conduce a la perfecciön. Los antihéroes (que son los ünicos
personajes que rotan y cambian en sus historias) recogen todas
las caracterfsticas contrarias, por lo que la magnificencia del
santo y del superhéroe toma mucha mas relevancia: la violencia
que puedan emplear, o no, queda justificada frente a la maldad
del enemigo.

El lector de sus historias siempre los reconocerâ y el argu-
mento estarâ Ueno de guinos a ese espectador implfcito que
sigue sus aventuras. Ademâs de esto que los hace fâcilmente re-

75



]orge Saenz Herrero y Beatriz Zaplana Bebia

conocibles a la sociedad a la que se dirigen, la localization siem-
pre es atemporal y en un espacio caracteristico: el yermo reti-
rado de la ciudad, Gottham o Smallville son cualquier paraje,
ciudad o pueblo. Sin embargo, el tiempo de la historia es dis-
tinto: el présente del relato de los superhéroes es cualquier
instante actual o futuro, mientras que el pasado en el que queda
inscrito el santo es descartado por el superhéroe a no ser que
sea empleado para rememorar acciones malignas que quedaron
pendientes y que dotan de hilo argumentai a acontecimientos
determinados. Ademâs de apoyos visuales muy convincentes
para la asimilaciön del mensaje final, las historias se expresan
con un lenguaje räpido (las interjecciones son muy efectivas y
dotan de movimiento a la historia). Ver cömo un santo consigue
vencer las tentaciones y dominar al Diablo o ver cömo Superman

sufre o cömo castiga al antihéroe por ello, convierte al lector

en complice, en justificador de todas sus acciones. El mal
debe ser vencido, a pesar del sufrimiento, y siempre merece el
esfuerzo realizado.

BibliografIa

Albaladejo Mayordomo, Tomas: Teori'as de los mundos posibles y macro-

estructura narrativa. Alicante: Universidad de Alicante, 1998.

Alazraki, Jaime: «iQué es lo neofantâstico?», en: Roas, David (ed.):
Teorias de lo fantdstico. Madrid: Arco Libros, 2001, pp. 265-282.

Banos Vallejo, Fernando: «Simbologia animal en la hagiografia caste-

llana», en: Maria Isabel Toro Pascua (ed.): Adas del III Congreso
Internacional de la Asociadôn Hispdnica de Literatura Medieval.

Salamanca: Biblioteca Espanola del siglo XV - Departamento de Literatura

Espanola e Hispanoamericana, 1994, pp. 139-147.

— Las vidas de santos en la literatura medieval espanola. Madrid: Labe-

rinto, 2003.

Bremond, Claude: «La lögica de los posibles narrativos», en: Andlisis
estrudural del relato. Barcelona: Ed. Buenos Aires, 1982, pp. 87-109.

Eco, Umberto: ApocaUpticos e integrados. Barcelona: Lumen, 2003.

Fernandez, Teodosio: «Lo real maravilloso de América y la literatura
fantâstica», en: Roas, David (ed.): Teorias de lo fantdstico. Madrid:
Arco Libros, 2001, pp. 283-297.

Roas, David (ed.): Teorias de lo fantdstico. Madrid: Arco Libros, 2001.

Todorov, Tzvetan: «Lo extrano y lo maravilloso», en: David Roas (ed.):
Teorias de lo fantdstico. Madrid: Arco Libros, 2001, pp. 65-81.

76



Héroes religiosos vs. superhéroes

Vax, Louis: L'Art et la littérature fantastique. Paris: PUF, 1960.

77




	Héroes religiosos vs. superhéroes : arquetipos y repeticiones en la configuración de personajes populares y de masas

