Zeitschrift: Boletin hispanico helvético : historia, teoria(s), practicas culturales
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: - (2012)

Heft: 19

Artikel: Héroes religiosos vs. superhéroes : arquetipos y repeticiones en la
configuracion de personajes populares y de masas

Autor: Saenz Herrero, Jorge / Zaplana Bebia, Beatriz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047256

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Héroes religiosos vs. superhéroes:

arquetipos y repeticiones en la configuracion de personajes
populares y de masas

Jorge Sdenz Herrero Universidad de La Rioja
Beatriz Zaplana Bebia Universidad de Murcia

El héroe dotado con poderes superiores a los del hombre
comun es una constante del imaginario popular. En el dmbito
literario se dan casos en que un personaje, aparentemente con-
vencional y esquematico, se convierte en algo mds, en un super-
hombre, con una serie de atributos sobrenaturales que sobre-
pasan la capacidad humana; transformdndose en un modelo
concreto gracias a un sistema de reiteraciones y leitmotiv. La
obra en la que se inserta propone asi un paradigma de vida
préctica en el que el receptor cree reconocerse, proyectando en
él aspectos superficiales de su propia personalidad (es el reflejo
de aquello que deseamos ser). Este superhéroe debe ser un
arquetipo que atine determinadas aspiraciones colectivas y, por
tanto, debe fijarse para que sea facilmente reconocible.

El superhéroe actual pugna con las fuerzas del mal para
instaurar la paz y armonia en nuestra sociedad. Estd dotado de
poderes que se sitdan por encima de nuestra comprensién y son
dirigidos a la consecucién del bien. La extrema polarizacién de
estos resultados moralizantes son facilmente asimilados por la
comunidad y nos muestran las recompensas del buen hacer y el
buen sentir sin esperar nada a cambio. El soporte visual y la
inmediatez del mensaje ayudan a su inscripcion en la literatura
popular y, generalmente, para todos los publicos.

© Boletin Hispdnico Helvético, volumen 19 (primavera 2012): 63-77.



Jorge Sdenz Herrero y Beatriz Zaplana Bebia

Los santos son los paralelos simétricos del superhéroe en el
ambito religioso. Dan todo lo que tienen o todo lo que pueden a
su comunidad, e intentan obtener lo menos posible de los bie-
nes de ésta porque su consumo se identifica con el pecado. Da-
do el alcance de la devocién a los santos, la hagiografia es un
género de una profunda proyeccién social, caracterizado por su
corte legendario y su origen popular. Sin embargo, las vidas de
santos no son literatura popular, pues son, en general, obra de
clérigos, pero su composicién y su difusién estdn directamente
relacionadas con el sentir del pueblo, ya que en ellas se descu-
bre la imagen que de los santos forja el pueblo (figura en la que
proyecta sus inquietudes religiosas), aunque serd la Iglesia
quien confirme la santidad del héroe con el fin de utilizarla
como materia para la predicacién, expuesta a los fieles para ali-
mentar su devocién y estimular en ellos su fervor espiritual.

Asi, el superhéroe contempordneo y el santo comparten
multiples lugares comunes que los convierten en elementos
proyectados hacia la masa, salvando la distancia de la incursién
en el mundo religioso. Incluso a pesar de esto ultimo, su obje-
tivo es casi idéntico: transmitir unos valores que tienen como
finalidad orientar el comportamiento de los lectores y creyentes
hacia el buen camino. Aunque no debemos olvidar que lo reli-
gioso inherente a la hagiografia eleva el género a un mester muy
respetado en el contexto sociocultural del que forman parte: su
sabiduria los distingue por encima de la comunidad a la que se
dirige. Sin embargo, actualmente, la proyeccién del cémic (co-
mo soporte bdsico en las ficciones de superhéroes) no estd dota-
da de tanta estima en muchos circulos culturales: la dialéctica
entre apocalipticos e integrados rebaja su calidad de cara a la
sociedad consumista de productos subliterarios de fdcil diges-
tion.

El soporte también resulta curiosamente idéntico. El uso de
dibujos o representaciones graficas, rasgo caracteristico del c6-
mic y ocasional en la hagiografia, se convierte en un apoyo vi-
sual que ayudara a la consecucion de ese fin. El docere et delec-
tare de la tradicion iconoldgica' apoya el adoctrinamiento para
su facil comprensién y, sobre todo, adaptacién al mundo pro-
pio: pictura est laicorum literatura. Los personajes son facilmente
identificables y comprensibles tanto en sus rasgos fisicos como
en sus representaciones morales. La extrema polarizacion de va-
lores humanos no enreda la finalidad ni aleja al lector de ella:
no se debe producir en el receptor un extrafiamiento tan agudo

! Umberto Eco: Apocalipticos e integrados. Barcelona: Lumen, 2003, pp. 219-
256.

64



Héroes religiosos vs. superhéroes

que fracture su propio mundo y asimile el que recibe como algo
ajeno que no se puede adaptar a su propia esfera de la realidad:

Un personaje artistico es significativo y tipico cuando el autor con-
sigue revelar los multiples nexos que unen los rasgos individuales de
sus héroes con los problemas generales de la época; cuando el personaje
vive, ante nosotros, los problemas generales de su tiempo, incluso los
mads abstractos, como problemas individualmente suyos y que tienen
para €l una importancia vital’.

1. DELIMITACION DEL GENERO

Toda obra representa un mundo determinado y auténomo
que posee una serie de reglas especificas que hacen funcionar el
marco en el que se inserta la narracién. Tomds Albaladejo® pro-
puso una divisién de estos mundos basada en la existencia de
tres modelos distintos: el modelo de mundo verdadero*; el
modelo ficcional verosimil®; y el modelo ficcional no verosimil®.
Si aceptamos esta clasificacién, tanto el relato hagiogréfico
como el relato protagonizado por un superhéroe deben ser
incluidos en el tipo III, el de lo ficcional no verosimil, y, por lo
tanto, son textos literarios de ficcion fantdstica. Indudable resulta
el hecho de encontrarnos ante textos literarios de ficcion’; el pro-
blema aparece entonces al calificarlos como fantdsticos.

2 Eco (2003), op. cit., p. 201.

> Tomds Albaladejo Mayordomo: Teorias de los mundos posibles y macro-
estructura narrativa. Alicante: Universidad de Alicante, 1998, pp. 58-59.

* “A €l corresponden los modelos de mundo cuyas reglas son las del mundo
real objetivamente existente”: ibid., p. 58.

> “Es aquel al que corresponden los modelos de mundo cuyas reglas no son
las del mundo real objetivo, pero estdn construidas de acuerdo con éstas”: ibid.,

: 98,
P “A él corresponden los modelos de mundo cuyas reglas no son las del
mundo real objetivo ni son similares a éstas, implicando una transgresién de las
mismas. Este es el tipo de modelos de mundo por los que se rigen los textos
literarios de ficcién fantéstica”: ibid., p. 59.

7 “Para un lector actual no excesivamente crédulo es evidente que la
hagiograffa medieval es ficcion, incluso en aquellos relatos que contienen datos
histéricos, porque éstos se revisten de detalles, de descripciones, de didlogos y
situaciones que no pueden ser sino fdbula, invencién, y, salvo determinadas
actas oficiales no han de considerarse como documentos mds veraces que las
novelas histéricas. La hagiograffa medieval es ficcién también en otro sentido:
por muy inspirado que esté en la realidad, un relato no es una parcela de ella,
sino una obra de creacién, independiente de la realidad, con sus propios
elementos, concebidos para funcionar en su propio sistema, sin que nada sea
gratuito ni falte nada. Asf entendida la hagiografia medieval es, indudable-
mente, literatura”: Fernando Baiios Vallejo: Las vidas de santos en la literatura

65



Jorge Sdenz Herrero y Beatriz Zaplana Bebia

Dice Todorov que “lo fantastico es la vacilacién experimen-
tada por un ser que no conoce mas que las leyes naturales,
frente a un acontecimiento en apariencia sobrenatural”®. Si-
guiendo esta definicién, dos son las condiciones indispensables
para que aparezca este tipo de textos: por un lado, la presencia
de lo sobrenatural y, por otro, la vacilacién del lector que le
conduce a la pérdida de la seguridad frente al mundo real. De
este modo, en el relato fantdstico se produce una alteracién en
nuestra percepcién de la realidad: lo real pasa a ser posible
irrealidad mientras que lo irreal se concibe como real. En este
sentido, sefiala David Roas que “en definitiva, la literatura fan-
tdstica pone de manifiesto la relativa validez del conocimiento
racional al iluminar una zona de lo humano donde la razén esta
condenada a fracasar™’.

El superhéroe actual queda inscrito en un mundo real, es
decir, reconocible para el lector. Aquel participa en esa aparente
realidad, trabajando por y para ella. Su vida se desdobla en dos
mundos antagénicos pero que al mismo tiempo conviven armé-
nicamente. La perfecta compatibilidad de la doble vida de mu-
chos superhéroes nos indica la coexistencia pacifica, desde el
principio, entre un mundo verosimil y otra realidad de indole
maravillosa. El superhéroe es aceptado de manera natural por
la comunidad como su redentor®, aunque un ambito de su rea-
lidad no es conocido por la otra: su identidad secreta le faci-
litard esa comun unién. El resto de personajes que le circundan
lo asimilan como algo extraordinario y entra a formar parte de
sus vidas con facilidad: lo extrafio es aceptado dentro de la coti-
dianeidad, mutatis mutandis, aunque sin fracturar ni lo real ni lo
maravilloso, que ha dejado de ser fantdstico pero no por ello
extraordinario''.

En el caso concreto de la hagiografia, la realidad surge de
una visién religiosa del mundo. Los textos hagiograficos nos
enfrentan con un mundo totalmente distinto al nuestro, un

medieval espariola. Madrid: Laberinto, 2003, pp. 46-47, obra que revisa, resume y
enriquece su tesis doctoral defendida en 1989 en la Universidad de Oviedo y
titulada La hagiografia como género literario en la Edad Media. Tipologia de doce vidas
individuales castellanas.

® Tzvetan Todorov: «Lo extrafio y lo maravilloso», en: David Roas (ed.):
Teorias de lo fantdstico. Madrid: Arco Libros, 2001, p. 48.

® David Roas: «La amenaza de lo fantastico», en: Roas (2001), op. cit., p. 9.

' No falta quizé un leve extrafiamiento inicial que nos pone en alerta pero
nos fascina y nos liga inexorablemente a la historia.

"1 “El arte fantdstico debe introducir terrores imaginarios en el seno del
mundo real [...]. Lo sobrenatural, cuando no trastorna nuestra seguridad, no
tiene lugar en la narracién fantdstica”: Louis Vax: L Art et la littérature fantasti-
que. Paris: PUE, 1960, p. 6.

66



Héroes religiosos vs. superhéroes

universo donde el fenémeno sobrenatural se convierte en algo
cotidiano, aceptado como real desde la fe: lo sobrenatural no es
un elemento virtual sino necesario en esa vision religiosa del
mundo. Todo esto nos conduce a afirmar que al no entrar en
conflicto lo sobrenatural con el contexto en el que suceden los
hechos (la «realidad») y al no producirse la vacilacién necesaria,
este tipo de relatos tampoco es fantastico.

En su Introduccion a la literatura fantdstica (1970), Todorov
expuso que lo fantdstico se situaba en el limite de otros dos
géneros: lo maravilloso y lo extrafio. Segutin su teoria, lo fantés-
tico sélo dura el tiempo en que el lector (y/o el personaje) vaci-
la ante lo que percibe; es decir, el tiempo de la vacilacién de
aceptar o no lo que proviene de la realidad. Cuando el lector
toma una decision ya no estamos ante lo fantéstico'.

Desde este punto de vista, los relatos protagonizados por
santos o superhéroes pertenecerian al género de lo maravilloso.
No se produce en ellos, como sucede en lo fantdstico, la ruptura
con los esquemas de la realidad, ya que el elemento sobre-
natural no provoca ni en los personajes ni en el lector implicito
ninguna reaccién particular: lo sobrenatural es mostrado y en-
tendido como natural (puesto que en el mundo maravilloso to-
do es posible, todo lo que en €l existe es algo normal, natural).
De esta forma, lo que caracteriza al mundo de lo maravilloso no
es una actitud hacia los acontecimientos relatados, sino hacia la
naturaleza misma de dichos acontecimientos".

David Roas propone la existencia de dos formas hibridas
dentro del género maravilloso: el «realismo maravilloso»'*y lo
«maravilloso cristiano». La diferencia fundamental existente en-
tre estas dos formas es que el relato maravilloso cristiano se

'2”Gj [el lector] decide que las leyes de la realidad permanecen intactas y
permiten explicar los fenémenos descritos, decimos que la obra pertenece a otro
género: lo extrafo. Si, por el contrario, decide que es necesario admitir nuevas
leyes de la naturaleza mediante las cuales el fenémeno puede ser explicado,
entramos en el género de lo maravilloso”: Todorov (2001), op. cit., p. 65.

" “Cada género tiene su propia verosimilitud: planteado como algo normal,
«real», dentro de los pardmetros fisicos de ese espacio maravilloso, aceptamos
todo lo que allf sucede sin cuestionarlo [...]. Cuando lo sobrenatural se con-
vierte en natural, lo fantdstico deja paso a lo maravilloso”: Roas (2001), op. cit.,

. 10.

P “El realismo maravilloso plantea la coexistencia no problemdtica de lo
real y lo sobrenatural en un mundo semejante al nuestro. [...] No se trata, por lo
tanto, de crear un mundo radicalmente distinto al del lector, como es el de lo
maravilloso, sino que en estas narraciones lo irreal aparece como parte de la
realidad cotidiana, lo que significa, en definitiva, superar la oposicién natural /
sobrenatural sobre la que se construye el efecto fantastico. Podrfamos decir, en
conclusién, que se trata de una forma hibrida entre lo fantdstico y lo mara-
villoso”: Roas (2001), op. cit., pp. 12-13.

67



Jorge Sdenz Herrero y Beatriz Zaplana Bebia

articula en torno al hecho sobrenatural (milagro final), mientras
que en el realismo maravilloso se conjuga arménicamente des-
de un principio lo natural y lo sobrenatural en la realidad del
relato.

Desde la perspectiva del lector, en el relato de superhéroes lo
fantastico sigue vigente aunque sin la vacilacién que lo carac-
teriza, ya que dentro de la ficcién es perfectamente asimilado y
los lectores participamos de manera cémplice en esa creacién de
mundos posibles. Es en este momento cuando lo maravilloso
entra a formar parte de la convivencia pacifica entre esos mun-
dos. Es maravilloso porque el superhéroe se desarrolla con sus
propias normas provenientes de un origen semidivino y se
mueve con soltura en esa asimilacién dentro de la historia y es
aceptado por el lector implicito caracteristico de este tipo de
relatos. Sus propias reglas se instauran dentro de lo cotidiano®.
Tenemos entonces tres factores que se vinculan: el mundo real
en el que vive la comunidad, lo maravilloso aportado por los
poderes y procedencia (en algunos casos) del superhéroe y los
poderes sobrenaturales con los que esta dotado, los mismos que
emplea para desarrollar su labor protectora para con la comu-
nidad.

Para Roas pertenece al género de lo maravilloso cristiano
“aquel tipo de narraciéon de corte legendario y origen popular
en el que los fenémenos sobrenaturales tienen una explicacién
religiosa (su desenlace se debe a una intervencién divina)”'.
Segun esta definicion, el relato hagiografico es una clara mani-
festacion de lo maravilloso cristiano. Sin embargo, debemos
tener en cuenta que, como bien apunta F. Bafios", las vidas de
santos no son literatura popular, pues son, en general, obra de
clérigos, pero su composicién y su difusién estdn directamente
relacionadas con el sentir del pueblo.

El mundo que se construye en este tipo de textos obedece a
una serie de normas que rigen un orden ya codificado (en este
caso, el cristianismo). El fenémeno sobrenatural del relato ha-
giogréfico es entendido y aceptado como una manifestacién del
poder de Dios'. Los prodigios divinos entran, de este modo, en

" “Lo extrafio equivale a lo sobrenatural explicado, y se supone que su
explicacién es racional; lo maravilloso, a lo sobrenatural aceptado, una vez que
el lector se resigna a no recibir ninguna explicacién racional o acepta explica-
ciones también extraordinarias o sobrenaturales”: Teodosio Ferndndez: «Lo real
maravilloso de América y la literatura fantastica», en: Roas (2001), op. cit., p. 286.

'® Roas (2001), op. cit., p. 14.

' Bafios Vallejo, op. cit., p. 52.

'® “En realidad (2003), si en la Edad Media se recibian como verdad los epi-
sodios mds exagerados no es s6lo por una general credulidad ilimitada, o por la

68



Héroes religiosos vs. superhéroes

el dominio de la fe, explicindose asi otra de las caracteristicas
fundamentales de estas narraciones: la ausencia total de asom-
bro en el narrador y los personajes.

A la explicacién religiosa hay que anadir dos elementos
esenciales en el cédigo cristiano que favorecen la creacién de
estas historias. Por un lado, el narrador o narradores nunca son
testigos directos de lo que narran, sino que relatan una historia
que escucharon a alguien que presencié el hecho. Por otro, los
hechos narrados estdn ambientados en un escenario rural (aleja-
miento fisico) y lejano en el tiempo. Gracias a estos principios
basicos se naturaliza el fenémeno sobrenatural al distanciarlo
de las experiencias del mundo cotidiano y del tiempo del lector.

Es aqui donde se percibe la proximidad de los dos géneros a
los que pertenecen ambos tipos de relatos: por un lado, lo mara-
villoso cristiano, en el que el santo se desenvuelve en un mundo
con sus propias leyes y configuracién de lo irreal con una fina-
lidad de adoctrinamiento cristiano en el que los milagros efec-
tuados por el héroe hagiografico provienen de la misma divini-
dad que rige la vida de los creyentes; y, por otro, lo maravilloso
real, en que nos atrevemos a introducir al héroe de c6mic ya que
su labor se inscribe dentro de lo maravilloso gracias a sus su-
perpoderes y a la aceptaciéon de la comunidad, ademads de ins-
cribirse en el mundo real. De ahi que usemos el término que-
riendo matizar su diferencia con el uso tradicional del término
real maravilloso en la literatura hispanoamericana. La finalidad
de emplear la convivencia pacifica entre los dos mundos en las
ficciones de superhéroes es recreada para acercarlos a la masa
que va a recibir el mensaje moralizante: al aproximar al super-
héroe al mundo cotidiano del lector no se produce un extrana-
miento tan fuerte como para quebrar la realidad e inscribirlo en
el género fantdstico, haciendo asf que se relativice la ensefianza
final y que por tanto ésta no sea del todo efectiva. No se pro-
duce esa vacilacién que hemos destacado anteriormente y que
Todorov sefiala como rasgo primordial de lo fantdstico (y que lo
serd, mas tarde, de lo neofantdstico segun Alazraki), ya que la
comunidad lo acepta dentro de ese microcosmos que se crea en
la localizacién difusa (no es un espacio concreto o reconocible
pero si tiene rasgos que lo aproximan a cualquier ciudad del
universo objetivo) y atemporal del cémic.

De esta forma se puede comprobar cémo el héroe religioso y
el superhéroe comparten, relativamente, el mismo género: lo

fe religiosa, sino también porque todo lo escrito era digno de crédito”: Banos,
op.cit, p. 47.

¥ Véase Jaime Alazraki: «;Qué es lo neofantastico?», en: Roas (2001), op. cit.,
pp. 265-282.

69



Jorge Sdenz Herrero y Beatriz Zaplana Bebia

unico que les podria llegar a distinguir es la convivencia entre
el mundo real y el maravilloso o la adscripcion exclusiva a este
ultimo. Ademds comparten la misma finalidad didactica pero
con el matiz de la finalidad moralizante-cristiana y la finalidad
moralizante-civica. Dios dota de poderes al santo y una socie-
dad superior (o un accidente de origen no divino) dota de po-
deres al superhéroe. Otra diferencia, y la definitiva para mu-
chos estudiosos, es el discurso usado para ambos casos: la ha-
giografia relata acontecimientos en pasado que sirven como
ejemplos, en cambio, el comic se sustenta en el presente, un pre-
sente impreciso que aguanta bien el paso de los afios y en el que
no cambia practicamente nada: son los villanos los que se van
adaptando a las nuevas crisis sociales.

2. CARACTERIZACION DE PERSONAJES POPULARES Y DE MASAS:
HEROES RELIGIOSOS VS. SUPERHEROES

Los autores de relatos protagonizados tanto por héroes reli-
giosos como por superhéroes se proponen en tltima instancia
salvar del olvido el recuerdo de los grandes protectores y defen-
sores de la humanidad y exponerles asi como modelo de vida a
las generaciones posteriores. Este tipo de obras abstraen las
caracteristicas vitales de sus protagonistas para presentarnoslos
como arquetipos de vida y modelos de santidad: abandonan
sus deseos de satisfaccion mundana para cumplir con su papel
de benefactores de las comunidades que dirigen. Estos se ven
obligados a aceptar (y lo haran de buen grado) sus respon-
sabilidades como guias de la colectividad:

Los mass media tienden a imponer simbolos y mitos de fécil uni-
versalidad, creando tipos reconocibles de inmediato, y con ello reducen
al minimo la individualidad y la concrecién de nuestras experiencias y
de nuestras imdgenes, a través de las cuales deberfamos realizar expe-

. .20
riencias.

En todo relato protagonizado por héroes (sean de la indole
que sean) se aprecia una clara oposicién entre sus personajes,
representdndose el mundo de forma esquematica dividido en
buenos y malos. Por ello, y antes de realizar una caracterizacién
de éstos, vamos a describir brevemente un aspecto de su con-
tenido, concretamente la estructura interna, como elemento que
determina la tipologia tanto de los héroes religiosos como de los

% Eco (2003), op. cit., p. 58.
70



Héroes religiosos vs. superhéroes

superhéroes, con el claro objetivo de comprobar cémo en las
dos historias se recurre a una estructura similar con el fin de
caracterizar asi a sus respectivos protagonistas.

Puesto que en todos estos relatos heroicos se produce un
proceso gradual de perfeccionamiento del protagonista, su
estructura interna bdsica puede representarse siguiendo el
modelo secuencial de Bremond?!, basado en los tres momentos
de todo proceso: aquel que abre todas las posibilidades, uno
segundo que las desarrolla y el momento que cierra con el re-
sultado. De este modo, los hitos que recorrerdn todos estos hé-
roes a lo largo de su vida son los siguientes:

1. Deseo de santidad/ ayuda a la colectividad.

2. Proceso de perfeccionamiento.

3. Exito probado mediante prodigios.

Esta es la estructura fundamental de este tipo de relatos.
Pero como es 16gico, no resulta nada habitual encontrar ejem-
plos que desarrollen estos tres pasos con el mismo interés. Al
contrario, lo habitual es que cada historia se centre en algtin
punto del proceso, por lo general en el desenlace. Ademads, las
secuencias elementales suelen combinarse entre si formando
diversas secuencias complejas™.

Junto a la estructura interna de la historia, las propias carac-
teristicas vitales del protagonista serdn los rasgos definitorios
que tipifiquen a los personajes. Las figuras del santo y del su-
perhéroe adquieren un protagonismo absoluto dentro del rela-
to, hasta el punto de que el resto de personas que aparecen en el
mismo se convierten en simples acompafantes necesarios para
el desarrollo de la historia. Gracias a ellos los protagonistas pue-
den realizar su proceso de perfeccién, apoydndole de forma
positiva o negativa, por lo que éstos se pueden distribuir en un
sencillo esquema de buenos y malos. A este criterio de clasifica-
cién debemos superponer otro de cardcter prodigioso: seres hu-
manos y seres sobrenaturales®. Teniendo en cuenta lo anterior,
proponemos la siguiente tipologia de personajes comunes en
este tipo de historias™:

# Véase Claude Bremond: «La 16gica de los posibles narrativos», en: Andlisis
estructural del relato. Barcelona: Ed. Buenos Aires, 1982, pp. 87-109.

Z Para el estudio de los subtipos o subgéneros dentro de la literatura hagio-
gréfica, véase Banos Vallejo (20035 op. cit., pp. 107-131.

¥ Dios y el diablo, representantes de las fuerzas del Bien y del Mal, estdn
presentes en los relatos, pero intervendrdn de forma indirecta en ellos. Su cons-
tante lucha, llevada a cabo, por un lado, por los santos y, por otro, por los demo-
nios, termina siempre con la derrota del Maligno.

“ Para establecer la tipologfa de personajes comunes en los textos hagio-
gréficos seguimos los postulados de Barfios Vallejo (2003), op. cit., p. 132.

71



Jorge Sdenz Herrero y Beatriz Zaplana Bebia

Humanos Sobrenaturales
Héroes Superhéroes | Héroes Superhéroes
religiosos religiosos
Favorables | - Padresy - Padres y - Dios - Maestro
familiares® familiares - Jesucristo | - Discipulos
- Maestro - Mascotas - Corte - Otros
- Hermanos - Amigos Celestial: superhéroes
dela - Maestro dngeles,
comunidad - Discipulos apostoles,
religiosa - El pueblo profetas,
- Cargos de (personaje etc.
la jerarquia colectivo)
eclesidstica
Beneficiarios
de los
milagros
- Testigos de
la muerte
- El pueblo
(personaje
colectivo)
Contrarios | - Monjes - Villanos - Diablo y - Super -
envidiosos - Amigos sus sicarios .
- Herejes envidiosos - Serpiente ¥illanos
) P
- Cargos de - La sociedad | (dragén)®®
la jerarquia (personaje
eclesidstica colectivo)

Algunas historias presentan una caracteristica peculiar que
las alejan de este esquema bdsico. En determinadas ocasiones
hallamos personajes contrarios en un principio a la santidad, en
el caso de los héroes religiosos, o a la ayuda a la colectividad, en
el caso de los superhéroes, pero luego favorables a ella. En estos
casos debemos hablar de personajes dobles”, pues encarnan

® Los progenitores del santo aparecen caracterizados como personas piado-
sas que ayudardn en todo lo posible al protagonista para que alcance su santi-
dad. En la mayoria de los relatos suelen ser, ademads, de noble linaje.

% Los animales simbélicos actian por mandato de Dios o del diablo. Véase
a este respecto Banos Vallejo, «Simbologia animal en la hagiografia castellana»,
en: Marfa Isabel Toro Pascua (ed.): Actas del III Congreso Internacional de la Asocia-
cién Hispdnica de Literatura Medieval. Salamanca: Biblioteca Espariola del siglo
XV — Departamento de Literatura Espafola e Hispanoamericana, 1994, pp. 139-
147.

* En determinados relatos hagiogréficos hallamos personajes contrarios en
un principio a la santidad pero luego favorables a ella. Tal es el caso del Papa en
la Vida de San Equicio: por consejo de su circulo mads cercano, el Papa quiere

72



Heéroes religiosos vs. superhéroes

primero el mal y luego el bien, o viceversa, con un claro fin edi-
ficante.

En la caracterizaciéon de la figura del santo se utilizan tam-
bién arquetipos ajenos al propio concepto de santidad. Asi,
podemos encontrar santos labradores (Paulino de Nolla), apds-
toles, profetas (San Sabino), virgenes (Santa Musa), anacoretas
(San Menas), penitentes, santos fundadores que se convierten
en abades y en cuya vida hay una larga sucesién de fundacio-
nes de monasterios (San Honorato), santos apotropaicos (los
que libran de males concretos a sus devotos), santos doctores,
santos estilitas o “santos-columna’ que pasan su vida en el ma-
yor estatismo (San Martin), santos pecadores hasta que Dios los
reclama, santos gemelos, grupos de madrtires (Santo Abad del
monasterio de Surano), etc.

En las historias de superhéroes se utilizardn de nuevo princi-
pios ajenos al deseo de ayudar a la colectividad para caracteri-
zar al superhéroe. De este modo, podemos distinguir a los
superhéroes: a) por su origen: no humano (Supermdn), muta-
ciones (Ciclope), experimentos cientificos (Spiderman), trauma
(Batman), etc.; b) por sus poderes caracteristicos: superpoderes
(Supermén), tecnologifa avanzada (Ironman), inteligencia supe-
rior (Spiderman), etc; c) por su alter ego o identidad que hay que
mantener oculta: Clark Kent (Supermén), Peter Parker (Spider-
man), etc.; d) por su uniforme; o e) por sus opositores o super-
villanos: el Duende Verde (Spiderman), Joker (Batman), Lex
Luthor (Supermdn), etc.

Si nos cefiimos a los personajes principales de los relatos
hagiograficos podemos decir que son hombres sabios, eruditos,
de gran importancia social (porque suelen desempefiar cargos
eclesidsticos, como, por ejemplo, abades, monjes o, en general,
personas vinculadas a la vida religiosa) y cuyas actuaciones tie-
nen, en cualquier caso, gran repercusion. El papel de protec-
tores de las ciudades y de las iglesias, limitado en un principio a
los maértires, se amplia ahora a estos hombres santos por las cuali-
dades que su persona aglutina, y se volverd a ampliar posterior-
mente con la llegada de los superhéroes.

El cardcter de la historia, asi como su propia extensiéon y
adaptacion a otras formas de difusién, condiciona la aparicién
de personajes. Por ejemplo, la lista de personas que aparecen en
la Vida de San Benito es mucho mayor que en la mayoria de las

que el santo abandone la predicacién; luego se arrepentird y Eermitiré que el
protagonista contintie con su vida santa. En el caso de los superhéroes contamos
con el ejemplo de Dos Caras: de aliado personal de Batman y prestigioso
abogado de Gottham en un principio pasa a ser un supervillano después de que
The Boss le tirara dcido a la cara desfigurdndole.

73



Jorge Sdenz Herrero y Beatriz Zaplana Bebia

vidas de santos, mientras que, en el caso de los superhéroes, la
némina es ya amplia y mucho mds equilibrada con respecto al
resto de historias. A continuacién detallamos la lista de princi-
pales personajes que aparecen en ambas siguiendo el modelo
propuesto anteriormente:

Humanos Sobrenaturales
San Benito Superman San Benito | Superman
Favorables | - Padres del - Padres - Dios - Supergirl
protagonista adoptivos del | - Jesucristo | - Krypto
- Discipulos protagonista - Superboy
(Constancio, - Lois Lane
Valentiniano, - Jimmy
Luterano y Olsen
Simplicio) - Perry White
- Nodriza - Lana Lang
- Monjes - Pete Ross
(Roman,
Mauro,
Placido, etc.)
- Aldeano
- Santa
Escoldstica
Contrarios | - Monjes - Lex Luthor - Mirlo - Brainiac
- Preste - Diablo - Darkseid
Florencio - Demonio | - Mister
- Totila, rey de en forma Mxyzptlk
los godos, y de - Bizarro
lombardos mozuelo - General
- Monjas negrillo Zod
excomulgadas - Dragén

La nocién del héroe religioso procede directamente de la
concepcién del martir o el asceta cristiano y, por tanto, tiene un
origen bien distinto al del Superhéroe. El héroe cristiano (excep-
tuando al propio Cristo) logra con su sacrificio, ante todo y en
primera instancia, la salvacién individual, la de su propia alma
(pese a que, indirectamente, su ejemplo sirve a otros para deci-
dirse a recorrer un mismo camino). El Superhéroe logra alcan-
zar con su sufrimiento una revelacién de su propia esencia, de
su destino. Asi, sea por la razén que sea, el héroe utiliza su
heroismo como arma arrojadiza contra la sociedad que le con-
dena. Su martirio significa paradéjicamente su victoria sobre esa
sociedad, razén que nos lleva de nuevo a afirmar la divisién
maniqueista del mundo en grupos opuestos (buenos y malos).

74



Héroes religiosos vs. superhéroes

La importancia del sacrificio para la salvacién individual y
su victoria sobre la sociedad corrupta son dos de las caracte-
risticas fundamentales que comparten tanto el héroe cristiano
como el superhéroe. Pero en el fondo de todo, el sacrificio con el
que se consigue la salvacién y el triunfo sobre esa sociedad
decadente es, para bien o para mal, la base de nuestro imagi-
nario, de nuestra cultura, de nuestro comportamiento.

3. CONCLUSION

Los santos y los superhéroes actuales parten de una cir-
cunstancia bdsica que les da sentido: luchan contra el mal para
conseguir el bien. Esta maxima debe respetar siempre esa sim-
pleza, ya que la finalidad adoctrinante dirigida hacia lo popular
requiere mensajes de fécil asimilaciéon. El santo, desde el bien
comun que pretende difundir por la comunidad, debe luchar
contra el mal para llegar a la perfeccién. El superhéroe, en cam-
bio, parte del mal para llegar al razonamiento l6gico que siem-
pre deriva en el bien: en sus vidas algtin acontecimiento de in-
dole negativa ha hecho que su camino tome un nuevo sentido y
se dedique a la sociedad que necesita de su redencién. Ello los
convierte en seres atormentados que sélo se realizan en su ac-
ciones benefactoras: eso es lo que da sentido a sus vidas, ya que
su identidad paralela a la cotidianeidad mds rutinaria suele
estar caracterizada por pasar totalmente desapercibida. Sélo
cuando disponen de sus superpoderes (adquiridos mediante la
ayuda divina, la ciencia ficcién o de forma innata) y, en algunos
casos, de sus discipulos (que los adoran por sus buenas cuali-
dades) se realizan por completo. Asi, la vestimenta con un sim-
bolo de facil memorizacién (el hébito religioso o un disfraz res-
pectivamente) serd su sefia de identidad y con ella se vinculardn
sus acciones.

La tristeza, oscuridad e incluso la sensibilidad extrema que
los acompafia se identifica con el arduo (pero ampliamente re-
compensado con la admiracién del pueblo) camino del bien que
les conduce a la perfeccién. Los antihéroes (que son los tnicos
personajes que rotan y cambian en sus historias) recogen todas
las caracteristicas contrarias, por lo que la magnificencia del
santo y del superhéroe toma mucha mas relevancia: la violencia
que puedan emplear, o no, queda justificada frente a la maldad
del enemigo.

El lector de sus historias siempre los reconocerd y el argu-
mento estard lleno de guifios a ese espectador implicito que
sigue sus aventuras. Ademads de esto que los hace facilmente re-

75



Jorge Sdenz Herrero y Beatriz Zaplana Bebia

conocibles a la sociedad a la que se dirigen, la localizacién siem-
pre es atemporal y en un espacio caracteristico: el yermo reti-
rado de la ciudad, Gottham o Smallville son cualquier paraje,
ciudad o pueblo. Sin embargo, el tiempo de la historia es dis-
tinto: el presente del relato de los superhéroes es cualquier ins-
tante actual o futuro, mientras que el pasado en el que queda
inscrito el santo es descartado por el superhéroe a no ser que
sea empleado para rememorar acciones malignas que quedaron
pendientes y que dotan de hilo argumental a acontecimientos
determinados. Ademads de apoyos visuales muy convincentes
para la asimilacién del mensaje final, las historias se expresan
con un lenguaje rdpido (las interjecciones son muy efectivas y
dotan de movimiento a la historia). Ver cémo un santo consigue
vencer las tentaciones y dominar al Diablo o ver cémo Super-
man sufre o cémo castiga al antihéroe por ello, convierte al lec-
tor en cémplice, en justificador de todas sus acciones. El mal
debe ser vencido, a pesar del sufrimiento, y siempre merece el
esfuerzo realizado.

BIBLIOGRAFIA

Albaladejo Mayordomo, Tomads: Teorias de los mundos posibles y macro-
estructura narrativa. Alicante: Universidad de Alicante, 1998.

Alazraki, Jaime: «;Qué es lo neofantdstico?», en: Roas, David (ed.):
Teorfas de lo fantdstico. Madrid: Arco Libros, 2001, pp. 265-282.

Barios Vallejo, Fernando: «Simbologia animal en la hagiografia caste-
llana», en: Maria Isabel Toro Pascua (ed.): Actas del III Congreso
Internacional de la Asociacién Hispdnica de Literatura Medieval. Sala-
manca: Biblioteca Esparfiola del siglo XV — Departamento de Litera-
tura Espanola e Hispanoamericana, 1994, pp. 139-147.

— Las vidas de santos en la literatura medieval esparniola. Madrid: Labe-
rinto, 2003.

Bremond, Claude: «La légica de los posibles narrativos», en: Andlisis
estructural del relato. Barcelona: Ed. Buenos Aires, 1982, pp. 87-109.

Eco, Umberto: Apocalipticos e integrados. Barcelona: Lumen, 2003.

Ferndndez, Teodosio: «Lo real maravilloso de América y la literatura
fantdstica», en: Roas, David (ed.): Teorias de lo fantdstico. Madrid:
Arco Libros, 2001, pp. 283-297.

Roas, David (ed.): Teorias de lo fantdstico. Madrid: Arco Libros, 2001.

Todorov, Tzvetan: «Lo extrafio y lo maravilloso», en: David Roas (ed.):
Teorias de lo fantdstico. Madrid: Arco Libros, 2001, pp. 65-81.

76



Héroes religiosos vs. superhéroes

Vax, Louis: L “Art et la littérature fantastique. Paris: PUE, 1960.

77






	Héroes religiosos vs. superhéroes : arquetipos y repeticiones en la configuración de personajes populares y de masas

