Zeitschrift: Boletin hispanico helvético : historia, teoria(s), practicas culturales
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: - (2010)

Heft: 15-16

Artikel: La inquisicién en EIl Quijote : ironia, critica o humanismo cervantino
Autor: Lépez-Salazar Codes, Ana Isabel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047316

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047316
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La inquisicién en EI Quijote: ironia, critica 0 huma-
nismo cervantino

Ana Isabel Lépez-Salazar Codes Universidad de Castilla-La Mancha

Resulta complicado en extremo desentrafiar la opinién de
Cervantes con respecto al Santo Oficio. En El Quijote, las escasas
referencias a la Inquisicién se encuentran envueltas en la mayor
ambigiiedad. No existe la critica abierta que al historiador le
hubiera gustado encontrar, en parte porque ese ataque directo
resultaba imposible en el momento; en parte porque Cervan-
tes siempre prefiri6 la vaguedad y el equivoco. En El Quijote no
aparecen inquisidores ni condenados por el Santo Oficio. Cer-
vantes se distancia; parece no interesarse por un poder, por una
institucién omnipresente en la sociedad espariola de principios
del XVII. Parece alejarse y desentenderse para, desde la seguri-
dad proporcionada por la vaguedad de sus afirmaciones, lanzar
una mirada humana, una sonrisa mucho més amarga de lo que
una primera impresién satirica podria hacernos imaginar, sobre
aquella institucién temida y respetada.

Y es que Cervantes no era un temerario. No podemos pedirle
més de lo que él mismo queria o era capaz de dar. En El Quijote
encontramos criticas a la nobleza del momento, sibarita y cor-
tesana, en clara contraposicion con los caballeros andantes, que
cumplian con su obligacién primera de soldados; a la obsesion
por la limpieza de sangre; al clero secular; a los frailes; a la reli-
giosidad popular; etc. Pero en todos estos casos, Cervantes no
hace sino participar de unas ideas que bullian en el ambiente,
que circulaban por la Espafia del momento, que eran debatidas y
que ya habian sido puestas por escrito.

© Boletfn Hispdnico Helvético, volumen 15-16 (primavera-otofio 2010)

ajolmQ 19 ua uornsinbur vy

8

-
O



(S8
N

Ana Isabel Lépez-Salazar Codes

0

iQué hallazgo tan asombroso si pudiésemos encontrar tam-
bién en El Quijote una critica al Santo Oficio! Una critica abierta.
Sin embargo, tal aspiracién resulta inalcanzable. El Santo Oficio
perseguia a todo aquel que censuraba a sus ministros, sus pri-
vilegios o su procedimiento. En un momento temprano, hasta
la década de 1520, las Cortes trataron de impedir la introduc-
cién del procedimiento inquisitorial, por cuanto éste implicaba
el secreto absoluto'. Cuando la voz de las Cortes fue acallada,
quedaron los conversos, sobre todo de origen portugués, que
expusieron, ante el papa y el rey, los abusos cometidos por los
ministros del Santo Oficio® Las justicias reales pudieron ofrecer
resistencia frente a los privilegios inquisitoriales. Los prelados
intentaron no perder ambitos jurisdiccionales que consideraban
suyos. Sin embargo, durante los siglos XVI y XVII, al menos en
Espafia, no se criticé abiertamente la existencia misma del Santo
Oficio. Cervantes, desde luego, no lo hizo. Pero si utilizé veladas
referencias al procedimiento inquisitorial, al lenguaje y a los sim-
bolos del Santo Oficio con una intencién irénica que, sin embar-
go, desemboca en una leccién de humanidad y tolerancia. Y es
que, como dijo don Américo Castro, la ironia representa la forma
maés aguda de la critica®.

Podria interpretarse el expurgo de la biblioteca de don Qui-
jote como un trasunto del auto de fe en funcién de las palabras
del cura: “a fee que no se pase el dia de mafiana sin que dellos no
se haga acto ptblico y sean condenados al fuego”*. Sin embargo,
se trata mds bien, en mi opinién, de un pasaje en el que Cervan-
tes, con una intencién cémica, utiliza términos y simbolos del
mundo inquisitorial que evocan no sélo el auto de fe, sino todo
el proceso mismo, es decir, desde la denuncia hasta la ejecucién
de la sentencia.

1 En las cortes de Monzén (1510 y 1512), Valladolid (1518), Zaragoza (1518) y
Barcelona (1520) se repitieron las criticas contra el Santo Oficio debido a las pe-
culiares caracteristicas del procedimiento inquisitorial y a los abusos cometidos
por los ministros de la Inquisicién. LEA, H. Ch: Historia de la Inquisicién espariola,
Madrid, 1983, vol. 1, libro I: Origenes y creacién.

2 Para una sintesis de las criticas de los conversos al Santo Oficio, vid. BE-
THENCOURT, E.: La Inquisicién en la época moderna. Espafia, Portugal, Italia, siglos
XV-XIX, Madrid, 1997, especialmente el apartado “El elemento converso”, pp.
341-348.

* CASTRO, A.: El pensamiento de Cervantes, Madrid, 1972, p. 80.

* CERVANTES, M. de: El Quijote, parte I, capitulo V.



El procedimiento de la Inquisicién espariola, si bien bebe de
los precedentes medievales, quedé totalmente fijado en la Ins-
trucciones del inquisidor general Valdés de 1561°. El proceso se
iniciaba con la denuncia. Toda persona estaba obligada, bajo
pena de excomunién, a denunciar las propias herejfas y las aje-
nas. En este caso, son la sobrina y el ama las que acusan, ante el
cura y el barbero, a los libros de caballerias. Dice la sobrina:

“Mas yo me tengo la culpa de todo, que no avisé a vuestras
mercedes de los disparates de mi sefior tio, para que los reme-
diaran antes de llegar a lo que ha llegado y quemaran todos es-
tos descomulgados libros, que tiene muchos que bien merecen
ser abrasados, como si fuesen de herejes”®.

La denuncia formaba la sumaria que se sometia a califica-
cion para determinar si presentaba calidad de oficio, es decir, si
los delitos denunciados se encontraban bajo la jurisdiccién del
Santo Oficio. Después, el fiscal presentaba su clamosa, esto es, la
demanda de arresto. El encarcelamiento del reo se decidia en la
llamada consulta de fe’.

Todo el proceso inquisitorial se basaba en la premisa de que
el acusado era culpable; se trata de lo que Tomds y Valiente de-
nomind una tdcita presuncién de culpabilidad®. Asf{, en El Quijote
antes de que el cura y el barbero hayan examinado los libros de
la biblioteca de Alonso Quijana, el ama afirma:

“iDesventurada de mi!, que me doy a entender, y asi es ello la
verdad como naci para morir, que esos malditos libros de caba-
llerias que él tiene y suele leer tan de ordinario le han vuelto el
juicio™.

Es decir, para el ama no es necesario proceso. Antes de que
sean juzgados, ella estd convencida, al igual que la sobrina, el

®> Don Francisco Tomds y Valiente fue asesinado antes de que pudiese sacar a
la luz, como habia prometido, su trabajo sobre el proceso penal inquisitorial. Sin
embargo, dejoé plasmadas algunas de sus ideas al respecto en el articulo “Relacio-
nes de la Inquisicién con el aparato institucional del Estado”, en PEREZ VILLA-
NUEVA, J. (ed.): La Inquisicién espafiola. Nueva visioén, nuevos horizontes, Madrid,
1980, pp. 43-60.

¢ CERVANTES, M. de: El Quijote, parte I, capitulo V.

7LEA, H. Ch.: Op.cit., vol. 2, libro VI: La prdctica.

8 TOMAS Y VALIENTE, E: “Op. cit.”, p. 58.

® CERVANTES, M. de: El Quijote, parte I, capitulo V.

ajolny) 1 ua ugisinbui vy

3

N
—



W
N

Ana Isabel Lépez-Salazar Codes

2

cura y el barbero, de que los libros de caballerias han sido los
culpables de la locura del hidalgo. Sin embargo, el proceso inqui-
sitorial, si bien daba lugar a abusos y dejaba un amplio margen
al arbitrio de los jueces, segufa unas reglas y bases normativas
relativamente claras. Asi, mientras el ama y la sobrina piden que
todos los libros sean arrojados al fuego, sin que medie juicio, cali-
ficacién de proposiciones ni defensa, el cura, que en este caso ac-
tda tanto de inquisidor como de calificador y, en algtiin momento,
de abogado de presos:

“mandé al barbero que le fuese dando de aquellos libros uno
a uno, para ver de qué trataban, pues podia ser hallar algunos
que no mereciesen castigo del fuego”™.

En la biblioteca de Alonso Quijana, son el cura y el barbe-
ro quienes hacen de inquisidores y, por lo tanto, quienes dictan
sentencia, aunque el cura mantiene una posicién de preeminen-
cia, seguramente debido a su formacién y estamento. También
eran dos, por lo general, los inquisidores encargados de juzgar
en cada tribunal a los que se unia, por imperativo de las Intruc-
ciones, el representante del obispo.

La fase procesal se iniciaba con el interrogatorio del reo, que
era presionado insistentemente para confesase sus errores y se
acogiese a la misericordia del Santo Oficio. Estas primeras au-
diencias también se dedicaban al conocimiento biogréfico del
acusado para averiguar si tenfa parientes conversos o penitencia-
dos por la Inquisicién. Si, después de tres moniciones, el reo no
confesaba, el fiscal presentaba la acusacién, con lo que se iniciaba
la fase probatoria. La prueba por excelencia, la que se afanaban
en conseguir los inquisidores, era la propia confesién. El reo,
para su defensa, disponia de un abogado, proporcionado gene-
ralmente por el propio tribunal, y de dos medios: aportar testigos
favorables y presentar tachas a los testigos que habfan declarado
contra él. Sin embargo, la dificultad del reo para rechazar a los
testigos de la acusacion resultaba enorme debido a que el proce-
dimiento inquisitorial establecia el secreto de los nombres.

Hagamos un rdpido repaso de los delitos perseguidos por
el Santo Oficio para luego centrarnos en aquellos por los que el

1Y CERVANTES, M. de: El Quijote, parte I, capitulo VI.



cura y el barbero condenaron a los libros de caballerias de Alon-
so Quijana'. La Inquisicién nace para perseguir la herejia y esta
misién serd el origen de todas sus prerrogativas jurisdicciona-
les. Pero junto a la herejia formal ~de criptojudios, islamizantes,
alumbrados y protestantes—, el Santo Oficio extendid sus redes
sobre otros delitos con el pretexto de que en ellos se encerraba
sospecha en la fe. Asi, la Inquisicién persigui6 a los que afirma-
ban ciertas proposiciones heréticas o con sabor a herejia; a los
que sostenian que la simple fornicacién no es pecado'?; la solici-
tacién en confesionario, porque desprestigiaba el sacramento de
la penitencia’’; la bigamia, porque suponia un ataque al sacra-
mento del matrimonio'; la sodomfa y el bestialismo, en la Coro-
na de Aragén'’; la brujeria’é; 1a hechiceria, asi como otros delitos
menores.

En el caso de los libros de caballerias, la acusacién que lanza
el cura es de herejia. Y, como no se trata de uno sélo, sino de toda
una biblioteca, se refiere a ellos como secta cuyo cabeza serfa el
Amadis de Gaula. Es como si, gracias a la denuncia de ama y so-
brina, los inquisidores cura y barbero hubiesen encontrado un
grupusculo herético. A finales del silgo XVI, el Santo Oficio des-
cubri6 un foco judaizante en la Mancha oriental, concretamente

! Para un andlisis pormenorizado de los delitos perseguidos por la Inquisi-
cién, vid. LEA, H. Ch.: Op. cit, vol. 3, libro VIIL: Las esferas de accién.

12 A partir de finales de la década de 1550, como consecuencia del espiritu de
Trento, el Santo Oficio comenz6 a castigar a los que sostenfan esta proposicién.
DEDIEU, ].-P.: “El modelo sexual: la defensa del matrimonio cristiano”, en BEN-
NASSAR, B.: Inquisicion espafiola: poder politico y control social, Barcelona, 1984, pp.
283-284.

B En 1561, Pio IV concedié al Santo Oficio jurisdiccién sobre el delito de so-
licitacién en confesionario que, asi, fue incluido en las Instrucciones de Valdés de
ese mismo afio.

14 Segtin Lea, la Inquisicién comenz6 a entender en casos de bigamia a finales
del siglo XV y principios del siglo XVI, cuando se mezclaba con delitos de judais-
mo y mahometanismo (LEA, H. Ch: Op. cit., vol. 3, libro VIII). Las Instrucciones
de Valdés de 1561 establecieron la jurisdiccién inquisitorial sobre la bigamia. La
persecucion de este delito se produjo, especialmente, entre 1545 y 1575 como con-
secuencia del Concilio de Trento (DEDIEU, J.-P.: “Op. cit”, p. 275).

> Clemente VII, en virtud de un breve de 1524, concedié a los inquisidores de
Aragén, Cataluiia y Valencia jurisdiccién sobre los delitos de sodomia y bestialis-
mo. BENNASSAR, B.: “El modelo sexual: la Inquisicién de Aragén y la represién
de los pecados abominables”, en BENNASSAR, B.: Op. cit., p. 299.

16 En 1326, el papa Juan XXII promulg6 la bula Super illus specula que decla-
raba la brujeria y la hechiceria como actos heréticos. GARCfA CARCEL, R. y
MORENO MARTINEZ, D.: Inquisicién. Historia critica, Madrid, 2000, p. 284.

ool [q ua uowisinbul vy

3

N
w



W
N

Ana Isabel Lopez-Salazar Codes

4

en las localidades de Quintanar de la Orden, Alcazar de San Juan
y Argamasilla de Alba'’. Mucho més dificil resultaba descubrir
un grupusculo protestante a principios del siglo XVIIL. En rea-
lidad, los dos focos protestantes de la Peninsula Ibérica habian
sido exterminados cincuenta afios antes de la publicacién de la
primera parte del Quijote. Sin embargo, los autos de fe de Valla-
dolid y Sevilla de 1559 y 1560 debieron pervivir largo tiempo en
la memoria colectiva, probablemente alentada, en este caso, por
la propia propaganda inquisitorial, interesada en incrementar el
miedo al peligro luterano. Quizd Cervantes habia oido la leyen-
da de las palabras pronunciadas por Felipe II en el auto de fe de
Valladolid de octubre de 1559 ante la peticién de misericordia
de Carlos de Seso, relajado a la justicia secular, —“yo traeré lefia
para quemar a mi hijo, si fuere tan malo como vos”*®-, y decidi6
parodiarlas en EI Quijote:

“Pues vayan todos al corral —dijo el cura-, que a trueco de que-
mar a la reina Pintiquiniestra, y al pastor Darinel, y a sus églo-
gas, y a las endiabladas y revueltas razones de su autor, quema-
ré con ellos al padre que me engendr6 si anduviera en figura de
caballero andante”".

El castigo de herejes que con mds fuerza quedé grabado en
la memoria colectiva es, sin duda, la hoguera. Sin embargo, so-
lamente eran condenados a muerte los herejes impenitentes, los
diminutos —es decir, los que no habian confesado plenamente sus
culpas-, los negativos —que rechazaban haber cometido herejia-,
los relapsos —reincidentes— y los heresiarcas. En el caso del grupo
herético formado por los libros de caballerias, el Amadis de Gaula
merece, a juicio del cura, se condenado a muerte pues:

“fue el primero de caballerias que se imprimié en Espafia y to-
dos los demds han tomado principio y origen deste; y, asf, me
parece que, como a dogmatizador de una secta tan mala, le de-
bemos sin excusa alguna condenar al fuego”?.

7 AMIEL, C.: “El criptojudaismo castellano en La Mancha a finales del siglo
XVI”, en ALCALA, A. (ed): Judios. Sefarditas. Conversos. La expulsion de 1492 y sus
consecuencias, Ponencias del Congreso Internacional celebrado en Nueva York en
noviembre de 1992, p. 504.

18 FERNANDEZ ALVAREZ, M.: Felipe II y su tiempo, Madrid, 1998, p. 356.

¥ CERVANTES, M. de: El Quijote, parte I, capitulo VI.

* CERVANTES, M. de: El Quijote, parte I, capitulo VI.



La Inquisicién, como tribunal eclesidstico, no condenaba a
muerte, sino que relajaba los herejes a la justicia secular. Esta dic-
taba la sentencia de muerte y la ejecutaba. Asi, el cura no dispone
que las novelas pastoriles El Pastor de Iberia, Ninfas de Henares y
Desengarios de celos sean quemadas. Simplemente, como hacian
los inquisidores, se limita decir:

“Pues no hay mds que hacer —dijo el cura-, sino entregarlos al
brazo seglar del ama, y no se me pregunte el porqué, que seria
nunca acabar”?.

Sin embargo, la Inquisicién siempre proclamé que, al igual
que el sacerdote en el confesionario, no deseaba condenar al reo
sino conseguir su arrepentimiento y conversién. Por ello, los he-
rejes que reconocian sus errores y pedian reintegrarse en el seno
de la Iglesia abjuraban de sus herejias y eran reconciliados. Tam-
bién Don Belianis de Grecia fue admitido por el cura a reconcilia-
cién:

“Pues ese —replicé el cura—, con la segunda, tercera y cuarta
parte, tienen necesidad de un poco de ruibarbo para purgar la
demasiada célera suya, y es menester quitarles todo aquello del
castillo de la Fama y otras impertinencias de mds importancia,
para lo cual se les da término ultramarino, y como se enmen-
daren, asi se usard con ellos de misericordia o de justicia; y en
tanto tenedlos vos, compadre, en vuestra casa, mas no los dejéis
leer a ninguno”*.

Como he dicho, el Santo Oficio no sélo persiguié a los herejes
sino también a los que sostenian diversas proposiciones llama-
das heréticas, contrarias a la verdad catélica, erréneas, con sabor
a herejia, malsonantes, temerarias o escandalosas porque podia
inferirse herejfa y por el uso que podian hacer los protestantes de
ellas®. Aquellos que no habian incurrido en herejfa formal, sino
que simplemente resultaban sospechosos en la fe eran condena-
dos a abjurar de levi o de vehementi. La abjuracién solia ir acom-
pafiada de otras penas corporales o pecuniarias, generalmente
multas, destierro, galeras y azotes. Algunos libros de caballerias
de la biblioteca de don Quijote recibieron tales castigos. El cura

2 CERVANTES, M. de: El Quijote, parte I, capitulo VI.
2 CERVANTES, M. de: El Quijote, parte I, capitulo VL.
2 GARCIA CARCEL, R. y MORENO MARTINEZ, D.: Op. cit., p. 296.

a0l 19 ua uowistmbur vy

3

N
163



W
N

Ana Isabel Lépez-Salazar Codes

6

propone que Espejo de caballerias sea condenado a destierro per-
petuo y considera que el autor de Tirante el Blanco merecia se
echado a galeras de por vida.

Raros eran los casos en los que el Santo Oficio absolvia. Los
inquisidores partian del supuesto de que el acusado era culpable
y todo el proceso estaba encaminado a demostrarlo. Absolver al
reo suponia reconocer que los inquisidores habfan cometido un
error de partida. Por ello, para los casos en los que faltaban prue-
bas para condenar al acusado, la Inquisicién recurrié al arbitrio
de suspension del proceso:

“Digo, en efecto, que este libro [Espejo de caballerias] y todos lo
que se hallaren que tratan destas cosas de Francia se echen y
depositen en un pozo seco, hasta que con mds acuerdo se ver lo
que se ha de hacer dellos”*.

En tales casos, el preso abandonaba las cdrceles, pero el pro-
ceso no se cerraba, de modo que podia retomarse en cualquier
momento. Bien lo dice el cura cuando libra del fuego al Amadis
de Gaula: “se le otorga la vida por ahora”.

Las sentencias de los condenados por el Santo Oficio se lefan
en el auto de fe, la ceremonia en la que el Santo Oficio represen-
taba, de manera teatral y brillante, su poder y autoridad®. Los
autos de fe presentaban un doble significado: judicial y religioso
En ellos se leian los sumarios de los procesos y las sentencias de
los reos. Pero también tenia lugar el “sermén de la fe” en el que
se rebatian las doctrinas heréticas y se exaltaba la tarea del Santo
Oficio. A los autos asistian todas las autoridades civiles y religio-
sas de la ciudad y el tribunal inquisitorial en pleno. Era la repre-
sentacién publica de su poder y autoridad y la manifestacién del
cumplimiento de su misién sagrada. En el auto de fe, los herejes
condenados a relajacién eran entregados a la justicia secular. Esta
los conducia hasta el quemadero o brasero, que generalmente se
situaba a las afueras de la ciudad, donde eran ajusticiados.

En el caso del expurgo de la biblioteca de Alonso Quijana,
también hay una diferencia de espacio entre el lugar de la lectura
de las sentencias y el de la ejecucién de las condenas a muerte.
Asi, el cura y el barbero juzgan en el aposento donde el hidalgo

# CERVANTES, M. de: EI Quijote, parte I, capitulo VI.
% Sobre la ceremonia del auto de fe, vid. MAQUEDA ABREU, C.: El auto de
fe, Madrid, 1992.



guardaba los libros. El licenciado entrega los relajados al brazo
secular del ama y ésta los arroja por la ventana al corral de la
casa, donde tendrd lugar la hoguera.

Esta lectura del donoso escrutinio a la luz de los conceptos y
simbolos inquisitoriales no deja de ser una tentativa de interpre-
tacién que puede justificarse por el hecho de que Cervantes solia
escribir entre lineas y, por supuesto, con una intencién irénica.
No se tomen mis palabras, por lo tanto, como un caso mds de
obsesién de ver en El Quijote un reflejo exacto, un calco de rea-
lidades de la época. Una cosa es que Cervantes haga alusiones
—en este caso al Santo Oficio- al hilo de su narracién y otra, muy
diferente, es que construya sistemadticas alegorfas que obliguen a
los criticos a detectar cada uno de sus elementos violentando el
sentido comun. En El Quijote afloran con insistencia referencias
al mundo que rodeaba a Cervantes y en el que se mueven sus
personajes de ficcién. No es extrafio, pues, que haya encontrado
ciertas alusiones al Santo Oficio sin que sea mi pretensién, por
supuesto, que se interprete el pasaje del escrutinio como un sim-
ple remedo de la actividad inquisitorial.

Ahora bien, si las referencias al procedimiento inquisitorial
que aparecen en el expurgo de la biblioteca presentan un con-
tenido cémico evidente, resulta, por el contrario, casi imposible
encontrar en ellas una critica, siquiera tenue, al Santo Oficio. No
comparto, por lo tanto, la tesis del profesor Gilman para quien
Cervantes deja translucir en este pasaje, aunque de manera ve-
lada y encubierta, un ataque al Santo Oficio y un rechazo a las
ejecuciones de herejes?®. En mi opinién, Cervantes no escribe
contra la Inquisicién ni en el capitulo del donoso escrutinio ni,
tampoco, en el inico pasaje en el que nombra, sin ambages, a los
inquisidores:

“Y dice mds Cide Hamete: que hasta diez o doce dias duré esta
maravillosa mdquina, pero que divulgédndose por la ciudad que
don Antonio tenia en su casa una cabeza encantada, que a cuan-
tos le preguntaban respondia, temiendo no llegase a los oidos
de las despiertas centinelas de nuestra fe, habiendo declarado
el caso a los sefiores inquisidores, le mandaron que lo deshicie-
se y no pasase mds adelante, porque el vulgo ignorante no se
escandalizase; pero en la opinién de don Quijote y de Sancho

% GILMAN, S.: “Los inquisidores literarios de Cervantes”, en Actas del Tercer
Congreso Internacional de Hispanistas, México, 1970, pp. 9-10.

ol g ua uowisinbur vy

3

N
~



G2
N

Ana Isabel Lépez-Salazar Codes

8

Panza la cabeza quedé por encantada y por respondona, mds a
satisfaccién de don Quijote que de Sancho”?.

Desde luego, este pasaje puede ilustrarnos muy bien el com-
portamiento de los ministros del Santo Oficio, impropio de un
fandtico y mds acorde con la desidia de un burécrata. Hace afios,
don Julio Caro Baroja trazé las lineas maestras de la vida, estu-
dios, carrera y mentalidad de los inquisidores®. Salvo excepcio-
nes, como la de Torquemada, éstos no fueron los fandticos reli-
giosos que nos ha trasmitido la leyenda negra. Eran, como ya
sefialé hace més de cien afios el historiador estadounidense Hen-
ry Charles Lea, “hombres, no demonios ni angeles”. Se trataba,
en gran nimero de casos, de funcionarios de la fe, auténticos bu-
récratas que venia su paso por el tribunal del Santo Oficio como
una etapa més de su cursus honorum?®. Cervantes, en efecto, no
los presenta aqui como terribles clérigos sedientos de sangre. El
caballero barcelonés don Antonio Moreno se dirige a ellos para
contarles la broma de la cabeza encantada. Y ellos se limitan, tini-
camente, a aconsejarle que la destruya para evitar que el pueblo
crea que se trata de un caso de hechicerfa.

Por otra parte, la reaccién de los inquisidores de Barcelona
frente a la cabeza encantada nos permite analizar a uno de los
aspectos mds asombrosos de la Inquisicién espafiola. En un mo-
mento en el que Europa, tanto protestante como catélica, vivia
momentos de convulsién motivados por el miedo a las brujas y
se desencadenaban brutales oleadas de caza de mujeres acusadas
de hechiceria, en Espafia apenas hubo persecucién de brujas en
el siglo XVII. La Inquisicién espafiola fue la primera institucién
en darse cuenta de la impotencia de las brujas y hechiceras y en
considerar sus practicas y poderes magicos como meras supers-
ticiones. El inquisidor Salazar y Frias, enviado por la Suprema a
Navarra para analizar los casos de brujeria, escribié: “... dada la
perniciosa agitacién de la opinién publica, todo lo que se haga
removiendo el asunto no harfa méds que dafio y aumentaria la
extensién del mal”¥*. Algo asi debieron pensar los inquisidores

27 CERVANTES, M. de: Don Quijote de la Mancha, 11 parte, capitulo LXIIL.

% CARO BAROJA, J.: El sefior inquisidor y otras vidas por oficio, Madrid, 1970.

# Vid. BENNASSAR, B.: “El poder inquisitorial”, en BENASSAR, B: Op. cit,,
pp. 68-93.

¥ Cit. por GHILHEM, C.: “La Inquisicién y la devaluacién del verbo femeni-
no”, en BENASSAR, B: Op. cit.,, p. 202.



barceloneses: la creencia del vulgo en una cabeza encantada era
una simple supersticién y cualquier medida contra tal artificio
no haria més que reforzar dicha quimera.

La tltima referencia a la Inquisicién que aparece en EI Quijote
se encuentra en capitulo LXIX de la segunda parte. Se trata de la
mads jugosa e interesante de todas ellas y la que demuestra mejor
la ironia con que Cervantes supo tratar las obsesiones de la Es-
pafia moderna:

“Salié en esto, de través, un ministro, y llegdndose a Sancho le
echd una ropa de bocaci negro encima, toda pintada con llamas
de fuego, y quitdndole la caperuza le puso en la cabeza una
coroza, al modo de las que sacan los penitenciados por el Santo
Oficio, y dijole al oido que no descosiese los labios, porque le
echarfan una mordaza o le quitarfan la vida. Mirdbase Sancho
de arriba abajo, vefase ardiendo en llamas, pero como no le
quemaban no las estimaba en dos ardites. Quitése la coroza,
viola pintada de diablos; volvidsea a poner, diciendo entre si:
— Aun bien que ni ellas me abrasan ni ellos me llevan.
Mirabale también don Quijote, y aunque el temor le tenia sus-

pensos los sentidos, no dejé de reirse de ver la figura de San-
cho”.

Cervantes vuelve a recurrir aqui a un elemento del Santo Ofi-
cio con una intencién humoristica. En este caso echa mano de
uno de los simbolos més visibles de la actividad inquisitorial: el
sambenito. Se trata del hébito penitencial que debian vestir los
condenados por la Inquisicién. Generalmente era una pieza de
lino crudo de color amarillo o, en el caso de los condenados a
muerte, negro®. Aquellos que eran reconciliados llevaban pinta-
da una cruz de san Andrés en el sambenito, mientras que en el
de los relajados aparecian llamas, sapos, culebras y sabandijas.
Los relajados también cubrian sus cabezas con una coroza en la
que se pintaban diablos. Asimismo, la mordaza, con la que el ser-
vidor de los duques amenaza con cerrar la boca de Sancho, era
utilizada por el Santo Oficio en los autos de fe para evitar que los
herejes mds violentos o dementes profiriesen blasfemias.

La figura de Sancho, vestido con sambenito de relajado y to-
cado con una coroza, mueve mds a la compasién que a la risa,
aunque don Quijote encuentre graciosa la imagen. El caballero

3 BENNASSAR, B.: “La Inquisicién o la pedagogia del miedo”, en BENNAS-
SAR, B.: Op. cit, p. 117.

a0l g ua ugismbur vy

3

N
\O



-Salazar Codes

dpez

-

Ana Isabel L

w
(O8]

ha sido arrasado por la piara; su criado, expuesto al escarnio. Y,
sin embargo, sobre la compasién lacrimosa del lector, sobre la
risa de los duques y del mismo don Quijote, se alza la ensefianza
profundamente humana e inteligente de Cervantes, por medio
de la boca de Sancho: “Aun bien que ni ellas me abrasan ni ellos
me llevan”.

Imaginemos a los penitenciados por el Santo Oficio. No a
aquellos que iban a ser relajados, cuyo sufrimiento acababa con
la muerte, sino a los que fueron condenados a reconciliacién. Re-
cordemos una de las obsesiones del momento, la infamia, que
hacia proclamar a un autor de la época que antes de caer en ella
era preferible la muerte®. Una vez que los reconciliados abjura-
ban de sus errores y eran reintegrados al seno de la Iglesia tenian
que soportar, de por vida, el recuerdo ptiblico de su pecado. De-
bian vestir el sambenito durante el tiempo que dispusiesen los
inquisidores, de modo que todo el mundo tuviera presente su
delito®. Ademds, quedaban inhabilitados, al igual que sus hijos,
para desempefiar cargos publicos y para ingresar en érdenes re-
ligiosas™.

Vergiienza publica, infamia, ignominia, inhabilitacién, exclu-
sion... La muerte social, en definitiva. Frente a ello, la sabiduria
de Cervantes, en la boca de Sancho, sublima la vida por encima
de convencionalismos sociales. Sancho estd convencido de su
inocencia. ;Qué importa, pues, el hdbito? Cervantes nos ensefia,
de nuevo, la primacia de la conciencia personal, de la propia sub-
jetividad. “Yo sé quien soy”®. Ahf radica la principal ensefianza
del Quijote. ;Qué importa que el mundo me crea loco, si yo he
sido capaz de descubrir cudl es mi misién, mi objetivo en la vida?
¢Qué importa la infamia ptblica, si soy capaz de seguir los dic-
tados de mi conciencia? No existe “la verdad” sino “mi verdad”
nos dice Cervantes. Por lo tanto, no puedo sacrificar mi vida a

32 ESCOBAR DE CORRGO, ]. de: Tractatus bipartitus de puritate et nobilitate pro-
banda. Cit. por KAMEN, H.: La Inquisicién espariola, Madrid, 1973, p. 141.

¥ BETHENCOURT, E.: Op. cit., p. 329.

% Las Instrucciones de 1484 establecieron que los inquisidores podian prohibir
a los penitenciados el desempefio de oficios ptiblicos. En 1488, la incapacitacién
se extendi6 también a los descendientes de los condenados.

3% CERVANTES, M. de: El Quijote, parte I, capitulo 5.



esa verdad universal, imposible de ser entendida de la misma
forma por todos los hombres®.

En este pasaje, Cervantes sobrepasa con mucho la mera critica
humoristica al Santo Oficio. Es mds, creo que ni siquiera se puede
descubrir un atisbo de tal critica®”. Su intencién es més profunda;
su enseflanza mds duradera. Ya han pasado los tiempos en los
que se intent6 hacer de Cervantes un precursor del racionalis-
mo y del liberalismo; un adelantado a su tiempo, contrario a las
ideas y mentalidad postridentina®. La verdadera ensefianza de
Cervantes radica, no en su reprobacién de determinadas institu-
ciones, ideas o males perecederos, sino en su planteamiento filo-
sofico que apunta a lo méds profundo de la conciencia humana. Si,
como nos ensefié don Américo Castro, la cosmovisién cervantina
se fundaba en el “parecer”, mas que en el “ser”; en las “opinio-
nes”, més que en la “opinién”, entonces, el tinico comportamien-
to moralmente vélido serd, por lo tanto, la tolerancia. Asf parece
decirnoslo don Quijote, tras el episodio del caballo Clavilefio:

“Sancho, pues vos queréis que se os crea lo que habéis visto en
el cielo, yo quiero que vos me credis a mi lo que vi en la cueva
de Montesinos. Y no os digo mds”*.

% Como subraya el profesor Gonzdlez Cuenca, en el pasaje de la cueva de
Montesinos es donde mds claramente quedan definidos los planteamientos
gnoseolégicos de Cervantes y sus concepciones sobre la verdad. GONZALEZ
CUENCA, ].: “El Quijote: dos libros y una glosa interminable”, en Descubriendo
La Mancha, Madrid, 2003, pp. 58-60.

37 Antonio Puigblanch interpret6 este capitulo como una sétira de los autos
de fe en su obra La Inquisicién sin mdscara, 1811. Sin embargo, Américo Castro
consideraba que no podfa descubrirse aqui ningtin atisbo de critica. CASTRO,
A.: Op.cit, p.325,

% CLOSE, A.: “Cervantes: pensamiento, personalidad, cultura”, prélogo a
Don Quijote de la Mancha, edicién del Instituto Cervantes dirigida por Francisco
Rico, Barcelona, 1998, p. LXXI.

% CERVANTES, M. de: El Quijote, parte II, capitulo XLI.

ajolnyy 1q ua ugwisinbui vy

5

(€8]
p—






	La inquisición en El Quijote : ironía, crítica o humanismo cervantino

