
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2010)

Heft: 15-16

Artikel: El pleito del Baciyelmo

Autor: Salido López, José Vicente

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


El pleito del Baciyelmo

José Vicente Salido Lopez Universidad de Castilla-La Mancha

Es el episodio del yelmo de Mambrino uno de los momen-
tos que mas a las ciaras muestran las entranas del pensamiento
de Cervantes, pero con tanta sutileza que es fâcil pasar por él
sin caer en la cuenta de su verdadera hondura. No es exagerado
decir que toda una filosoffa de vida se esconde tras las ramas
de esta leve anécdota sobre la burla a un loco que distorsiona la
realidad. Entre juegos y burlas se nos présenta una magistral lec-
ciön de epistemologfa que solo puede impartir quien ha vivido
con tanta intensidad como Cervantes. En este caso, la verdadera
cuestiön versa sobre la realidad de las cosas.

El trasfondo ideologico que sustenta el comico pasaje al que
me refiero se basa, nada menos, que en la filosofia de toda una
época. Lo que hay detrâs es la forma de pensar tfpica del Barroco,
con su caracterfstica inseguridad en el hombre y en su capacidad
para conocer el mundo. No por casualidad fueron enfonces tan
récurrentes los juegos que mezclan la realidad y la ilusiön, como
la conocida metâfora de la vida como sueno, o como comedia en
la que todos representamos un papel que dura lo que la vida mis-
ma. Como es esperable, esta concepciön del mundo dejö huella
en Cervantes y, de forma inevitable, en el Quijote:

El Quijote [...] fue escrito en el comienzo de una época en la

que empezaba a no distinguirse la lfnea divisoria entre realidad

e ilusiön, y Cervantes se situa en el punto medio entre las
dos posiciones fundamentales del pensamiento del siglo XVII:
la racionalista y la barroca. Ve que la verdad del racionalismo

© Boletùi Hispànico Helvético, volumen 15-16 (primavera-otono 2010)



moderno, supuestamente välida para todos los tiempos y lu-
gares, no es suficiente para dar explicaciön y sentido a la vida;
tampoco puede aceptar del todo la doctrina de la ascética ba-

rroca, segùn la cual el mundo es un sueno, ficciön, transita solo

para alcanzar la ûnica realidad que es la vida eterna. En esta

angustiosa incertidumbre, "Cervantes intuye que el destino del
hombre, loco o no loco, en un mundo incierto por naturaleza,
no es tanto moverse entre sombras o puras apariencias, como
entre una multiplicidad de realidades, perceptibles unas, so-
nadas otras, que al ser interpretadas de acuerdo con anhelos
vitales -ilusiones, deseos, apetitos, ideas- producen efectos in-
esperados.1

En efecto, Cervantes era consciente por su dilatada experien-
cia vital de que la realidad podfa tener muchas caras y presentar-
se de multiples formas. Sin embargo, supo ver que el problema
de tanta incertidumbre no radicaba en la realidad sino en quién
la interpretaba y desde qué ângulo. De ahi que, en las ya citadas
palabras de Ângel del Rio, se situara "en el punto medio" entre
el racionalismo y la ascética barroca, el claro antecedente de lo
que después de Descartes se conocerfa como filosoffa idealista,
sospechando que la verdad estaba en uno y en otro extremo.

A pesar de lo razonable de esa propuesta, no era tan simple
plantear estas cuestiones en un tiempo en el que, como senala
Américo Castro,2 el pensamiento del pais estaba regido por la
OPINIÖN, ünica e irrevocable. ^Cömo decir que tal OPINIÖN
no era adecuada? ^Cömo intentar sustituirla por una vision del
mundo fundada en opiniones? Cervantes encuentra la solucidn
en la literatura, un buen modo de quitarle hierro al asunto. Por
medio de ella, en lugar del es admitido e inapelable, Cervantes se

lanzö a organizar una vision de su mundo fundada en pareceres,
en circunstancias de vida, no en categôricas objetividades. Y para
ello utiliza, al igual que el barbero de su Quijote en el capftulo
primero de la segunda parte, la historia de un loco. Ese loco es
el centro de la realidad, o por mejor decir, de una realidad, de
la suya, llamativa por la distancia con respecta a la del resto de

personajes, pero tan ünica como cualquier otra.

1 Ângel del Rio, "El equfvoco del Quijote", en Juan Luis Alborg, Historia de la

literatura espafiola. Época barroca, Madrid, Gredos, 19702, pp. 175-176.
2 Cf. Américo Castro, "El pensamiento de Cervantes", en Francisco Rico,

Historia y cn'tica de la literatura espanola, Barcelona, Crftica, 1980, tomo II, p. 622.



El episodio del yelmo de Mambrino es uno de los pocos mo-
mentos que mejor aglutinan toda esta filosofia. En él la idea de

que la clave de lo versâtil de la realidad radica en el individuo
queda manifiesta desde el principio. Dos son las posiciones que
se enfrentan, pero hay que notar que ambas parten desde los
mismos objetos materiales, vistos por distintos ojos. Por un lado
estâ la opiniön de quienes, ajenos a la burla, reconocen en lo que
ven una albarda y una bacfa; por otro, la de don Quijote y la de
los que le siguen el juego. En eso consiste lo que Américo Castro3
denomina "realidad oscilante en el Quijote". La realidad oscila
entre las verdades de los personajes, o mas bien, como matiza
Avalle-Arce,4 entre la verdad de don Quijote y la del resto de

personajes.
El porqué de ese desajuste entre el mundo de don Quijote,

entendiendo mundo como el resultado de su interpretation de la
realidad, y el del resto de personajes no radica en los objetos que
lo componen, unicos y comunes a todas las interpretaciones, sino
en los patrones que lo confeccionan. Estos patrones, copiados de
los libros de caballerfas, son los que le dan la clave para leer lo
que le rodea y por eso todo lo que se le ofrece en la realidad obje-
tiva tiende inercialmente a ser la actualization de lo que ya habfa
lefdo en las historias de caballeros andantes.

No es fâcil hacer coincidir el mundo que encuentra a su al-
rededor y el que piensa en su cabeza. Para ello es fundamental
prestar una infatigable atenciön a lo que le sale al paso, al mundo

que hay fuera de su cabeza y que recorre en continua büs-
queda, parândose a mirar donde puede proyectar su particular
visiön del mundo. Magmfica es la definition de Michel Foucault
cuando se refiere al héroe como "el peregrino meticuloso que se
detiene en todas las marcas de la similitud".5 Cualquier minima
coincidencia entre lo que ve y lo que habita en su cabeza tie-
ne que servir para desencadenar una secuencia de conclusiones

que le lleven a reconocer lo que busca. Es importante notar que
en la mayorfa de las ocasiones la interpretation de la realidad
unicamente corre a cargo de don Quijote, como ocurre, por ejem-
plo, en el episodio de los molinos de viento, en el que sin ayuda

3 Américo Castro, op. cit.
4 Juan Bautista Avalle-Arce, "Locura e ingenio en don Quijote", en Francisco

Rico, op. cit., tomo II, p. 689.
5 Cf. Michel Foucault, Las palabras y las cosas, una arqueologta de las ciencias hu-

manas, Méjico D.F., Madrid, Buenos Aires, Siglo XXI Editores, 19745, pp. 53-56.



ajena ve brazos donde hay aspas y provocation donde solo hay
movimiento. Sin embargo, en el caso del baciyelmo, como en la

mayor parte de las aventuras de la segunda parte del libro, es
fundamental la participation de un agente externo que initie el

proceso de re-interpretacion de la realidad. Julian Marias expresa
con estas palabras lo que quiero decir:

Pero lo mas interesante, y en lo que no se suele reparar, es que
no es don Quijote el autor de la interpretation de la bacfa como
yelmo, sino el barbero. [...] Es decir, que fue el barbero el que
interprété -de hecho, vitalmente, su conducta- la bacfa como
yelmo, al ponérsela sobre la cabeza porque llovfa; si no hubiese
llevado la bacfa "como un yelmo", a don Quijote no se le hubie-
ra ocurrido tomarla como tal.6

Sea como fuere, el caso es que don Quijote acaba viendo lo
que quiere ver allf donde encuentra cualquier analogfa, por pe-
quena que sea, con lo que busca. Y tras ese primer cambio se

initia otro, mucho mas desmesurado y complejo porque ya no
cuenta con ningün tipo de analogfa, que consiste en la creation
de unas condiciones de realidad, como apunta José Antonio Ma-
ravall, que envuelvan ese primer objeto transformado:

Hay una doble transformation de la realidad en el Quijote.
Aquella que le hace a su protagonista sufrir el efecto de que
las cosas no se le aparezcan como real y verdaderamente son.
Y aquella otra, mucho mas profunda, que él lleva a cabo para
crear las condiciones de realidad necesarias al objeto de llevar a
término su action heroica. Esa incertidumbre es el suelo move-
dizo sobre el que se apoyan con tanta inseguridad los hombres
del Barroco. Como dira Guzmân de Alfarache: "toda cosa en-
gana y todos enganamos... el tiempo, las ocasiones, los sentidos

enganan, y, sobre todo, aün los mâs trazados pensamientos."7

En este mundo en el que se han transmutado los datos empf-
ricos ya todo debe discurrir racionalmente. Si no es asf es porque
los encantadores meten su mano para descolocar lo que con tan-
to trabajo habfa sincronizado don Quijote. Es lo ünico que le hace
dudar de que lo que ve es real, como demuestran sus palabras:

6 Julian Marias, "Prölogo" a Denys Armand Gonthier, El drama psicolôgico del

Quijote, Madrid, Ediciones Studium, 1962, pp. 10-11.
7 José Antonio Maravall, Utopia y contrautopi'a en el Quijote, Santiago de Com-

postela, Editorial Pico Sacro, 1976, pp. 150-151.



-Por Dios, senores mfos, -dijo don Quijote-, que son tantas y
tan extradas las cosas que en este Castillo, en dos veces que en
él he alojado, me han sucedido, que no me atreva a decir afir-
mativamente ninguna cosa de lo que acerca de lo que en él se

contiene se preguntare, porque imagino que cuanto en él se tra-
ta va por via de encantamento. (I, 45)

Estos encantadores no son mas que la excusa que sirve para
mantener en pie la endeble realidad que surge de la batalla entre
razön y voluntad, entre lo que tiene y lo que quiere tener, porque
el resultado es un mundo Ueno de fisuras, a veces tan grandes
que, de no ser por el recurso de los encantamientos, el ünico pre-
texto vâlido que le queda, se vendrfa abajo como un castillo de

naipes. Lamentablemente, son numerosisimas las ocasiones en
las que tienen que actuar los encantadores, lo que causa una tre-
menda desesperaciön en Sancho, y una inacabable resignaciön
en don Quijote.

A la vista de los resultados, no hace falta decir que su deseo
es mas fuerte que su razön, aunque no tanto como para nublarla
completamente. É1 quiere el yelmo de Mambrino y por eso en
el momento que ve relumbrar un objeto sobre la cabeza de un
hombre que se les aproximaba, no vacila ni un momento. Pero

una vez que lo tiene en sus manos, tanta evidencia de parte de
la razön le hace dudar y reconocer que "parece bacia de barbero,
como tu dices" (I, 21). Lo menos que puede hacer es reconocer
como bien fundada la opinion que le habfa dado su escudero.

Bien distinto es el caso del jaez. Es curioso que sobre la al-
barda o jaez no se atreve a pronunciarse. Es que aqui no llega su
deseo. Es una cuestiön ajena. Es mâs, incluso achaca a Sancho la

interpretaciön de jaez: "En lo del albarda no me entremeto; que
lo que en ello sabré decir es que mi escudero Sancho me pidiö
licencia para quitar los jaeces del caballo deste vencido cobarde"
(I, 45). Sin embargo, unas palabras después vuelve a ratificarse
en la identidad del yelmo de Mambrino, porque aqui no es po-
sible duda.

Su interpretaciön de lo real, radicalmente distinta a la del resta

de personajes, en el caso de este episodio llega a plantear un
conflicto serio en lo literario y en lo extraliterario. En lo literario,
la discusiön entre el yelmo-bacfa o albarda-jaez lleva incluso a
las manos a los personajes. Don Quijote, defensor a ultranza de
la verdad aunque vaya la vida en ello, no soporta ver el evidente

engano al que se aferra uno de los cuadrilleros cuando dice: "tan
albarda es como mi padre; y el que otra cosa ha dicho o dijere



debe estar hecho uva" (1,45). No es posible tal falta a la verdad -a
su verdad-, por ello descarga con fuerza su lanzön sobre la cabe-
za del pobre cuadrillero, aunque por fortuna no le alcanza. Pero
es la chispa de una trifurca entre todos los personajes que don
Quijote desde su mundo interpréta como la discordia del campo
de Agramante. Cada loco con su tema. No se habxan dado cuenta

que la solution ya la habfa dado Sancho en los inicios de la
conversation cuando habla del "baciyelmo". Ahf esta la clave. ,;Por
qué discutir sobre algo que no admite discusiön? Nunca se podrâ
saber si es yelmo o bacia. Depende a quien le preguntemos. Es

cierto que a mayor numéro de opiniones similares mayor pres-
tigio tendra tal position. Pero notemos una cuestion: no por el
hecho de coincidir mâs personas en la misma interpretation se

consigue establecer el auténtico ser de las cosas. O, dicho de otro
modo, la objetividad no équivale a la suma de subjetividades, la
auténtica realidad de las cosas no es igual a la suma de muchas
interpretaciones iguales, sino que la realidad se establece en cada
una de esas interpretaciones. Una prueba de ello es que el bar-
bero, por mâs que observe perplejo que todos -incluso uno de
su mismo oficio, buen conocedor de los utensilios de la guerra
y de la barberfa- coinciden en llamar a "eso" yelmo, no deja de
ver ahf su bacfa de un escudo que en una ocasiön le sirviö para
protegerse de la lluvia.

Fuera de la fiction, sacando la esencia del episodio, lo que
realmente importa no es cömo ni por qué don Quijote ve jaeces
donde hay albardas o yelmos donde hay bacfas. Lo que importa
es que su forma de ver las cosas es distinta, peculiar, y a pesar
de ello valida. Ésa es la verdadera lecciön de Cervantes. Esta
predicando la imposibilidad de formular una verdad absoluta

porque las circunstancias individuales son las que condicionan
la perception de la realidad. Por eso, la moraleja de su historia
es bien clara:

Finalmente, el rumor se apaciguô por entonces, la albarda se

quedô por jaez hasta el dfa del juicio, y la bacfa por yelmo y la
venta por castillo en la imagination de don Quijote. (1,45)

Pero también podrfa haber sido de esta manera:

Finalmente, el rumor se apaciguô por entonces, el jaez se quedö

por albarda hasta el dfa del juicio, y el yelmo por bacfa y el
castillo por venta en la imagination de los que acompanaban a
don Quijote.



No hay mâs. Asf de simple o de compleja es la realidad. La
nutrida experiencia de Cervantes le mostraba que el prisma por
el que cada uno observa la realidad es ünico y peculiar. Ade-
mâs es el camino que tenemos para comprender la verdad de las
cosas. Pero en cualquier caso, lo fundamental es que cada cual
encuentre su verdad. En el Quijote la busqueda de la verdad es
esencial. Los dos personajes principales buscan su verdad, cada

uno en lo que mâs le satisface. Don Quijote tiene que encontrarla
en la verdad de las historias de las caballerfas; Sancho en la verdad

de las promesas de su amo. A fin de cuentas, a pesar de ser
dos formas casi opuestas de ver la vida, es lo que les hace seguir
adelante con lo suyo, que es de lo que se trata.

En todos esos pequenos detalles es donde se ve la conception
poliédrica que Cervantes tiene de la verdad, su vision particular
de la vida. Ahf es donde nos dice que todo lo humano es relativo,
que hay que huir de inutiles dogmatismos y de simplificaciones
porque la verdad ni es simple ni dogmâtica.




	El pleito del Baciyelmo

