Zeitschrift: Boletin hispanico helvético : historia, teoria(s), practicas culturales
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: - (2010)

Heft: 15-16

Artikel: El reparto de las voces en la dramaturgia de Itziar Pascual
Autor: Garnier, Emmanuelle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047311

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

El reparto de las voces en la dramaturgia de Itziar
Pascual

Emmanuelle Garnier  Université de Toulouse | LLA-Créatis [ Roswita

La reflexion que proponemos aqui se fundamenta en la controversia
alrededor de la nocién de dialogismo en el teatro, que opone, desde los
afios 70, la posicion desarrollada por Mikhail Bakhtin en su ensayo
sobre Dostoievski', que afirma el cardcter no dialégico del teatro
con el motivo de que en éste, “los personajes se reinen dialo-
gando, en la visién tnica del autor, del director, del espectador,
en un trasfondo claro y homogéneo”, y la visién de Anne Ubers-
feld, que ve en el didlogo del teatro contemporaneo una apertura
a la polifonia, a partir del momento en que se considera que el

© Boletfn Hispdnico Helvético, volumen 15-16 (primavera-otofio 2010)

! Reproducimos aqui el fragmento muchas veces citado en el que Bakhtin
desarrolla su argumentacién: “El didlogo dramaético en el teatro, como el didlogo
dramatizado de los géneros narrativos, siempre estdn encerrados en un marco fo-
nolégico rigido e inmutable. En el teatro, éste no se expresa directamente a través
de las palabras, por supuesto, sin embargo es donde es lo mds monolitico. Las
réplicas del didlogo dramadtico no disloca el universo representado, no lo hacen
multidimensional; por el contrario, para ser verdaderamente dramaticas, necesi-
tan un universo lo mas monolitico posible. En las obras teatrales, este universo
debe estar tallado en un solo bloque. Todo debilitamiento de este monolitismo
conduce al debilitamiento de la intensidad dramdtica. Los personajes se retinen
dialogando, en la visién tinica del autor, del director, del espectador, en un fondo
neto y homogéneo. La concepcién de una accién dramdtica que aporte una so-
lucién a todas las oposiciones dialégicas es, ella misma, totalmente monolégica.
Una verdadera multiplicidad de planos seria perjudicial para la obra: la accién
dramética que se fundamenta normalmente en la unidad del universo represen-
tado seria entonces incapaz de servir de vinculo y de aportar soluciones. En una
obra dramdtica, la combinacién de concepciones auténomas del mundo, dentro
de une unidad supraconceptual, es imposible, ya que la estructura dramdtica no
proporciona la base para tal unidad”, Mikhail Bakhtin, La poétique de Dostoievski,
Paris, Seuil, 1970, pp. 46-47 (la traduccién es mia, asi como todas las siguientes).

[PNISDJ AD1ZJ] 3P VISINIVUDAD U] U S300Q SY] ap 014vdal |

2

U1
W



Emmanuelle Garnier

)
€2}

discurso teatral es el de “un sujeto inmediatamente desprendi-
do de su Yo, de un sujeto que se niega como tal, que se afirma
como hablando a través de la voz de otro, como hablando sin ser
sujeto”?.

Es precisamente en el centro de la dialéctica que ofrecen estos
dos puntos de vista que queremos situar nuestra mirada sobre
la escritura de la dramaturga espafiola Itziar Pascual, siguiendo
el sabio consejo de la teatréloga francesa, cuando ésta propone
que “descifrar el discurso de teatro como el discurso consciente /
inconsciente de un autor, o considerarlo como el discurso de un
sujeto ficticio (con una relacién consciente / inconsciente ficticia
también) [sean] dos aproximaciones posibles pero que no deben
estar separadas la una de la otra™’.

Ala pregunta “;quién habla en los textos draméticos de Itziar
Pascual?”, en contadas ocasiones es posible contestar de forma
simple e inmediata. Un solo ejemplo bastard para mostrar que
los discursos teatrales, en esta produccidn, son un material depo-
sitario de una pluralidad de voces, a veces dispuestas en estratos
identificables, a veces fundidas en un magma mds o menos com-
pacto que imposibilita la identificacién de cada una de las enti-
dades enunciativas en presencia. El siguiente extracto de Jaula
nos servird para introducir nuestro propésito:

HOMBRE Y MUJER, ACTORES:

¢A quién hablo? ;A quién me dirijo? ;Debe haber alguien, ahi,
oyendo, escuchando, asintiendo, para que tenga sentido lo que
digo? ;Qué ocurre si hay alguien, pero ese alguien no me escu-
cha? ;Qué ocurre si no hay nadie? ;Qué pasa si no hay nada,
fuera? ;Tiene, obligatoriamente que haber alguien para que mi
discurso sea inteligible, comprensible, real? ;Estoy obligado ala
locura, a la borrachera, al sonambulismo, a la fiebre delirante o
al suefio si hablo sin que nadie me escuche? ;O atin peor, estoy
obligado a hacer teatro? ;Es esto teatro? ;Qué teatro? [...]

¢No se han dado cuenta de que el mundo estd lleno de soleda-
des? ;Quién les ha dicho que alguna vez fueron escuchados?
;Qué certeza han tenido de ser escuchados? ;S6lo porque habia
alguien presente? ;S6lo porque alguien asintié mientras habla-
ban? ;S6lo porque se suponia que era un gesto de buena educa-
cién? ;So6lo porque guardaron silencio casi hasta que concluian
su frase? ;Sélo porque eran actores y trabajaban en algtin teatro

2 Anne Ubersfeld, Lire le théitre, I, Paris, Messidor / Editions sociales, 1982 [12
edicién 1977], pp. 240-241.
3 Idem, p. 241.



de la ciudad? ;No les parece un gesto de ingenuidad insopor-
table? ;Por qué necesitamos seguir manteniendo las conven-
ciones? ;A quién alimentan estas viejas mentiras? ;Si hablo en
soledad, no quedard en el aire la sospecha de que hablo por
hablar? ;Si hablo solo, no quedardn inmediatamente devalua-
das mis palabras? ;Las palabras serdn expoliadas de su sentido
y convertidas en mero ruido de fondo, en rellenos initiles del
espacio y el tiempo? ;Serd el medio el mensaje? ;Y a estas al-
turas todavia con Mc Luhan? ;Si no existe el otro, si no existe
ni siquiera la hipétesis ilusoria del otro, no habrd discurso, ni
comunicacién, ni verdad? ;Si no existe un alguien a quien in-
terpelar, nada de lo que aqui diga tendra sentido? (Largo, eterno
silencio) (Con tristeza) ;Hay alguien por ahi?

Oscuro.*

¢Quién habla en lo que parece ser un prélogo a la obra Jau-
la? ;Los dos personajes (entidades ficticias) que son Hombre y
Mujer? ;Los dos actores que desempenan el papel de estos dos
personajes? La didascalia inicial parece generar una confusién
entre el espacio ficcional y el espacio de lo real al anunciar los lo-
cutores: “HOMBRE Y MUJER, ACTORES”. A menos que se trate
de la voz de la propia autora dirigiéndose a los espectadores jus-
to antes de empezar la ficciéon. Una voz autoral “que se rompe
en varias voces” —en palabras de Jean-Christophe Bailly*-, como
indica la didascalia que precede el texto dialogistico:

Simultaneidad, canon, fragmentos escritos en las paredes y los suelos
del teatro, fragmentos grabados en voz en off, fragmentos difundidos
en fotocopias lanzadas a los espectadores, dichas por todos, por algu-
nos, por alguno...

Y en este caso, ;jquién lleva la palabra “rota” de la escritora?:
sun personaje colectivo, coral, constituido por una acumulacion,
por un hojaldrado de las distintas entidades enunciadoras po-
sibles en el teatro? La disposicién del texto no permite conocer
precisamente la identidad de los distintos enunciadores.

Uno se pregunta ;quién habla? y de forma paralela, ja quién
se dirige este discurso? O mejor dicho este metadiscurso, que
hace de su naturaleza su propio objeto, ya que, como lo recuerda

4 Itziar Pascual, Jaula, en Gestos, 38 (Noviembre 2004), pp. 111-112.
5 Jean-Christophe Bailly, “Le retour du mythe ou le travail de l’origine”, Ca-
hiers du Lundi, 28 de febrero de 1994, p. 36.

[UNISYJ ABIZ)] AP VISANFUUDIP V] UD S200Q SU] Ip 014vdal 1

2

)|
a1



Y Emmanuelle Garnier

Anne Ubersfeld: “el discurso teatral es por naturaleza una inte-
rrogacion sobre el estatuto de la palabra: ;quién habla a quién? Y
cen qué condiciones se puede hablar?”¢.

Para intentar situarnos en este dédalo polifénico —y asi po-
der construir un discurso hermenéutico acerca de este verda-
dero “teatro de la palabra” de Itziar Pascual- nos proponemos
establecer aqui, como un gedlogo, una tipologia de las voces tras
haber realizado el andlisis de unas extracciones en varios luga-
res del amplio y rico yacimiento que supone la produccién de la
dramaturga desde hace casi veinte afios.

Los rasgos que definen globalmente la escritura de Itziar
Pascual son los que describe José Sanchis Sinisterra a prop6si-
to del conjunto de la llamada “generacién Bradomin”: una “es-
critura que no es muy rupturista ni vanguardista, que desde el
punto de vista formal practica estructuras muy abiertas y que
recupera temas de la realidad con un enfoque que intenta huir
de lo panfletario”’. Aquellas “estructuras abiertas” presentes en
la dramaturgia de Itziar Pascual se oponen diametralmente a lo
que Bakhtin considera como el monolitismo inherente al teatro
mismo como garantia de la “intensidad dramdtica”. Ahora bien,
en la era del teatro moderno y contempordneo, lo que parecen
buscar los dramaturgos es precisamente este debilitamiento de la
intensidad dramética en la que se fundamenta “el régimen dra-
matico del didlogo en accién”, en beneficio de otros elementos
que pasan a ser los soportes de sus experimentaciones. E Itziar
Pascual se sitda plenamente al centro de esta “crisis” ahora bien
delimitada por los investigadores, y que Gilles Declercq define
en tres puntos que podrian caracterizar perfectamente la drama-
turgia de nuestra autora:

Crisis del drama, mediante el abandono del principio de la ac-
cién causal; crisis del personaje a través de la ruptura del vincu-
lo entre palabra y enunciador (identificado y motivado); crisis
de la elocuencia, por razén de alejamiento de las formas orato-
rias resultante de un arte (techne) percibido como un obstaculo
para la bisqueda de una palabra cercana y familiar: a la era de

¢ Anne Ubersfeld, Lire le théitre, I, op. cit., p. 241.
7 Liz Perales, El Cultural, 10/01/1999.



la elocuencia y del arte del alejamiento sucede el régimen de la
conversacién corriente, de la charla o del soliloquio intimo®.

Antes de explorar los distintos tipos de voz presentes en el
teatro de Itziar Pascual, volvamos rdpidamente a la definicién de
la “voz” y su fragmentacién en el teatro.

Como se sabe, el tema del “reparto de las voces” (una expre-
sion tomada prestada por Jean-Pierre Sarrazac del ensayo de
Jean-Luc Nancy®) en el teatro ha sido ampliamente teorizado por
Anne Ubersfeld. Esta considera el discurso teatral como “un pro-
ceso de comunicacién entre ‘figuras’-personajes que tiene lugar
dentro de otro proceso de comunicacién; el que une el autor al
publico”". De ahi su definicién del fenémeno de la “doble enun-
ciacion” en el didlogo de teatro: “todo enunciado en el didlogo
tiene dos emisores, el autor y el personaje al que ha delegado
su voz, y dos receptores, el alocutario-personaje (su “otro”) y el
espectador, que también participa de cierta forma en el intercam-
bio, a pesar de que no pueda intervenir en é1”'"". De tal forma que
son 4 las voces que se expresan de manera concomitante y que
representan un amplio terreno de creacién y experimentacion
que exploraron los dramaturgos contempordneos. En tanto que
analistas, nos toca observar la manera con la que estas cuatro vo-
ces establecen una relacién de resonancia en el discurso teatral.
Es pues, este “latido”, esta “pulsacién que ‘trabaja’ al texto de

# Gilles Declercq, “Rhétorique et dialogue ou Que faire d’Aristote ?”, en Dia-
loguer, Un nouveau partage des voix, vol, I, Dialogismes, Etudes théitrales, 31/2004 &
32/2005, textos reunidos por Jean-Pierre Sarrazac y Catherine Naugrette, p. 100.

? “Para Socrates, el logos divino se comparte directamente con el ptblico a
través de la declamacién del poeta. Habla el dios. Ninguna interpretacién, nin-
gln conocimiento técnico es necesario al rapsoda. Basta con que comunique algo
como entusiasmo (interpelacién, 4nimo, exhortacién). Su enunciacién conviene
puesto que es muiltiple: descansa sobre la diferencia de las propiedades singu-
lares de las voces. Mediante esta diferencia, o sea, mediante el didlogo, el logos
se pone en escena. El logos no es una voz dotada de significacién (el sentido no
preexiste, ni siquiera adviene al final: nosotros somos el sentido, en el reparto de
nuestras voces). Es la expresion antes de la expresién, una anticipacién del repar-
to. Su destino es que unas interpretaciones diversas y singulares se enuncian en
un didlogo. Si hay logocentrismo, estd condenado al més potente de los descen-
tramientos. Es inevitable que el logos se divida. Es su destino”, Jean-Luc Nancy,
Le partage des voix, 1982, fragmento en linea en francés, URL: http:/ / www.idixa.
net/Pixa/ pagixa-0807041623.html, consultado el 2 de abril de 2010.

1Y Anne Ubersfeld, Lire le théitre, 1, op. cit., p. 229.

I Anne Ubersfeld, Les termes clés de I'analyse du théitre, Paris, Seuil, 1996, pp.
25-26.

[ONISY AD1Z]] 3P VISANJUUIDLP U] U3 S90Q SV] P 034vdat 1

257



N Emmanuelle Garnier

teatro”, como dice Anne Ubersfeld'?, a los que queremos acercar-
nos aqui en las obras de Itziar Pascual. Nuestro estudio no pre-
tende describir la trayectoria dramattirgica de la autora, sino més
bien poner de manifiesto los tipos de tensién que se establecen
entre las diferentes voces presentes en el tejido dramaético.

Entre esos tipos, escogeremos presentar primero el que sin
duda menos se espera tratdndose de un teatro de lo intimo como
es el de Itziar Pascual, y que responde a lo que Jean-Pierre Sarra-
zac —siguiendo a Szondi"- llama “el didlogo absoluto”: “de cabo
a rabo lateral, es decir, estrechamente limitado al circulo de los
personajes”'*. Existen pocas obras de tipo “maquinista” en la
produccién de Itziar Pascual, sin embargo, en algunas obras “la
palabra es el instrumento de la accién”". Por lo tanto, la voz de la
autora “pasa detrds” de la de los personajes. La obra Sirenas en al-
quitrdn'® me parece ser de este tipo. El fragmento siguiente mues-
tra como “la palabra [...] fluye en medio de los movimientos y
las acciones”, como escribia en 2001 Maria José Ragué Arias':

ROGER. ;Quieres ver algo? (Toma la mdquina y la utiliza como
un ordenador). Primero el password. Uff. Qué lento es
este ratén. Ya. Entras en el ment y... Mira. (FRANK
e ISMAEL observan divertidos). Lara Croft. Me gusta
mas que tu sirenita.

ISMAEL. ;Tomb Raider, chaval! Todo un clésico. ; Pero por qué
entras asi?

12 Las expresiones se aplican especificamente a dos de las cuatro voces: “Par-
ticularmente dentro de la voz del didlogo la voz del locutor I (el escriptor) y la
voz del locutor II (el personaje) estdn presentes las dos, pero quizas ilocalizables
como tales: la voz del autor ocupa / desocupa la voz del personaje mediante un
latido, una pulsacién que ‘trabaja’ el texto teatral”, Anne Ubersfeld, Lire le théitre,
1, op. cit., p. 240.

B Jean-Pierre Sarrazac, “Un nouveau partage des voix”, en Dialoguer, Un nou-
veau partage des voix, op. cit., en particular p. 14.

14 “De cabo a rabo lateral, es decir, estrechamente limitado al circulo de los
personajes, que no podria aceptar, por lo tanto, ni el caracter frontal de la inter-
pelacién del espectador, fundamentalmente en los teatros antiguo, medieval y
contempordaneo, ni la deterritorializacién de una coralidad polifénica que no cesa
de desbordar la caja de escena”, Jean-Pierre Sarrazac, “Un nouveau partage des
voix”, en Dialoguer, Un nouveau partage des voix, op. cit., p. 14.

15 “La palabra es instrumento (o vehiculo) de la accién cuando sirve para
transmitir informaciones necesarias para la progresién de la accién de conjunto o
de detalle”, Michel Vinaver (dir.), Ecritures dramatiques. Essai d’analyse de textes de
théitre, Arles, Actes Sud, 1993, p. 900.

16 Ttziar Pascual, Sirenas en alquitrdn, Primer Acto, 302 (2004), pp. 99.113.

17 Maria José Ragué Arias, “La dificil sencillez”, El Mundo, 16/1/2001.



ROGER.

ISMAEL.
ROGER.

ISMAEL.
ROGER.
FRANK.

ROGER.

FRANK.
ROGER.
ISMAEL.
ROGER.
ISMAEL.
ROGER.
ISMAEL.
ROGER.
ISMAEL.
FRANK.

Es mds rédpido. Ahora tomas el botiquin, las armas y
las llaves. ;Ves?

¢ Tt has pasado de la pelea con las serpientes?
Claro. (A FRANK) ;Te gusta? También podemos na-
vegar. ;Quieres ver una pdgina web de sirenitas?
Prueba con Yahoo! O con Olé.

Querrés decir Terra. ;jVes?

(Risas) jCémo se mueven!

(Sonido de teléfono mévil. ROGER tarda en reaccionar.
Mira la pantalla del teléfono. Gesto disgustado. Es su te-
léfono).

(Voz apagada) ;Si? Vale. Ya voy. (Cuelga. Silencio) ;Se-
guimos mafiana?

Que no te vas, hombre, que no te vas. Una mas.

No puedo.

¢Qué pasa?

Me tengo que ir.

(Quién era?

Me voy.

¢Pero quién era?

(Resoplando) Mi padre.

Tio, pasa. Ya tienes edad. Yo a los quince ya...

Td no te metas. Si le llama su viejo se va y punto.
Tranquilo, majete.'®

Una misma dindmica, basada en un tipo de comunicacién
dialogada similar se observa también —aunque de forma discon-
tinua— en obras como Pére Lachaise o El domador de sombras, en las
que la accién se desarrolla globalmente de manera lineal, sopor-
tada por una combinacién de voces procedentes exclusivamente
de los personajes.

Sin embargo, tal reparto de las voces no es el mds presente en
la dramaturgia de Itziar Pascual. De hecho, la dramaturga prefie-
re a estos didlogos absolutos, los que Jean-Pierre Sarrazac escoge
llamar, por oposicién, los didlogos “relativos”, que rompen con
la visién aristotélico-hegeliana del teatro. En efecto:

Para Hegel como para Aristételes, la ausencia del autor se im-
pone en el teatro por el carécter primario de la forma dramética:
una accién completa (que va hasta su final) que se desarrolla
en presente delante de nosotros espectadores... Ahora bien, una
de las caracteristicas del drama moderno y contemporéneo [...]
es el deslizamiento progresivo de la forma dramadtica de este

'8 Ttziar Pascual Sirenas en alquitrdn, op. cit., p. 4.

[UNISY] AVIZ]] AP DISANIVUIDAP D] UD S300Q2 SU] AP 034vdal |7

2

U1
\O



X Emmanuelle Garnier

estatuto primario hacia un estatuto secundario. La accién ya no
se desarrolla en un presente absoluto, como una carrera hacia el
desenlace (la catdstrofe), sino que consiste cada vez mds en una
vuelta —reflexiva, interrogativa— hacia un drama pasado y hacia
una catdstrofe siempre ya advenida."

Gran parte de la dramaturgia de Itziar Pascual se inscribe
de manera manifiesta en esta “vuelta hacia un drama pasado”,
“hacia una catdstrofe ya advenida”. Pertenecen a esta categoria
todas las obras “marginalistas” de la autora, abiertas sobre las
zonas que las sociedad contempordnea descarta violentamen-
te hacia su periferia, en particular las mujeres, oprimidas por
el varén (Pared, Salomé, en Tras las tocas) o menospreciadas por
éste (Las voces de Penélope, Historia de una azafata, Mujeres...), los
adolescentes y los adultos en bidsqueda de una identidad (Sire-
nas en alquitrdn, Pére Lachaise, Ciudad lineal...), los vencidos y las
victimas de todo tipo (Varadas, La paz del creptisculo, Saudade, Be-
nigno, Voz de un barco abandonado...), los enfermos (Jaula, Sélo tres
palabras...), etc.

En estas obras, se presencia un evidente “debilitamiento de la
intensidad dramadtica” (Bakhtin) en beneficio de una yuxtaposi-
cién de voces. Muy insertados en la estética de la posmodernidad
estos textos ofrecen una palabra fragmentada, suerte de objeto
dramadtico entregado “en kit”, pero sin manual de montaje... Le
corresponde, por lo tanto, al receptor (lector-espectador) escoger
la manera de combinar las voces que se le ofrecen; le incumbe la
construccién del dialogismo.

En esta categoria de los “didlogos relativos”, apuntaremos
primero la presencia de lo que Maurice Maeterlinck llamaba
“el otro didlogo”, el que se sitta al lado del “didlogo indispen-
sable”, y del que el dramaturgo belga decia que “es el tnico al
que escucha profundamente el alma, porque sélo se le habla en
este lugar”?. Tales didlogos intitiles se combinan por lo tanto con
otras modalidades discursivas: didlogos, pero también mondlo-
gos. Asi ocurre, por ejemplo, en Las voces de Penélope, una obra
rica en modalidades polifénicas, como veremos. Esta obra de la

19 Jean-Pierre Sarrazac, “Le partage des voix”, en Jean-Pierre Ryngaert (dir.),
Nouveaux territoires du dialogue, Arles, Actes Sud, 2005, p. 12.

% Maurice Maeterlinck, a propésito del teatro de Ibsen, “Le tragique quoti-
dien”, Le trésor des humbles, Bruxelles, Labor, 1986, p. 107, citado por Jean-Pierre
Sarrazac en “Un nouveau partage des voix”, en Dialoguer..., op. cit.,, p. 17.



emancipacién psiquica de las mujeres, cuyas escenas-mondlo-
gos desgarran la mordaza milenaria de Penélope, cuyos didlogos
militantes denuncian la esclavitud de las mujeres antiguas y de
las mujeres modernas, desliza entre las escenas algunos didlogos
“otros”, cuyas “cualidad y extension [...] determinan la calidad y
el alcance de la obra” (Maeterlinck). Este por ejemplo:

En escena, la amiga de Penélope y la mujer que espera, senta-
das en taburetes altos y apoydndose en una barra imaginaria.
Resuena, al fondo de las conversaciones, una desgarrada ran-

chera contemporénea.
LA AMIGA DE PENELOPE:
LA MUJER QUE ESPERA:
LA AMIGA DE PENELOPE:

LA MUJER QUE ESPERA:
LA AMIGA DE PENELOPE:

LA MUJER QUE ESPERA:
LA AMIGA DE PENELOPE:

LA MUJER QUE ESPERA:
LA AMIGA DE PENELOPE:
LA MUJER QUE ESPERA:
LA AMIGA DE PENELOPE:

LA MUJER QUE ESPERA:
LA AMIGA DE PENELOPE:

LA MUJER QUE ESPERA:
LA AMIGA DE PENELOPE:

LA MUJER QUE ESPERA:

LA AMIGA DE PENELOPE:
LA MUJER QUE ESPERA:

Se lo he dicho y se lo repito. Pén-
game un Licor 43.

Por el bien de todos, no le dé méas
de beber.

Es un canalla. Un miserable. Un
cerdo. Otro Licor 43.

No le haga caso.

Un mentiroso. Mentiroso. Menti-
roso.

Vamonos, anda. Te dejo en casa.
;Pero tengo razén o no tengo ra-
z6n?

Bueno...

Entonces pongame otro.

No merece la pena. ;Para qué?
(Crees que Carlos te va a agrade-
cer esto?

Que no me lo agradezca. P6ngame
otro. Haga el favor.

Te vas a sentir fatal.

Ya me siento fatal. Estoy fatal.
Quiero estar fatal. Hasta el final de
mis dias. Traiga la botella de Licor
43.

Te vas a destrozar el estémago.

Es verdad. (Pausa). Mejor. Péngame
un Anis del Mono. Hasta que se le
rompan las cadenas.

Mira, no tiene sentido. Es mejor
que nos vayamos ahora. Mafiana
lo verds més claro.

;Que Carlos es un cerdo?

No. Eso no. Que no merece la
pena.

[BNISVJ AMZI] 3P VLEINIVLDAP D] UI S300Q SV] ap 034vdal 17

2

(o))
—_



Emmanuelle Garnier

N
o))

LA AMIGA DE PENELOPE: A ti sf. Td estds dispuesta a espe-
rar. (Silencio).

LA MUJER QUE ESPERA: Tienes razén. Camarero. Un Anis
del Mono y un Licor 43.

LA AMIGA DE PENELOPE: ;Y eso? Te vas a destrozar el est6-
mago.

LA MUJER QUE ESPERA:  Que sea por las amigas.

LA AMIGA DE PENELOPE: No, eso no. Por mi culpa no.

LA MUJER QUE ESPERA: Entonces vdmonos.

LA AMIGA DE PENELOPE: No.

LA MUJER QUE ESPERA: Entonces bebamos.

LA AMIGA DE PENELOPE: No.

LAMUJER QUE ESPERA:  ;Entonces?

LA AMIGA DE PENELOPE: Siempre me convences.

LA MUJER QUE ESPERA:  Pago yo.*!

Se trata de un didlogo comiin, sacado de una situacién tri-
vial (beber para olvidar que su novio se fue y compartir su dolor
con una amiga con sentido comtn), que funciona aqui como un
“didlogo-objeto al que se superpondrd el sobre-didlogo orquesta-
do por [la] autor[a]”?. Por consiguiente, aparece claramente que
este didlogo participa de un montaje, y que el lector-espectador
estd invitado a combinar los diferentes modos elocutorios para
abarcar un “discurso total” del texto teatral y poder dar un sen-
tido global a la obra.

Paralelamente a los “didlogos otros”, se observa la presencia
de otros tipos de montaje (en el sentido que le da Anne Ubersfeld
a este término, oponiéndole el collage, poco practicado por Itziar
Pascual): los didlogos de segundo grado y, entre ellos, particular-
mente, los didlogos de monélogos. Como indica Ubersfeld:

La tendencia de la escritura dramética contemporédnea es com-
placerse en unos modos de intercambio no conformes. Existe
una extraordinaria predominancia del monélogo, y del falso
mondlogo con largas secuencias habladas entre los personajes
que no comunican, la sola yuxtaposicién de los monélogos pro-
duce el sentido [...] [a veces] los monélogos son el lugar de una
extraordinaria expansién de la escritura poética [...]. Es la ente-

2! Ttziar Pascual, Las voces de Penélope [ Les voix de Penélope, introduccién de
Carole Egger, traduccién de Rosine Gars, Toulouse, Presses Universitaires du Mi-
rail, 2004, pp. 62-64. (Nouvelles scénes)

2 Jean-Pierre Sarrazac, “Un nouveau partage des voix”, en Dialoguer..., op.
cit.,, p. 19.



ra comunicacién entre parlantes la que estd sometida a prueba;
de ahi la frecuencia de contrapuntos o de enunciados que no se
contestan, sino que permanecen yuxtapuestos. Crisis del inter-
cambio dialogado [...] muchas veces ya no se trata de montaje,
sino mds bien de exhibicién de la no-comunicacién.?

El didlogo de mondlogos es una forma muy utilizada por
Itziar Pascual, en particular en Jaula y en Pared. Esta dltima obra
se articula alrededor de un eje que es la pared medianera de
dos pisos, verdadera linea de particién de las voces, que encie-
rra cada palabra en un espacio completamente monolégico. Las
dos voces de mujeres no se contestan nunca en la ficcién, pero sf
constituyen para el lector-espectador un continuum que obliga
a oir dos voces que se cruzan como las réplicas de un mismo
didlogo. La tensién que se ejerce entonces entre los dos discur-
sos encuentra su resolucién en la dimensién hermenéutica que
le da el receptor extraficcional, a saber, una reflexién cruzada,
es decir, un movimiento de vuelta hacia el drama ya advenido,
el del maltrato de las mujeres. La combinacién de los dos mo-
nélogos no se corresponde con un modelo dialéctico (del bien y
del mal, por ejemplo), sino que retine, por el contrario, a las dos
mujeres alrededor de la dificultad para actuar en la realidad, nos
situemos ya sea del lado de la maltratada, ya sea del lado de la
persona testigo.

Bien es cierto que en los casos de didlogos de mondlogos,
las voces superan el circulo cerrado del dmbito ficcional para
implicar también la voz de la autora y la del receptor. La caja
negra (la del didlogo absoluto) se agrieta y deja penetrar aquel
movimiento situado en un segundo nivel comunicacional, “que
une el autor al piblico” (Ubersfeld, I, 229). Aqui, la autora Itziar
Pascual enuncia la no-comunicacidn, el aislamiento de las mu-
jeres cuando analizan su culpabilidad y su fracaso para romper
el yugo patriarcal socialmente invisible pero tan pesado y humi-
llante psiquicamente. Es precisamente el mismo mensaje que en-
trega la dramaturga en algunos pasajes de Las voces de Penélope,
con un montaje de la misma indole, combinado aqui con otras
modalidades discursivas (“didlogos otros”, como hemos visto,
y polilogos, como veremos mds adelante). Los mondlogos del
personaje de Penélope se articulan con los de las demds mujeres,

¥ Voir Anne Ubersfeld, Lire le théitre, Ill, Le dialogue de théitre, Paris, Belin,
1996, p. 42.

[UNISB Av1Z3] 3P VISINJVULDLY U] UD Sa000 SY] ap 034vdal |

2

(o))
W



Y Emmanuelle Garnier

y esta macroestructura de conjunto es puesta en préctica de ma-
nera muy sabia por la dramaturga, que opera aqui en tanto que
“magquinista a vista” (Jean-Pierre Sarrazac) actuando a cara des-
cubierta en medio de las mdscaras del drama. Por lo tanto el acto
dramdtico cobra un valor politico y el lector-espectador es inter-
pelado por una voz sacada de la realidad: la de una mujer artista
dedicada a una misién ética a través de su escritura. Y veremos
que esta tendencia épica podrd adquirir, en algunos textos, una
dimensién muy amplia.

Totalmente opuestos al didlogo de mondlogos, que busca el
mayor “desajuste” posible de las voces dramdticas a nivel ficcio-
nal sin que se rompa el efecto-didlogo para el lector-espectador,
se sitian algunas obras, algunos fragmentos en los que la posi-
cién de la dramaturga consiste en “estallar el sujeto hablante en
una pluralidad de voces separadas”*, o sea, lo que Jean-Pierre
Sarrazac llama el polilogo®.

A veces, tal coralidad interviene dentro de los mondlogos
mismos, incluso cuando éstos participan de un montaje en didlo-
go. Es el caso de Pared, cuando dentro de la voz del personaje de
Maria Amparo se introducen las de su marido, de su hijo o, como
en el fragmento siguiente, la de su madre:

MARIA AMPARO

Quien te lo iba a decir, tan urafia, tan fuerte.

Madre? ;Madre es usted? ;Qué anda aqui?

¢Qué anda usted hurgando en mi pensamiento?

Pues que voy a hacer, lo que todas las madres.
Intentar protegerte, hija, intentar protegerte.

Pero usted no puede venir, Madre, usted no.

Usted hace muchos afios que no estd...cerca.

Dilo directo, hija, no te andes con rodeos. Dilo.

Di que estoy mds tiesa que un gato de yeso, anda.

Ya hace un tiempo que le di el DNI a San Pedro.

.Y qué? ;No puedo arrimarme? ;No quieres ayuda?
Es que ti has sido muy terca para dejar que te ayuden.
T todo tenias que hacerlo, todo sola, tu te valias.

Asi que, a la primera vez que has pedido ayuda...

A la primera no, madre, hace mucho que estoy vendida.

% Jean-Pierre Sarrazac, L'avenir du drame. Ecritures dramatiques contemporaines,
Lausanne, L' Aire, 1981, p. 129.
» Jean-Pierre Sarrazac, L'avenir du drame, op. cit., p. 134.



La mise en abyme del didlogo dentro del mondélogo se desliza
a veces hacia el relato en tercera persona, como en este otro frag-
mento:

MARIA AMPARO

La chica se va, me o dijo como siempre, mirando a otro lado.
(Qué dices? ;Y eso? No sé, cosas, se va, no me ha dicho nada.
Me supongo yo, que soy muy mia, que le va bien y quiere mds.
Los chicos de ahora no se conforman, quieren mds y mejor.
Ademds, en esta casa todo son averias, ruidos, cafierfas, quejas.

|

Acuérdate de la bronca con las macetas que tenia puestas en el patio.
El administrador de la finca le envi6 una carta por correo certificado.
Tenia que quitar las macetas del patio, porque era de uso colectivo.
Acuérdate y é] me para en seco, ya va, no te acuerdes tanto, mujer.

Se va porque le da la gana, me dice, porque si, porque la gente se va.
No como tu hijo, que no hay modo que se marche de una puta vez.
Esto lo dice que no lo dice, que medio lo piensa y se le suelta la lengua.
Y se nos hace un silencio muy grande, siendo tan chico el pasillo.

Habitado por otras voces, el personaje es la viva imagen de
la alienacién femenina. Lo que importa aqui no es el personaje
individuo sino mds bien el propio tema de la alienacién que lo
atraviesa mediante un discurso plural. Pasado a ser un “porta-
voz”, el personaje accede al estatuto de narrador y encamina el
discurso teatral hacia la “novelizacién” caracteristica de las dra-
maturgias contempordneas. En palabras de Anne Ubersfeld, la
“voz de un él no es nunca mds que citacional, cuando se ‘hace ha-
blar’ a un personaje en un relato”?*, y su introduccién en el modo
de enunciacién yo-ti del teatro afiade una voz suplementaria a la
coralidad desarrollada en Pared.

La coralidad también puede resultar de la suma de las voces
de varios personajes. Es el caso en Las voces de Penélope, de Itziar
Pascual, una obra en la que —como lo anuncia su titulo- se pone
en préctica una voz plural, llevada por los tres personajes feme-
ninos: La mujer que espera, La amiga de Penélope y la misma Pe-
nélope. Esta voz es la de la Penélope mitica, que encarna la espera
de sumarido en la soledad y el silencio y que, en Itziar Pascual, se

% “El modo de enunciacién del didlogo de teatro es el yo-tii de la enunciacién
personal, siendo tinicamente citacional la voz de un él cuando “se hace hablar” a
un personaje en un relato”, Anne Ubersfeld, Les termes clés de I'analyse du théitre,
op. cit., p. 36.

[BNISY ] AD1Z]] 3P VISANIVUDIY V] UD $3I00 SV] 3P 014vdal [

2

(o))
(€]



5 Emmanuelle Garnier

transforma en la de todas las mujeres socialmente programadas
para la resistencia, la paciencia y el altruismo, en particular en su
relacion con el género masculino. Al escoger voces de mujeres de
distintas épocas (la Antigtiedad y el periodo coetdneo de la escri-
tura) y de varios medios socioculturales (La amiga de Penélope
se presenta en los Dramatis personae como una “Campechana, de
facil palabra, buen corazén y espiritu desenvuelto. La irreflexién
fundida en las mejores intenciones”?’), la dramaturga demuestra
la unicidad de la cuestién de la dependencia afectiva y social a la
cual estdn sometidas —y se someten— las mujeres.

Asi es como, tal como escribe Patrice Pavis acerca de los tex-
tos postbeckettianos, “[e]l texto es soportado por olas sucesivas,
el ritmo global es el de una orquesta de cdAmara”?*®. La disposicién
de estas voces genera el sentido, obliga al auditor o al espectador
a construir progresivamente la experiencia dramética, como en
este fragmento inicial:

Uno. Adi6s, Ulises.

(Sonido de olas que baten contra la costa. En escena un enorme telar

azul, el color de la espera. Penélope habla ante el telar, de espaldas a

los espectadores.)

PenELOPE. — La mariana se ha levantado en olor a nardos y fres-
sia. Con aire de resurreccion. He sabido entonces
que te marchabas. Lo sabia antes, pero no habia
querido reconocerlo. Hay algo de desamor en la
partida. [...] Vete antes de que me arrepienta. An-
tes de que pronuncie un “quédate”. Antes de que
quiera volver a mirarte y no te encuentre. Vete.

Dos. La despedida.

(Se escucha “Cémo fue”, de Benny Moré. En escena, La mujer que

espera, rodeada de un ejército de zapatos, botas, sandalias y zapatillas

desparejados. Va ordenando los pares y buscando la pareja de cada
uno.)

LA MUJER QUE EsPERA. — Habfa imaginado de mil formas esa pa-
labra perversa de dos silabas: A-DIOS. [...] Habia
supuesto mil quinientas trece formas de despedi-
da. (Pausa). La real fue la mil quinientos catorce.
Se fue. [...] Seria estupendo ser asi: ligero, volatil,

7 Itziar Pascual, Las voces de Penélope [ Les voix de Penélope, op. cit., p. 36.

2 Patrice Pavis, La mise en scéne contemporaine. Origines, tendances, perspectives,
Paris, Armand Colin, 2007, p. 52. La frase se aplica en particular a la obra ['étais
dans ma maison et j'attendais que la pluie vienne, de Jean-Luc Lagarce.



efimero. La sombra de lo que fuimos, el presagio
de lo que deseamos. Pero no. No lo somos. Esta-
mos entregados al frio de los tiempos. Que el pen-
samiento se empape en calma.
(Se escucha “Somos novios”, de Armando Manzanero. La mujer que
espera baila sola, colocando los brazos y la mirada en un compafiero
imaginario. A su alrededor todos los pares de zapatos, dispuestos como
si se tratara de una pista de baile.)

Tres. Todas somos iguales.

(En escena, La amiga de Penélope. Habla con la mejilla pegada al hom-

bro y la mano en la oreja. Camina dando vueltas alrededor del telar.)

LA AMIGA DE PENELOPE. — ;Qué tal? ;Y eso? ;Pero qué dices? ;Y te
ha dejado...? ;Y cudndo se ha ido? Qué fuerte. ;Y
qué te dijo? Ya. Lo de siempre. ;Y c6mo lo llevas?
Normal. ;Pero le consientes que se vaya asf, como
si tal cosa? A mi eso no me pasarfa nunca. A mi
no. Yo lo tengo muy claro. Por ahi no paso. ;Y por
qué no le dejas? ;Y por qué? Tt vales mucho més.
Dénde va a parar. Si no te llega ni a la suela del za-
pato. Encima. Faltaria més. Y a saber con quién es-
tard ahora. Fiate ti del diablo... o de la Virgen, que
no sé como es el... {Pero si nadie espera a nadie,
bonita! ;Que td si? Yo no me quiero meter donde
no me llaman, pero...”

En Las voces de Penélope, la dramaturga explora “de qué ma-
nera se puede repartir la palabra de forma diferente al origen
de los personajes”. La obra pasa a ser el “locutorio” (Jean-Pierre
Sarrazac) de aquellas mujeres reclusas dentro de los estrechos li-
mites de una libertad y una palabra socialmente acalladas; pasa a
ser el “contadorio teatral” [“racontoir théatral”] “dentro del cual
el personaje que hace un soliloquio no deja de desmultiplicarse,
de exceder los limites de su individualidad y de recobrar una
socialidad que le niega tozudamente la realidad”*’. La eleccién
del polilogo restituye por lo tanto a las mujeres, aquellas exclui-
das sociales, un lenguaje dramdtico con el que se liberan de su

# Itziar Pascual, Las voces de Penélope [ Les voix de Penélope, op. cit., pp. 38-42.

% Jean-Pierre Sarrazac, L'avenir du drame. Ecritures dramatiques contemporaines,
op. cit., p. 134. Las nociones de “locutorio” o “contadorio” proceden del famoso
texto de Pierre Riviere, un parricida popular a principios del siglo xix que escribid
sus memorias en la cdrcel, y del que dedicé Michel Foucault a la confesién de este
asesino titulado Moi, Pierre Riviere, ayant égorgé ma mere, ma sceur et mon frére... Un
cas de parricide au x1x® siécle.

[UNISBJ AVIZI] 9P VISANpUIvAP V] UD S2I0Q SU] ap 034vdal 17

2

(o))
g



Emmanuelle Garnier

N
(o)

destino trdgico de Penélopes por antonomasia. Después de este
reparto de las voces, intercambiando los datos primitivos —y con
ellos el papel mitico que le es asignado— el personaje de Penélope
acaba por experimentar “la inquietud por ser yo, no la espera de
otro”?'. Asi:

Confrontada a la necesidad de un éxodo fuera de las fronteras
de la tradicional relacién intersubjetiva, la dramaturgia con-
temporanea encuentra, con el polilogo, un punto de fuga y de
renovacion al cabo de la que el espacio objetivo y el espacio
subjetivo podran sellar una nueva alianza®.

Se franquea una etapa en la gradacién de las polifonias cuan-
do la voz de la autora, verdadero relevo hacia la esfera objetiva,
se exhibe de forma manifiesta en el enunciado dramético. En-
tramos aqui al territorio del “sujeto épico” del discurso teatral,
apuntado por Peter Szondi y definido por Jean-Pierre Sarrazac
bajo la forma del “dramaturgo-rapsoda”.

Esta figura aparece muy claramente en los textos monologa-
dos de Itziar Pascual. En ellos, el didlogo se aparta ya sea para
dejar lugar a un “tejido de voces yuxtapuestas, sincopadas, en-
tremezcladas, que proceden esencialmente mediante declina-
ciones, proseguimientos y variaciones”?*, o bien en beneficio de
“una voz atravesada por otras voces, a veces como dirigidas di-
rectamente por el autor al espectador, como independientemente
del filtro identitario del personaje”>*.

Hemos visto, al principio de este estudio, la manera con la
que, en el prélogo de Jaula, se imponia un “tejido de voces yux-
tapuestas”:

(Quién les ha dicho que alguna vez fueron escuchados? ;Qué
certeza han tenido de ser escuchados? ;Sélo porque habia al-
guien presente? ;S6lo porque alguien asintié mientras habla-
ban? ;S6lo porque se suponia que era un gesto de buena educa-
cién? ;S6lo porque guardaron silencio casi hasta que conclufan
su frase? ;S6lo porque eran actores y trabajaban en algtin teatro

3! Ttziar Pascual, Las voces de Penélope [ Les voix de Penélope, op. cit., p. 92.

% Jean-Pierre Sarrazac, L'avenir du drame. Ecritures dramatiques contemporaines,
op. cit., p. 135.

3 Julie Sermon, “Le dialogue aux énonciateurs incertains”, en, Jean-Pierre
Ryngaert (dir.), Nouveaux territoires du dialogue, op. cit., p. 33.

¥ Jean-Pierre Ryngaert y Julie Sermon, Le personnage thédtral contemporain :
décomposition, recomposition, Montreuil-sous-Bois, Théatrales, 2006, o e ]



de la ciudad? ;No les parece un gesto de ingenuidad insoporta-
ble? ;Por qué necesitamos seguir manteniendo las convencio-
nes? ;A quién alimentan estas viejas mentiras?*

La interpelacién estd orientada claramente hacia el publico
en tanto que cuarta voz del discurso teatral. Tal apertura esce-
nario-sala traduce un discurso fuertemente mediatizado por la
que Jean-Pierre Sarrazac llama la “dramaturga-ventrilocua”. Asi,
esta voz que recorre el prélogo, “que constituye [a la] autor|[a]
en ‘sujeto épico’ es contigua al teatro y a la realidad; recorre los
caminos mixtos del arte y de la vida”.

En una palabra, esta voz es politica.

En el teatro politico de Itziar Pascual, el mondlogo no es
nunca un discurso que se enrosca en si mismo; muchas veces es
una apostrofe, una queja indignada que denuncia, pide cuentas,
acusa. Son textos proyectivos que cuestionan el presente y el por-
venir, como si trataran de escapar del encierro que les impone la
palabra teatral monologada. Tal es el caso en Saudade’” y en Por
qués,

Historia de una azafata es un mondlogo metateatral en el que
Itziar Pascual, jugando con los niveles de la enunciacién, mez-
cla con habilidad la voz del autor y la voz del personaje®. En el
contexto de un seminario sobre el estilismo, el personaje de la
Azafata encargada de entregar el micréfono a los asistentes du-
rante todo el encuentro, toma literalmente la palabra:

Azarata.—No, perdonen. Ahora voy a hablar yo. He pedido el
turno de palabra. (Silencio). ;Les sorprende? ;Por qué me mi-
ran asi? Llevo tres dias entre ustedes, de pie, colocada en un
lateral de la sala, entregando el micr6fono a los participantes.

% Itziar Pascual, Jaula, op. cit., p. 112.

3% Jean-Pierre Sarrazac, L'avenir du drame. Ecritures dramatiques contemporaines,
op. cit., p. 47.

37 Ttziar Pascual, Saudade, en La cultura con Galicia (Actos solidarios), Ma-
drid, Asociacién de Autores de Teatro, 2003. La edicién es disponible en linea,
URL: http:/ /incomunidade.home.sapo. pt/ Teatro/ ItziarPascualSaudade.htm,
consultado el 19 de octubre de 2008. Cito en esta edicién no paginada.

3 Por qué es un monologo que fue lefdo con ocasién del primer ciclo de las
Marias Guerreras en la Casa de América de Madrid, en 2003. Estd publicado en
Itziar Pascual, Esperanza de la Encarnacién y Marguerita Reiz (éd.), I ciclo de las
Marias Guerreras en Casa de América, Madrid, Teatro del Astillero, 2, 2004, pp. 149-
153. Cito en esta edicién.

¥ Ver Anne Ubersfeld, Lire le thédtre, 111, op. cit., capitulo 1v: “Le sujet de la
parole”, pp. 53-67.

[UNISB] AVIZI] 3P VISINIVUIDAY D] UD 2000 SV] 3P 014vdal 1]

2

o)}
\O



Emmanuelle Garnier

N
~

.Y no puedo hablar? Si, he estado en todas las sesiones, les he
escuchado a todos, tengo cosas que decirles. Tenemos cosas que
decirles. La traductora simultédnea, la recepcionista, la jefa de
prensa, la secretaria que da las acreditaciones, la camarera que
sirve el agua y yo. La telefonista de la agencia de viajes no, que
tiene un contrato temporal y no quiere lios. Nosotras queremos
hablar. ;O esta prohibido? (Pausa).

Una vez més, es la voz de las personas de la sombra las que se
expresa en un mondlogo, la de las mujeres en una sociedad pen-
sada y organizada por los hombres. Tal es el objeto del discurso
de la Azafata:

Azarata—][...] No entendemos que en un Congreso Interna-
cional de Estilistas... Un Congreso tan prestigioso como éste...
Tan importante, tan... Tan serio... ;Maria, lo estds traduciendo?
A ver si lo entienden... No entendemos que no haya mujeres.
Mujeres hay, estamos todas nosotras. Para traducir, para pasar
llamadas, para difundir el Congreso en la prensa, para pasar
el micro, para poner el agua... ;Pero para hablar? ;Por qué no
hay mujeres?

(Quiénes son los destinatarios de esta pregunta? La mise en
abyme del publico (el espectador de la sala se reconoce en la asis-
tencia del coloquio asi interpelada) obliga a considerar este cues-
tionamiento del personaje como un mensaje-monélogo para el
espectador (también para el lector, pero de manera mds indirec-
ta). De tal forma que se establece una relacién de fuerza miltiple
entre los personajes mujeres y los personajes hombres en escena,
entre el escenario y la sala, entre lo ficcional y lo real, entre el
teatro y la sociedad, etc.

En algunos monologos, la ausencia de uno de los destinatarios
de la doble enunciacién (cuando no existe ningtn interlocutor fic-
cional identificable) polariza la tensién dramética sobre las “con-
diciones de enunciacién escénica”, mds que sobre las “condiciones
de enunciacién imaginarias” (terminologia empleada por Anne
Ubersfeld relativa a la pragmaética del discurso dramaético)“. Es el

“ Ver Anne Ubersfeld, Lire le théitre, I, op. cit., p. 229.



caso en S6lo tres palabras*, un texto breve de Itziar Pascual en el que
un personaje llamado Mujer habla de su situacién actual de mujer
senegalesa aquejada de sida, “un cebt que unas veces pace calmo
y otras, me ataca”. Su discurso no tiene interlocutores en el escena-
rio, se dirige claramente al ptblico que estd frente a la actriz que
pronuncia el texto. Otra vez la dramaturga juega a enturbiar las
capas textuales asi como los niveles de enunciacién y de recepcién:
la actriz tiene que ser blanca y occidental, y formar un contraste con
la identidad negra y africana afirmada por el texto que enuncia:

Mujer. - [...]
Yo no soy la persona que parezco ser.
(Niega y sonrie) Yo no soy de aqui.
Soy de Mbour, si, Mbour es mi ciudad.
Estd en la regién de Thies, ;le suena?
¢No ha oido hablar de los Guardianes de Thies?
En La Pequefia Costa, de luz y arena blanca.
¢No sabe dénde estd La Pequena Costa?
Pues existe, yo vengo de alli, est4...
Alli donde crecen los mangos y los baobabs.
Alli donde las redes siguen trayendo pesca.
Alli donde quedan mds nifios que ancianos.
¢A que parezco blanca? Pues no lo soy.
Tengo la piel oscura como la de las cabras.
Soy de la etnia wolof, la mds hermosa,
La que procede de los Mandinga, ;le suena?
Parece que hablo su idioma, incluso con su acento.
Pero le hablo en lengua wolof, la de los mios.
El wolof se dice, se habla, pero no se escribe.
Sirve para contar historias y para imaginarlas.
Parece que soy letrada, uso palabras de ricos.
Pero mis palabras hablan de la noche y del fuego.
Parece que compro la comida en el supermercado.
Parece que tengo tarjetas de crédito y débito.
Pero compro el pescado ahumado en Mbour.
Y el olor de los peces muertos se funde con la basura.

1 El mondlogo Sélo tres palabras fue escrito en el marco de una colaboracién
entre Itziar Pascual y la compafifa Dante en torno a un proyecto sobre el Sida.
El texto es disponible en la revista en linea Diagonal Web, 14 (29 SEPTIEMBRE - 12
ocTuBre 2005), URL: http://demos.dabne. net/diagonal/spip.php?article1067,
consultado el 18 de octubre de 2008 y URL: http:/ / www.diagonalperiodico.net/
antigua/pdfs14/30diagonall4-web.pdf, consultados el 19 de octubre de 2008.
Cito en esta edicién no paginada.

[BnISuJ AviZ3] ap VISINIVUIDAD V] UI 2000 SV] AP 014vdai |

N
[y

2



El juego de superposiciones de la mujer actriz y de la mujer
personaje (la blanca y la negra, la pudiente y la desdichada)
y la interpelacién directa del lector-espectador occidental (“de
aqui”), al que se le trata de usted, parecen invitar primero a
recibir el discurso monolégico como una forma indirecta de
anamnesis en que el personaje de Mujer hablaria, con una nos-
talgia mezclada de orgullo, de los recuerdos de su lejana Africa
natal. Pero el partido tomado por la dramaturga es tal que hace
volver constantemente al lector-espectador al presente, el de la
condicién actual de las mujeres africanas enfermas y abando-
nadas.

Mujgr. - [...]
En el muro del dispensario de salud de Mbour est4
escrito en francés.
“El remedio al SIDA es la castidad sexual”. Claro que
yo no sé leer.
No leo en francés, ni puedo pagarme el dispensario
médico de Mbour.
Yo sélo sé que guardo un cebti que me embiste en la
noche.
Me clava sus cuernos y me arrastra entre los caminos
vacios.
Yo parezco una mujer de su raza, de su lengua, de su
ciudad.
Una mujer sana, joven, guapa, prometedora, con fu-
turo. ;Verdad?
Qué ficil serfa amarrar el cebti que me embiste en la
noche.
Qué f4cil atarlo, dejarlo atado y sereno mientras ter-
mina el dia.
Pero debe de ser muy dificil, imposible, una cuestién
inalcanzable.
Si en mi ciudad, mi regién, mi pais, mi continente,
morimos tantas.
Si nos dejan pudrir como los pescados al sol de La
Pequefia Costa
Y en las mezquitas y las iglesias nos ofrecen rezos a
los dioses.
Pero los rezos, sefior, no calman al cebti que llevo den-
tro.
Y yo sé que pronto le sabrdn a poco mis carnes y mi
piel oscura.
Asi que he decidido hacerme blanca, europea, legal,
bilingtie y rica.
Para no tener que rezar a los dioses ausentes.

Y Emmanuelle Garnier

2



Para no esperar a que lleguen las medicinas que no
llegan.

Para no creer que lo mds importante es la Champions
League.

Y para poderle decir que voy a curarme.

Sin tener que usar el wolof, que es lengua de cuentos,
pero no de Historias.

(Niega y sonrfe) Voy a curarme, sefior. Voy a curarme.
(Lo ve? S6lo son tres palabras.

La reivindicacién del wolof —idioma de la inventiva y de la
oralidad- frente al francés —idioma del poder y de la Historia—
parece formar una simetria, en este texto, con la lucha del mo-
nélogo frente al didlogo, aquella forma demasiado orgdnica para
el gusto actual, y que le prefiere la hibridacién, bajo todas sus
formas*.

Con una economia de palabras notable (“Sélo tres palabras”
para decirlo asf) y un dispositivo muy sobrio, Itziar Pascual esta-
blece un texto pufietazo, en el que la voz monolégica de los pa-
rias de las zonas mds pobres del mundo traspasa la cuarta pared
y propulsa el teatro en el escenario politico y ciudadano. Hasta
tal punto que la lectura dramatizada, con motivo de la segunda
Maratén de Monologos organizada por la Asociacion de Autores
de Teatro, en 2003, fue realizada no por una actriz, sino por Trini-
dad Jiménez, la candidata socialista en las elecciones municipales
de Madrid en aquel entonces. En la revista Realidad literal, Javier
Aguirre Ortiz subraya el compromiso solidario de la dramaturga
en este monologo:

Este breve e intenso mondélogo de Itziar Pascual nos hace ver
lo invisible, lo que parece no existir porque no aparece en la
pantalla televisiva, esa falsa ventana. El texto estd dedicado a
las mujeres africanas, y no es una dedicatoria externa al texto:
es un texto solidario, la solidaridad lo pone en pie y le hace
levantar la voz, ser la voz de las sin voz*.

2 Acerca de la hibridacién de las lenguas, el francés Jean-Pierre Sarrazac es-
cribe: “Al reinado de la autarquia lingiiistica y del estilo elevado sigue el de la
hibridacién de la lengua. Revancha de la periferia sobre el centro, son ahora las
lenguas extranjeras, o las renegadas de las minorias nacionales que, rodeando
nuestra lengua hexagonal hasta en sus extracciones literarias mds elevadas, la
designan como lengua muerta”, L'avenir du drame. Ecritures dramatiques contem-
poraines, op. cit., p. 136.

 Javier Aguirre Ortiz, “Africa revelada. Itziar Pascual y Carmen Peralto,
dos visiones de lo invisible”, articulo en linea, URL: http:/ / www.realidadliteral.
net/8paginalll-11.htm, consultado el 19 de octubre de 2008.

[PNISY Av1Z]] 3P VISINIVUUDAD V] UD S300Q SP] 3P 014vdad 17

2

~J
w



Y Emmanuelle Garnier

Ser la voz de los sin voz es también el propésito de otro mo-
nélogo de Itziar Pascual titulado Por qué, en el que el personaje
de Mujer hace una serie de preguntas no a un interlocutor fic-
cional, sino, otra vez, a un interlocutor indiferenciado al que se
dirige, de frente al publico, tratdndole de usted:

Mujer. — Tengo un puiiado de preguntas.
Un pufiado grande.
Tal vez puedan ayudarme.
No consigo verles, siquiera.
Pero confio en que puedan ayudarme.
No sé quiénes son.
Pero ojald tenga algo que darme.
Una palabra. Un pufiado de palabras.
Tal vez una respuesta. (Pausa.)*

El pufiado de preguntas fluye en direccién del lector-especta-
dor. Conciernen primero unas situaciones del microcosmos fami-
liar en el que cada uno puede reconocerse (“;Por qué los boligra-
fos de la mesilla estdn secos cuando voy a usarlos?”#) y dan un
repaso a los elementos mintsculos de lo cotidiano: las goteras,
el tren del metro, las patatas, la publicidad en los buzones...; la
tonalidad es alegre, ligera, graciosa. Sin embargo, algunos ele-
mentos aparecen progresivamente, que se interponen y rompen
la escala de referencia:

MuUjER. - [...]
Por qué se puede matar a una mujer y decir que al tipo
se le fue la mano?
¢Por qué se puede matar a una mujer y decir que fue
una locura de amor?
¢Por qué se puede matar a una mujer y en Espafia con
tanta frecuencia?
¢Por qué se puede matar a una mujer? *

Al proceder a través de preguntas y repeticiones, la dramatur-
ga indica de forma muy marcada que el discurso de su personaje
estd buscando a su destinatario. Al utilizar el mondlogo, lleva a
la préctica un modo de enunciacién que corresponde al de las

# Itziar Pascual, Por qué, op. cit., pp. 149-150.
% Itziar Pascual, Por qué, op. cit., p. 151.
% Jtziar Pascual, Por qué, op. cit., p. 152.



personas excluidas de la interlocucién, en este caso, las mujeres.
La tensién dramdtica se construye en este deseo de interpelacién,
de intercambio, de reflexién compartida y, finalmente, de accién.
El mundo dramético de Itziar Pascual -y ain mds en sus mono-
logos*'— corresponde a lo que el sociélogo Jean Duvignaud veia
en el teatro moderno de Lorca:

Los personajes no nacieron a raiz de temas sacados de la le-
yenda o a la epopeya, no pertenecen ni a las castas heroicas ni
al mundo de los dioses. Se sitiian a medio camino entre la rea-
lidad trivial y la estampa popular, formados por una ensofia-
cién medio susurrada del monélogo interior, intermedio entre
el sentimiento de la existencia, la imaginacién y la elaboracién
intelectual®.

En conclusién, lo que se evidencia a la lectura del corpus de
Itziar Pascual —como en el de las dramaturgas contemporaneas
esparfiolas en general— es la gran heterogeneidad de las formas
de la enunciacién. Tras los pasos de las escrituras dramadticas
profundamente innovadoras del siglo xx, las dramaturgias con-
temporaneas ofrecen una gran diversidad de estéticas que entur-
bian las nociones de didlogo y mondlogo que servian de base al
teatro anterior, y los sittiia en lo que el Jean Duvignaud llamaba
—refiriéndose otra vez al teatro de Lorca— “aquella regién in-
termedia, aquella zona gris en las que se ubica ahora el lenguaje
teatral”*’. Asi, a este “astro muerte” que es de ahora en adelante
el didlogo tradicional, se sustituiria un discurso en el que “sélo
serian asequibles los satélites: soliloquio, monélogo, aparte y de-
mds compulsiones solitarias del lenguaje”?.

Itziar Pascual no desmiente esta evolucién de la enunciacién
dramadtica, radicaliza, por el contrario, esta tendencia y explora
sus numerosas ramificaciones en beneficio de un discurso tanto
poético como politico.

7 Los que comentamos aqui, pero también: Voz de un barco abandonado (2000);
Electra (2001); San para mi (2001); Ni una palabra mds (2008).

* Jean Duvignaud, Sociologie du thédtre, Paris, Presses Universitaires de Fran-
ce, 1999 [1° ed. 1965], p. 554.

¥ Jean Duvignaud, Sociologie du théitre, op. cit., p. 554.

% Jean-Pierre Sarrazac, L'avenir du drame. Ecritures dramatiques contemporaines,
op. cit., p. 112.

[VNISYJ ADIZI] 3P VISANIVULDAY U] U S2000 SY] P 01avdal 17

2

Sl






	El reparto de las voces en la dramaturgia de Itziar Pascual

