Zeitschrift: Boletin hispanico helvético : historia, teoria(s), practicas culturales
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: - (2010)

Heft: 15-16

Artikel: Ampliando el canon de San Juan de la Cruz a Teresa de Cartagena
Autor: Carrasco, Sandra

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047307

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ampliando el canon de San Juan de la Cruz a Teresa
de Cartagena

Sandra Carrasco Universitit Basel

INTRODUCCION

En las péginas que siguen proponemos una lectura de la mis-
tica como secularizacién de la idea de lo canénico basada en una
sacralizacién del texto poético. Nos acercaremos a esta hipétesis
con un andlisis de los dos tratados de la escritora mistica, Te-
resa de Cartagena —Arboleda de los enfermos y Admiragion operum
dey'— para preguntarnos por su tratamiento de la idea del canon
—estético y teolégico—.

El andlisis ird precedido de algunas reflexiones generales
acerca del discurso sobre el canon y sobre la relacién entre el ca-
non literario y la mistica.

1. HACIA UNA DEFINICION DEL CANON
La preocupacién por la belleza es una constante en la historia

de la literatura universal. Sin embargo, es en The Western Canon
(1993) de Harold Bloom cuando en el discurso sobre el canon

© Boletin Hispdnico Helvético, volumen 15-16 (primavera-otoiio 2010)

! Citaremos estas obras segtin la edicién de Lewis Hutton de 1967, la tnica
que transcribe el manuscrito H-III-24 de la Real Biblioteca del Monasterio de San
Lorenzo de El Escorial. Basdndose en esta edicién, Cortés Timoner (2004) trans-
cribe y traduce parcialmente ambos tratados tomando en consideracién, ademads,
una edicién de 1990 que “corrige los errores de Lewis Hutton, y analiza detenida-
mente las caracteristicas lingtiisticas de los tratados” (Cortés Timoner 2004: 19).

vuadv1an)) ap VS v ZN4D) U] ap Uvnf Uvs ap Uouvd 12 opuvduly

2

]
\O



N Sandra Carrasco

0

literario la belleza transparenta su ambivalencia entre lo exotéri-
co, esto es la apertura de la obra literaria a un nimero amplio de
receptores® y lo esotérico, esto es su orientacién hacia un ptblico
de iniciados en una determinada poética, doctrina o ideologia’.
En esta ambivalencia discursiva, la canonicidad resulta de un
modo de escritura (“canonical writing”) que manifiesta su origi-
nalidad construyéndose como extraiamiento (“strangeness”) de
una idea de belleza.

With most of these twenty-six writers, I have tried to confront
greatness directly: to ask what makes the author and the works
canonical. The answer, more often than not, has turned out to
be strangeness, a mode of originality that either cannot be assi-
milated, or that so assimilates us that we cease to see it as stran-
ge. Walter Peter defined Romanticism as adding strangeness to
beauty, but I think he characterized all canonical writing rather
than the Romantics as such (Bloom 1994: 3).

El extrafiamiento del que habla Bloom fundamenta, pues, no
sOlo la canonizacion de una obra bella, sino la de la idea de lo
bello propiamente dicha. En la lectura de Bloom se puede ver,
asi, una continuacién tanto de la hermenéutica formalista, con
su idea de una literariedad inmanente y, por ende, construible
en la escritura, como del trasfondo ilustrado que subyace a su
idea de belleza. Los discursos exotérico y esotérico sobre la belle-
za se reunen, aqui, en “una peculiar proliferacién de antologias,
colecciones, florilegios y obras similares, que desde el dltimo
tercio del XVIII nacen como complemento de los tradicionales

2 “Exotérico (griego: exoterikos = exterior) en oposicién a esotérico se llaman
escritos comunmente inteligibles, dirigidos a un publico profano (lego)” (“exo-
terisch (griech. exoterikos = dusserlich) im Gegensatz zu esoterisch heissen all-
gemein verstidndliche, fiir ein breiteres Publikum von Aussenstehenden (Laien)
bestimmte Schriften”) Wilpert 2001, s.v. exoterisch, trad. del alemdn S.C.). Cf. tam-
bién MLL, s.v. exoterisch, DRAE, s.v. exotérico.

3 “Esotérico (griego: esoterikos = interior, para los iniciados) en oposicién a
exotérico se denomina un estilo, una doctrina o un escrito que por evitar estricta-
mente el lenguaje cotidiano y a través de formas artificiales de estilizacién (cifras,
c6digos) permanece oscura para el receptor profano y le es accesible tinicamente
al iniciado” (“esoterisch (griech. esoterikos = innerlich, fiir die Eingeweihten) im
Gegensatz zu exoterisch heisst ein Stil, eine Lehre oder eine Schrift, die durch
strengste Vermeidung der Alltagssprache und kiinstliche Formen der Stilisierung
(Chiffren, Codes) dem Laien dunkel bleibt und nur dem wiirdigen Eingeweihten
zuganglich ist;” (Wilpert 2001, s.v. esoterisch).



manuales de retérica y poética con una clara finalidad canéni-
ca” (Aradra 2000: 161 ss.). Ejemplar para la situacién de lo bello
entre los discursos exotérico y esotérico es, quizas, el propésito
de “explicar lo que nadie ha explicado” de Benito Jer6nimo Fei-
joo, que en su Tratado critico universal se decanta por el no sé qué
para conceptualizar el “natural enigma” (Tratado critico universal,
tomo sexto, discurso 12, §III, 8) que vendria a ser la belleza. Tanto
el propésito de Feijoo como su método analitico* que habria de
localizar la belleza en el objeto en sf° sacan a relucir una tensién
entre la transparencia discursiva y la inefabilidad del objeto des-
crito, cuya experiencia estética® resulta de su grado de indivi-
dualidad.

De suerte, que toda la distincién que hay en orden a esto entre
los objetos agradables, en que no se halla no sé qué, y aquellos
en que se halla, consiste en que aquellos agradan por su espe-
cie, o ser especifico, éstos por su ser individual (Tratado critico
universal, Tomo sexto, discurso duodécimo, §VI, 18.)

La individualidad, resultado de proporcién inmanente a la
obra artistica y efecto de belleza se eleva tanto en Feijoo como en
Bloom a rasgo caracteristico de lo culturalmente representativo,
o0 si se quiere, candénico. Asimismo, tanto el extrafiamiento del
que habla Bloom como el natural enigma, que nombra Feijoo le
confieren al discurso sobre lo canénico una dimensién esotéri-
ca, que contrasta con la vertiente diddctico-institucionalizadora
—exotérica— presente en ambos pensadores.

* Feijoo propone un método bien claro para delimitar el concepto de lo bello,
un método analitico, que consiste en discernir las partes integrantes del objeto
bello y localizar la sensacién de belleza en una de ellas. Feijoo pone la voz como
ejemplo: la voz puede ser depositaria de la belleza de un discurso, si sus compo-
nentes (el descanso, la entonacién y la musicalidad de los sonidos) se emplean
en justa proporcién: “[...] de suerte, que sabido qué es lo que agrada en el objeto
en el por qué no hay que saber, sino que aquello estd en la proporcién debida,
congruente a la facultad perceptiva, o al temple de su 6rgano” (Tratado critico
universal, Tomo sexto, discurso duodécimo, §lII, 17).

> Acentuando el papel de la proporcionalidad, Feijoo localiza la belleza en el
objeto en si, si bien se advierte la importancia del receptor en su percepcién. La
estetizacién del objeto es, en este sentido, menos radical que el concepto filosé-
fico del Ding an sich (‘objeto en si’) fundamentado en los Prolegomena (1783) de
Immanuel Kant.

¢ Entendemos el vocablo estético en su sentido etimolégico de aisthesis: ‘expe-
riencia sensorial’.

pUap3AvY) Ip V5243 ¥ ZnAD) v 3p uvnf uvs ap uouvd 2 opuvydury

2

p—
—



N Sandra Carrasco

Los métodos de Feijoo y de Bloom consisten, pues, en elevar
la individualidad a caracteristica inherente a lo canénico y de
esta manera en sacralizarlo. Y es que ocuparse del canon es ocu-
parse también de lo sacro en su modalidad literaria. Viniendo
del dmbito teoldgico, el término canon implica la ejemplaridad
moral y estética, es decir el ajustamiento de la obra literaria a
ciertos procedimientos culturalmente aceptados (cf. Wilpert
2001, s.v. Kanon; Lépez Bueno 2005)’. La constitucién del canon,
en este sentido, se puede entender como sacralizacién de una
determinada poética, partiendo de Feijoo, de la poética de la
proporcion. Es significativo que precisamente en el s. XVIII se
fije el canon medieval con obras como el Poema de Mio Cid y el
Libro de Alexandre (cf. Pérez Priego 1996), que gozan de héroes
con mesura, indicadora del justo equilibrio emocional y de ahi
de una determinada idea de proporcionalidad. Mds alld de esto,
cabria también reflexionar sobre las afinidades entre la idea del
canon literario como grupo de obras representativas para una
cultura y el canon musical que en el siglo XVII designa reglas
de composicién herméticas y posteriormente evoluciona hacia
la imitacién polifénica de la voz dominante, de la cual resulta la
obra musical (cf. MGG, s.v. Kanon)®. Entendida como composi-
cién polifénica, la cercania entre el concepto literari del canon y
la acepcién musical del término se puede encontrar en el com-
ponente aritmético que reside en este tltimo desde la Antigiie-
dad y que, asi, permite suponer afinidades etimolégico-seman-
ticas entre lo candnico y la proporcionalidad matemaéticamente

” Tlustrativa es, en este sentido, la observacién critica de Harold Bloom con
respecto a la competicién institucional en la canonizacién de determinadas obras:
“The Canon, a word religious in its origins, has become a choice among texts
struggling with one another for survival, whether you interpret the choice as
being made by dominat social ropus, institutions of education, traditions of criti-
cism, or, as I do, by late-coming authors who feel themselves chosen by particular
ancestral figures” (Bloom 1994: 20).

8 Véase, ademds, la especificacién musicolégica: “En la terminologia musi-
cal actual canon designa [...] la imitacién consecuente y estricta de una voz do-
minante (Guida, Dux) en las subsiguientes (Conseguente, Comes)” [“Im heutigen
musikalischen Sprachgebrauch bezeichnet Kanon [...] die durchgangige strikte
Nachahmung einer fithrenden Stimme (Guida, Dux) in der (bzw. den) nachfol-
genden (Conseguende, Comes)] (MGG, s.v. Kanon. trad. espaiiola S.C., cursivas en
el original).



calculada®. La proporcién, por otro lado, forma parte del ideal
estético de la Edad Media y aun de la Antigiiedad, desde Pitdgo-
ras y su explicacién geométrica del orden mundial hasta la idea
medieval del hombre como microcosmo, que refleja el macro-
cosmo divino. En estos discursos y también en el discurso sobre
el no sé qué de Feijoo, la obra en si se ve como reflejo de la in-
dividualidad de sus autores, de una genialidad proporcionada
—por decirlo en términos ilustrados. Esta interdependencia entre
canonicidad estética y originalidad creadora se observa de ma-
nera especial en el discurso académico sobre los textos misticos.
Asi, una reciente investigacién postula ya en su titulo: Teresa
de Cartagena: primera escritora mistica en lengua castellana y
sugiere con ello una ampliacién del canon literario basada en los
rasgos vivenciales, individuales de esta autora, que se refleja-
rian en su obra y justifican asi su inclusién en el grupo de obras
representativas para la cultura espariola.

2. MISTICA Y CANON

La produccién bibliogréfica sobre San Juan de la Cruz en el
siglo XX es inmensa. Resulta dificil separar las investigaciones
filolégicas de las filoséficas y religiosas; la mistica es objeto de
estudios interdisciplinares.

Esta inflacién de estudios criticos es propio del siglo XX, ya
que “hace sélo ciento cincuenta afios la obra literaria de San Juan
de la Cruz apenas si era tenida en cuenta por la critica y por los
historiadores de la literatura” (Mialdea Baena 2004: 13).

Estudios sobre el desarrollo histérico de la mistica sugieren
que la atencién creciente hacia la obra del santo se debe a un
cambio de paradigmas con respecto a lo que se considera un

? “Como término musical canon designa en la Antigiiedad el monocordio
[...]: El instrumento para la investigacién y demonstracién de los intervalos fun-
ciona en el limite entre matemadticas y mtsica como instrumento de medicién y
a la vez como norma, esto altimo sobre todo en manos de los pensadores pitago-
ricos que les atribuyeron vigencia méxima a las relaciones numéricas extraidas
del canon” [“Als musikalischer Terminus bezeichnet Kanon in der Antike das
Monochord [...]: Das Instrument zur Untersuchung und Demonstration der In-
tervallteilungen fungiert im Grenzbereich von Mathematik und Musik zugleich
als Messgerit und als Massstab, letzteres zumal in den Hianden der Pythagoréer,
die den am Kanon ermittelten Zahlenverhéltnissen den obersten Rang zuerkan-
nten; [...]”] (MGG, s.v. Kanon, trad. espafiola S.C.).

pUaISYIAVY) 3P VS243] v ZNAD) V] ap uvnf uvg ap uouwd 12 opunijdury

2

—
W



Sandra Carrasco

N
—

texto literario. La literatura mistica se presta para estudiar las
influencias del canon en la literatura, en tanto que incorpora sus
principios a la vez que los subvierte. Esto debilitaria en cierta
medida la hipétesis de una poesia religiosa durea caracteriza-
da por un presunto “inmovilismo formal” (Ntfiez Rivera 2005:
333), siempre y cuando no se cuestione la lectura de la poesia
mistica como poesia religiosa. Aun asi, cabe mencionar que el
Index librorum prohibitorum publicado por primera vez en 1559
apuesta por el conservadurismo explicitando en su edicién de
1638 la prohibicién de “Libros escritos en lengua Vulgar, que tra-
tan de proposito de Disputas, i controversias en cosas, i materias
de la Religion, entre Catolicos, i Hereges de nuestro tiempo”, es
decir de releer las tradiciones discursivas constitutivas para el
Catolicismo!’. Entre los autores prohibidos figuran Santa Teresa
de Avila y San Juan de la Cruz, nutriendo, asi, el antagonismo
que desde siglos se le vino atribuyendo a la teologia mistica frente
a la doctrina eclesiéstica.

Con la inclusién de estos autores misticos, que entretanto for-
man parte del canon literario hjspénjco, en el Index, se cuestiona
implicitamente su pertenencia al catdlogo de autores religiosos,
una categorizacién que ha alcanzado una vigencia renovada en
los estudios misticos de la segunda mitad del s. XX. Asi, Siegfried
Ringler (1985: 192) distingue una metodologia historicista de un
acercamiento a los textos desde sus estructuras literarias.

Decisivo serd, prepararnos a desistir del concepto estrecho de
realidad determinado por el historicismo y las ciencias natura-
les del s. XIX. ‘Real’ no es s6lo el sustrato histérico que subyace
a la representacién literaria; real es a menudo en mucho mayor
medida la representacién literaria en si misma y esto también
en sus partes ficticias: en tanto que es un producto de fuerzas
que han sido productivas histéricamente [...]"

1 Index Librorum prohibitorum, en: http://fondosdigitales.us.es/fondos/
libros/462/25/ nouus-index-librorum-prohibitorum-et-expurgatorum/leer/.

1 “Entscheidend wird sein, dass wir bereit sind, den engen, vom Historismus
und der Naturwissenschaft des 19. Jahrhunderts bestimmten Wirklichkeitsbegriff
aufzugeben. ‘Wirklich’ ist nicht nur das historische Substrat, das der literarischen
Darstellung zugrunde liegt; wirklich ist oft in einem weit hoheren Mass die lite-
rarische Darstellung selbst, und zwar auch in ihren fiktiven Teilen: insofern sie
ein Produkt geschichtlich wirksamer Krifte ist, [...]".



Entendida de esta manera, la lectura literaria se distingue de
un andlisis estilistico de los textos tal y como los han realizado
Dédmaso Alonso (1966) y Luce Lépez-Baralt (1978) para la poe-
sia de San Juan de la Cruz y Helmut Hatzfeld (1951) también
para Santa Teresa. En sus origenes, la mistica no se presenta tanto
como cuestién estilistica para designar un significado. Los escri-
tos neoplaténicos del Pseudo Dionisio Aeropagita de alrededor
del afio 500 fundamentan tanto la teologia mistica como la teolo-
gla negativa, que define a Dios inductivamente, a partir de lo que
no es. Esta teologia que tendrd un segundo auge con la mistica
especulativa del Maestro Eckhart en los umbrales del s. XIV, se
ejercita, asi, en un lenguaje a lo divino que trasciende preocupa-
ciones retOrico-estilisticas; mds bien, se plantea una articulacién
del significado en un nuevo significante. Tanto la mistica medie-
val como por ejemplo la mystique sauvage de Georges Bataille y
Paul Valéry surgen, asi, como re-formulaciones de los mismos
cdnones expresivos, de los que surgen. Tematizar la mistica en
relacién con el canon literario implica, de este modo, preguntarse
no sélo por la recepcién del discurso mistico, sino también ver
cOmo se incorporan elementos constituyentes de la idea de lo
candnico en los mismos textos.

La canonizacién de una obra literaria se puede entender como
ajustamiento hermenéutico a paradigmas ideolégico-culturales
que atafie primordialmente aquellos textos, cuya lectura se pres-
ta a ambigiiedades interpretativas. De esta manera, la canoni-
zacién se presenta como “acto de conversién” (Margreiter 1997:
55, trad. S.C.) de un texto a una lectura dogmatizada, que, en
definitiva, supone un acto de violencia hacia el texto tal y como
lo percibié Martin Heidegger (1991: trad. S.C.).

Para extraerle, de hecho, a lo que las palabras digan, aquello
que quieren decir, cada interpretacién ha de hacer necesaria-
mente uso de la violencia'?

Un tal acto de violencia afectarfa, en especial medida, a aque-
llas obras consideradas como textos madre, o sea fundacionales

12 “Um freilich dem, was die Worte sagen, dasjenige abzubringen, was sie
sagen wollen, muss jede Interpretation notwendig Gewalt brauchen”.

PUISYIAY]) I VS2AI] U ZN4D) U] ap UDn{ UvS ap uouwd 12 opuvyduy

2

il
a1



N Sandra Carrasco

del valor estético y moral de la creacién literaria® y daria pie a
una perpetuacién de la censura en la historia de la recepcion.
La censura entendida en un sentido amplio como «rechazo de
cualquier reinterpretaciéon demasiado radical» (Margreiter 1997:
55) contribuye, asi, a la estabilidad del canon fundamentada més
en la continuidad de ciertas tradiciones interpretativas que en la
lectura renovada de los textos, ya se consideren éstos como cldsi-
cos. La canonizacion crea, entonces, necesariamente una tensiéon
hacia el texto mismo en tanto que ajusta su lectura a un determi-
nado dogma interpretativo.

El “religioso terror”, con el cual Marcelino Menéndez y Pela-
yo quiso valorar la poesia de San Juan de la Cruz, surge de una
lectura testimonial de la poesia del santo, que sentencia la impo-
sibilidad de “medirla con criterios literarios” (De la poesia misti-
ca, 1964). En la misma linea, y a pesar de proclamar “una nueva
concepcién del lenguaje poético” en la poesia de San Juan de la
Cruz, Luce Lépez-Baralt (1979) leeria sus versos como intento
de “comunicar al lector su infinita experiencia mistica” y, tam-
bién el historiador Lewis ]J. Hutton (1988: 111) habla de la obra de
los misticos peninsulares como “The baroque artistic explosion”.
Estas exaltaciones de la experiencia presuntamente subyacente
al texto literario responden a su lectura como “experiencia fun-
dante” (Melloni, parte I, cap. 2) para una cultura, de la cual los
autores misticos se entienden como iniciadores y que, asi, seria
decisiva para la canonizacién del texto. Aun Ddmaso Alonso, en
su profundo y fundacional andlisis de la poesia de San Juan de
la Cruz no separa el nivel sintdctico y retérico de los poemas de
su caracter testimonial e identifica en la Noche oscura “[...] la con-
textura interna del poema, con el paso de la mortificacién y me-
ditacién (vias purgativa e iluminativa) a la via unitiva” (Alonso
1966: 168).

iOh noche que guiaste!,
joh noche amable mds que la alborada!,
joh noche que juntaste

13 El término texto madre es empleado explicitamente por Marcelo Jurisich
(2008) en este contexto. Compdrese: “[...] dicho valor no es otra cosa que un re-
conocimiento de su parentesco con el texto madre, que estd en el centro de la
“vara”, es decir, del canon. Luego, el canon literario serd la organizacién de un
grupo de textos en torno a un centro sobre el presupuesto (o el prejuicio) de un

rrr

valor ‘estético’™.



Amado con amada,
amada en el Amado transformada!
(San Juan de la Cruz, Noche oscura, estr. 5).

Desde una perspectiva comparatista la quinta estrofa de la
Noche oscura de San Juan de la Cruz se revela como paradigma de
la unién mistica con multiples correspondencias en las corrien-
tes misticas de las mds diversas religiones y tradiciones literarias
(cf. L6pez-Baralt 1996), a pesar de que el sujeto de la estrofa no
se exponga tanto a una experiencia de unién con lo divino, sino
més bien a una experiencia enunciativa, al apéstrofe a la noche.
Quizés, viendo en ella el reflejo de una experiencia religiosa se
proyecta sobre el texto la idea de esa experiencia culturalmente
fundante, religiosa, que lo legitima para ser canonizado.

La canonizacién de los textos misticos se legitima, asi, pri-
mero por tratar contenidos teolégicos aprobados con respecto al
acercamiento cientifico a la literatura, que atafie a la diferencia
entre una lectura referencial de la experiencia o bien su interpre-
tacion como parte de una estructura literaria, independiente de
una realidad extraliteraria'®. El estudioso de literatura mistica,
Siegfried Ringler (1985: 179 ss.), baraja dos acercamientos a la
mistica opuestos entre si: uno histérico, ya sea éste sincrénico
o diacrénico, y otro desde las estructuras inmanentes de la lite-
ratura favoreciendo, en resumen, una lectura no referencial de
los textos. En una lectura teolégica, asi uno de los argumentos,
la literatura mistica se presentaria como deformacién de conte-
nidos teol6gicos considerando, por ejemplo, la evocacién de un
Jesucristo fuertemente infantilizado en contraste con la funcién
de Mesias y de Dios hecho hombre que ha de cumplir en la His-
toria Sagrada. Investigando la presencia literaria del nifio Jests,
esta imagen se revela, sin embargo, como topos que designa la
humanidad' de la persona divina (Ringler 1985: 184). Asi, pues,

1 Citamos de la edicién de Paola Elia y Marfa Jestis Mancho Duque (2002).

15 Véanse a este respecto las preguntas formuladas por Ringler (1985: 178):
“:Cémo han de leerse nuestras fuentes? ;Han de entenderse simplemente como
descripcién de una realidad o son precisas reflexiones metodolégicas particula-
res para la lectura de las fuentes literarias?” (trad. S.C.). (“Wie sind unsere Que-
llen tiberhaupt zu lesen? Sind sie einfachhin als Beschreibung einer Realitit zu
verstehen, oder bedarf es besonderer methodischer Uberlegungen hinsichtlich
der Auswertung literarischer Quellen?”).

16 Habria que emplear, en un sentido estrictamente teoldgico, el vocablo per-
sona tal y como se define en la teologfa catélica.

pUISDIAVY) AP VSAIIL ¥ ZNAD) V] ap Uvn[ ups ap uouvd 12 opuvrydury

2

—
~



la decisién entre una lectura referencial y otra inmanente de los
textos no se resuelve con el mero andlisis estilistico de los textos.

3. TERESA DE CARTAGENA

De la misma manera que en el caso de San Juan de la Cruz,
en los escritos de Santa Teresa de Avila se ve el testimonio de la
“irrupcién de Dios en la vida de una persona” (Cortés Timoner
2004: 246), cuyo modelo peninsular parece encontrarse ya en la
obra de Teresa de Cartagena. A nuestro entender queda patente
la vinculacién de lo canénico por un lado a la idea de sacralidad
de acuerdo con los origenes teolégicos del concepto, por otro
lado la vinculacién entre lo sacro de una obra y la experiencia in-
dividual, en la que se basa tal y como lo sugiere Feijoo hablando
de la inmortalidad del espiritu racional.

Si las almas de los brutos fuesen racionales, serian espirituales,
y por consiguiente inmortales; esto no puede decirse: luego.
Pruébase la mayor; porque de la racionalidad del alma humana
se prueba su espiritualidad, y de su espiritualidad su inmortali-
dad. (Tratado critico universal, Tomo cuarto, disc. 9, §VIII, 54).

No obstante la posicién de Teresa de Cartagena como mujer,
monja, de origen judeoconverso, sorda y escritora, sus textos pa-
recen precisamente criticar el acercamiento a lo escrito a partir de
las circunstancias vivenciales del autor.

Muchas vezes me es hecho entender, virtuosa sefiora, que algu-
nos de los prudentes varones e asy mesmo henbras discretas se
maravillan 0 han maravillado de vn tratado que, la gragia di-
vina administrando mi flaco mugeril entendimiento, mi mano
escriui6. E como sea vna obra pequefia, de poca sustangia, estoy
maravillada. E no se crea que los prudentes varones se ynclina-
sen a quererse marauillar de tan poca cosa, pero sy su maraui-
llar es cierto, bien paresce que me denuesto non es dubdoso,
ca manifiesto no se faze esta admiragiéon por meritoria de la
escritura, mas por defetto de la abtora o conponedora della, [...]
(Admiragion operum dey Hutton ed. 1967: 113)

Aun asi, las similitudes vivenciales entre Teresa de Cartagena
y Santa Teresa de Avila sirven de base para una equiparacién de
sus obras en la critica, si bien los dos tratados conservados de
Teresa de Cartagena no atestiguan en ningtin momento la unién

N Sandra Carrasco

8



con Dios, y de manera sea cuestionable hablar de una obra mis-
tica en este caso.

Familia Garcfa de Santamaria Cartagena

Selomo Ha-Levi (1350;?-1435)
21.07.1390 Conversion: Pablo de Burgos

1402 Obispo de Cartagena: Pablo de Cartagena
1412 Obispo de Burgos, cargos politicos en las cortes de
Enrique Il y Juan IL.

4 hijos y 1 hija, entre ellos:

Alonso de Cartagena (1385-1456)

Pedro de Cartagena (1387-1478) co Maria de Saravia: 7 hijos, entre ellos
Teresa de Cartagena (*entre 1415 y 1425- ;?).
Juana de Cartagena «~ Diego Hurtado de Mendoza

(cf. Cortés Timoner 2004).

En base a las circunstancias vivenciales de la autora y a sus
similitudes con las de Santa Teresa de Avila: ambas monjas, (si
bien de diferentes 6rdenes religiosas), de origen judeoconverso,
ademads de llevar el mismo nombre, y ser aquejadas de diferentes
enfermedades, la sordera en el caso de Teresa de Cartagena, asf
como su condicién de mujeres escritoras... se aprecia una cierta
tendencia a definir la obra de Teresa de Cartagena como fexto
madre del discurso mistico en lengua castellana y asi como obra
fundante de un canon mistico propiamente dicho. La individua-
lidad de su obra residiria entonces en

a) basarse en una experiencia extraliteraria (religiosa en
este caso) y culturalmente fundante

b) manifestar literariamente un yo femenino y afirmarlo
en un discurso autobiogréfico.

Particularmente el tratado Admiracién operum dey parece ajustar-
se a una lectura tal y se lee como discurso feminista avant la lettre.

Pues ;qué debda tan escusada es dubdar que la muger entien-
da algund bien e sepa hazer trattados o alguna otra obra loa-
ble e buena, avnque no sea acostunbrado en el estado fimineo?
(Admiracion operum dey Hutton ed. 1967: 118-119).

El tratado se entiende como reivindicacién de la igualdad
entre hombres y mujeres, pero sobre todo como defensa de su

vuUa8p1Av)) ap VSAIIL v ZN4D) v] 3p UUN[ UvS 3p Uouvd 13 opuvijduryy

2

ot
O



Sandra Carrasco

N
N

0

propia autoria, puesta en duda por los “prudentes varones” y
las “henbras discretas”, como dice el texto. La defensa y consti-
tucion de una identidad propia, independiente de las circunstan-
cias vitales se complementa con el tratado Arboleda de los enfermos
y se articula aquf en un discurso poético basado en la soledad de
la voz narradora y en su enfermedad.

[Glrand tienpo ha, virtuosa sefiora, que la niebla de tristeza ten-
poral e humana cubri6 los términos de mi beuir e con vn espeso
toruellino de angustiosas pasyones me lleué a vna ynsula que
se llama “Oprobium hominum et abiecio plebis” donde tantos
afios ha que en ella biuo, si vida llamar se puede; jamds pude
yo ver persona que enderecase mis pies por la carrera de paz, nin me
mostrase camino por donde pudiese llegar a poblado de plazeres. Asy
que en este exillyo e tenebroso destierro, més sepultada que morada
me sintiendo, plogo a la misericordia del muy Altysimo alun-
brarme con la lugerna de su piadosa gragia, porque pudiese
poner mi nonbre en la némina de aquellos de quien es escrito:
“Los que morauan en tiniebras y en sonbra de muerte, luz les
es demostrada”. E con esta Luz verdadera que alunbra a todo
omne que viene [e]n este mundo, alunbrado mi entendimiento,
desbaratada la niebla de mi pesada tristeza, vi esta ynsula ya dicha
ser buena ¢ saludable morada para mi. [...] y no de aquéllos
me entiendo aprouechar que mds hazen, no sélo al propdsyto de
mi pasyén, mas al avmentaciéon de mi deuogién y consolagion
espiritual (Arboleda de los enfermos Hutton ed. 1967: 37-38; el su-
brayado es nuestro).

Con Feijoo y especialmente ante la herencia socrética que en-
tiende la vida como experiencia de muerte (cf. Phaidon, v. 64 a
ed. Zehnpfennig 1991: 19) la acentuacién de la enfermedad se
lee como martirio vital, como esfuerzo del yo por alcanzar la
inmortalidad, o, como se sugiere en una investigacién reciente:
como “argucias del débil por entrar en el canon” (Ochoa de Eribe
1999). Nos podriamos preguntar, entonces ;Es Teresa de Carta-
gena representante pionera de minorias sociales ansiosas de re-
conocimiento y participacién en el canon cultural?

El yo que se exhibe en los tratados de Teresa de Cartagena
se constituye en un doble discurso, en una “double-voiced na-
rrative” (Seidenspinner-Nufiez 1998: 121), que lo enaltece y a
la vez lo aniquila, un rasgo, que, por otra parte se ha revelado
como caracteristico en la poesia religiosa del s. XVIL. El enalteci-
miento se produce por mostrarse en un discurso sumamente cul-
to marcado por los géneros epistolar, consolatorio, confesional,



autobiografico y hagiografico, pero en su carécter reivindicativo
también por su afinidad con el discurso alrededor de la Quere-
lla de las mujeres, debate alrededor de la condicién de la mujer,
liderado, entre otros, por Luis Vives y Martinez de Toledo, el ar-
cipreste de Talavera. Al mismo tiempo, se observa una constan-
te aniquilacién que acenttia la enfermedad, el sufrimiento y por
ende la imperfeccién de este yo narrativo que nos habla.

La elevacién del yo femenino se produce igualando su im-
perfeccion a la perfeccién de los hombres, ya que ambas no se
adquieren por esfuerzo propio sino por voluntad divina.

Ca esta ynperficién e pequefia <e> sufigiengia pu[é]dela muy
[bien] reparar la grand[eza] divina e avn quitarla del todo e
dar pe[rf]icion e abilidad en el entendimiento fimineo asy como
en el varonil, ca la sufigiengia que han los varones no la an de
suy|[o], que Dios ge la di6 e da. (Admiragién operum dey Hutton
ed. 1967 115-116).

La imperfeccién del yo, que forma parte de su discurso de
aniquilacién, se convierte asi en un aliciente poético:

dirigiendo mi fin, no e curado de mirar tanto en la polideza de
las palabras quanto en declarar la realidat de la verdat (Arboleda
de los enfermos Hutton ed. 1967: 39).

El tratado Arboleda de los enfermos escenifica, asi, aquello sobre
lo que habla: la enfermedad, la defectuosidad se revelan como
premisas poetolégicas para construir un discurso no elitario,
sino catequético, divulgativo, o, me atrevo a decir: democratico:

e non tanto me plaze ser estudiosa en ynquirir o buscar gragio-
sa eloquengia quanto deseosa de manifestar a los que saberlo
quisieren, aquello que en mi manifesto paresge, <que>, ha fin
que como yo lo conosco, lo conoscan todos (Arboleda de los en-
fermos Hutton ed. 1967: 39).

El tratado persigue un “propésito de pasyén”, que va de la
mano con la sordera del yo y su soledad. Mds que un ejercicio as-
cético de purificacion religiosa, la sordera se revela como manera
de acallar las voces dominantes del discurso literario y teolégico
para concentrarse en la creacién de un discurso propio.

E asy yo, estando enbuelta en el tropel de las fablas munda-
nas e bien rebuelto e atado mi entendimiento en el cuydado de

vuadpiip) ap VS v ZnAD) v] P uvnf uvg ap uouvd 12 opuvduryy

2

N
—



83 Sandra Carrasco

aquéllos, no podia oyr las bozes de la santa dotrina que la es-
critura nos ensefia y amonesta (Arboleda de los enfermos Hutton
ed. 1967: 40).

La voz narradora (yo) habla, asi, pues, de la “pequefia y de-
fectuosa obra” y se dice “despedida de los loores humanos y no
menos desnuda del meregimiento de aquellos”, ya que es el “Se-
fior soberano [...] Aquél a quien todo loor deue ser atribuydo. E
a Este sélo deseando aplazer en todos mis auttos, juzgue quien
querrd ser malo o ser bueno”. Lo que aqui aparece como tépico
de humildad, presenta al “Sefior soberano” como juez sobre lo
bueno y lo malo, que se lleva todos los loores, pero que en el tex-
to es destituida de su autoridad. A partir de su imperfeccién, el
yo se muestra emancipado de los juicios humanos sobre su obra
y consciente de su autonomia discursiva preparada mediante la
seleccién cuidadosa de las fuentes.

E porque en mi pequefio plato no todos cabrian, dexaré los que
non dejan por eso de ser prouechosos y mds que buenos, e to-
maré algunos para comienco de mesa e otros para la mesma
yantar, e reseruaré algunos para leuantar de la tabla; y de aqué-
llos me entiendo aprouechar que més hazen no sélo al propési-
to de mi pasy6n mas a la avmentagién de mi deuocgién y conso-
lagién espiritual (Arboleda de los enfermos Hutton ed. 1967: 38).

Se articula, asi, una poética, que sustituye la instancia divina
constituyente de los valores canénicos por excelencia, que juzga
sobre el bien y el mal por una instancia, que selecciona las fuen-
tes de su discurso a partir de su “pobre mugeryl ingenio”, de su
“sordera” y por ende como rebeldia hacia una instancia divina
que la destina al silencio:

mas la piadat de Dios, que estaua comigo en este ya dicho tropel
e con discreto acatamiento, veya la mi perdi¢ién [e] conoscia
quénto era a mi salud conplidero gesar aquellas fablas para me-
jor entender lo que a mi saluagién cunplia, hizome de la mano
que callase. [...] no [es] su voluntad que yo hable en las cosas
del syglo, mas que calle del todo e del todo callar (Arboleda de los
enfermos, Hutton ed. 1967: 40-41).

La prohibicién divina equivale a la imposibilidad (cultural)
de crear un discurso alternativo al bueno o malo, emancipado
del criterio de perfeccién o sacralidad. Tras los intentos de estili-
zar la obra teresiana como texto madre (Jurisich 2008), de la litera-



tura mistica, el tratado mismo se presta a una lectura que niega
una primacia tal para todo texto y que se presenta como rebeldia
hacia la propia concepcién de lo canénico y aun de los intentos
de ampliar el canon.

CONCLUSIONES

Tanto lo enigmético de la belleza como su inscripcién en t6-
picos de originalidad discursiva se manifiestan, de forma varia-
da, en la escritura del canon literario a partir del s. XVIII como
también en el discurso mistico propiamente dicho. Los tratados
de Teresa de Cartagena muestran una idea poetizada de la idea
per se religioso-teolégica del canon, que se podria ver como prin-
cipio poético de todo discurso mistico. La mistica y el discurso
ilustrado sobre el canon llevan a cabo una secularizacién de la
idea de lo canénico trasladando lo sacro como concepto religioso
al &mbito profano de la literatura. La literatura mistica se dirige
en un discurso esotérico, a un circulo de receptores iniciados en
la experiencia de lo inefable. Por otra parte, su discurso es, en
si mismo, programético —exotérico— en tanto que subvierte las
tradiciones canénicas de las que se nutre y aboga por una lectura
inmanente, emancipada de criterios extraliterarios.

Friedrich Nietzsche ley6 en la mistica una poética fundacio-
nal de la cultura cristiano-occidental, a saber la oposicién entre
lo normativizado y su transgresién, entre Apolén y Dionisio tal
y como se manifiesta en la tragedia griega. La liberacién de lo
normativo, reglamentario, canénico, Apolineo, inherente a esta
poética rehusa asf también la idea de perfeccién y sacralidad
para todo texto. Programdticamente, Nietzsche se lee a sf mismo
de una manera anticanénica: “Tengo un miedo terrorifico a que
algin dia se me santifique. No quiero ser un santo, antes prefiero
ser un payaso” (Ecce homo, prélogo).

vUIEVIADY) P VSAAIL ¥ ZNAD) v] ap uvn{ uvsg ap uouvd (2 opuvrjduyy

2

N
W



N3 Sandra Carrasco

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Alonso, Démaso (1966): La poesia de San Juan de la Cruz (desde esta
ladera), Madrid: Aguilar.

Bloom, Harold (1994): The Western Canon: The Books and School of
the Ages, New York; San Diego; London: Harcourt Brace & Com-
pany.

Boer, Harm den (1998): “Configuracién de la persona en la poesia re-
ligiosa del XVII: Lope de Vega y Miguel de Barrios”, en Cabo Ase-
guinolaza, Fernando (et al.) (eds.): Teorfa del poema: la enunciacién
lirica, Amsterdam: Rodopi, pdgs. 247-266.

Cortés Timoner, Maria Mar (2004): Teresa de Cartagena, primera escrito-
ra mistica en lengua castellana, Malaga: Universidad de Mélaga.
DRAE = Real Academia Espafiola, Diccionario de la lengua espafiola,

en: http:/ /buscon.rae.es/drael/.

Feijoo Montenegro, Benito Jerénimo (1986), Teatro critico universal: o
discursos varios en todo género de materias, para desengafios de
errores comunes, ed. de Giovanni Stiffoni. Madrid: Castalia.

Hatzfeld, Helmut Anthony (1955): Estudios literarios sobre mistica es-
pafiola, Madrid: Gredos.

Heidegger, Martin (1991): Kant und das Problem der Metaphysik [1929],
ed. de Friedrich-Wilhelm von Herrmann, Frankfurt a. M.: Vittorio
Klostermann.

Hutton, Lewis Joseph (1988): The Christian essence of Spanish literatu-
re: an historical study, Lewiston (N.Y.); Queenston (Ontario): Edwin
Mellen Press.

Juan de la Cruz, San (2002): Céntico espiritual y poesia completa, ed. de
Paola Elia (et al.), Barcelona: Critica, 2002, [con un estudio preliminar
de Domingo Yndurdin].

Jurisich, Marcelo (2008), “Lo que yace debajo: para qué sirve el canon
literario”, Espéculo: Revista de estudios literarios, 38, 2008, http://
www.ucm.es/ info/especulo/numero38/canonlithtml [fecha de
consulta: 20.10.2008].

MLL = Metzler Literatur Lexikon: Begriffe und Definitionen (1990), ed.
de Giinther und Irmgard Schweikle, Stuttgart: J. B. Metzlersche Ver-
lagsbuchhandlung.

Lépez-Baralt, Luce (et al.) (eds.) (1996): El sol a medianoche: la experien-
cia mistica: tradicion y actualidad, Madrid: Trotta.

— (1978): “San Juan de la Cruz: una nueva concepcién del lenguaje
poético”, Bulletin of Hispanic Studies 55, pags. 19-32.

Lépez Bueno, Begofia (ed.) (2005): En torno al canon: aproximaciones y
estrategias, Sevilla: Universidad de Sevilla.

MGG = Die Musik in Geschichte und Gegenwart: allgemeine Enzyklo-
padie der Musik, Finscher, Ludwig (ed.) 1994-2008, 20 vols. Kassel:
Bérenreiter [fundado por Friedrich Blume].

Margreiter, Reinhard (1997): Erfahrung und Mystik: Grenzen der Sym-
bolisierung, Berlin, Akademie Verlag.



Menéndez y Pelayo, Marcelino (1964), “De la poesia mistica”, en Dis-
cursos; de Cossio, José Marfa. (ed., prélogo y notas), Madrid:
Espasa-Calpe, en  http://www.cervantesvirtual.com/servlet/
SirveObras /0147840 6433503484 232268 / p0000001.htm#1_2_

Mialdea Baena, Antonio José (2004): La recepcién de la obra literaria de
San Juan de la Cruz en Espania (siglos XVII, XVIII y XIX), Madrid:
Fundacién universitaria espafiola.

Melloni, Xavier (2001), “Itinerario hacia una vida en Dios”, http://
www.fespinal.com /html/ cast/ eideslliscast.php

Nietzsche, Friedrich (1988): Ecce homo, en Samtliche Werke, Colli, Gior-
gio y Montinari, Mazzino (eds.), vol. 6, Miinchen: Deutscher Tas-
chenbuch-Verlag.

Nifiez Rivera, Valentin (2005), “La poesia religiosa del Siglo de Oro:
Historia, transmisién y canon”, en Lépez Bueno, Begoia (dir.), En
torno al canon: aproximaciones y estrategias, Sevilla: Universidad
de Sevilla, 2005, pags. 333-370.

Ochoa de Eribe Urdinguio, Maria Angeles (1999), “El yo polémico de
Teresa de Cartagena en la Admiracién de las obras de Dios: las ar-
gucias del débil por entrar en el canon”, Letras de Deusto, 29, pags.
179-188.

Pozuelo Yvancos, José Maria y Aradra Sdnchez, Rosa Maria (2000): Teo-
ria del canon y literatura espafiola, Madrid: Céatedra.

Pérez Priego, Miguel Angel (1996), “Formacién del canon literario me-
dieval castellano”, Insula, 600, pags. 7-9.

Plato: Phaidon: griechisch-deutsch; Zehnpfennig, Barbara Zehnpfennig
(ed. y trad. 1991). Hamburg: Felix Meiner.

Ringler, Siegfried (1985): “Die Rezeption mittelalterlicher Frauenmystik
als wissenschaftliches Problem, dargestellt am Werk der Christine
Ebner”, en Dinzelbacher, Peter y Bauer, Dieter R. (eds.), Frauenmys-
tik im Mittelalter, Ostfildern (Stuttgart): Schwabenverlag, pdgs. 178-
200.

Seidenspinner-Nufiez, Dayle (1998): The writings of Teresa de Cartage-
na, Woodbridge, D.S. Brewer.

Teresa de Cartagena: Arboleda de los enfermos, Admiragién operum
dey, Hutton, Lewis Joseph (ed.) (1967), en Anejos del boletin de la
Real Academia Espafiola, anejo 16, Madrid: Fundacién Conde de
Cartagena.

Wilpert, Gero von (2001): Sachwérterbuch der Literatur, Stuttgart: Al-
fred Kroner.

Zapata, Antonio (1632): Nouus Index Librorum Prohibitorum et Expur-
gatorum. Sevilla: Francisco de Lyra imp., en http:/ / fondosdigitales.
us.es/fondos/ libros/462/10/nouus-index-librorum-prohibitorum-
et-expurgatorum/?des plegar=4621[fecha de consulta: agosto de
2009].

puady1av)) 3p vSaIIL ¥ ZNAD) ¥] ap ULnf Uuvs ap uouwd 12 opupduy,

2

[\
9






	Ampliando el canon de San Juan de la Cruz a Teresa de Cartagena

