
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2009)

Heft: 13-14

Artikel: Bruma de imágenes prestadas

Autor: Sánchez, Dora

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047376

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bruma de imâgenes prestadas

Dora Sanchez Universität de Valencia

En todos los âmbitos del saber las mujeres nos hemos tenido
que formar en unos esquemas epistemolôgicamente androcén-
tricos, nuestra incorporacion al conocimiento es una incorporaciôn
a una tradicion heredada protagonizada por varones que, como
no puede ser de otro modo, la han configurado a partir de unos
esquemas mentales marcados por el género. La superaciön de este

sesgo tiene que hacerse con los recursos de la misma herencia que
pretendemos revisar para enriquecerla, para hacerla verdadera-
mente universal, y para no seguir pensando con imâgenes
prestadas.

En este articulo quiero recorrer el camino que va desde la consi-
deraciôn de la mujer como lo Otro, y su papel como vehiculo de las

principales metâforas que estructuran la experiencia masculina, a
la reflexion sobre cômo lo Otro de la filosofia afecta a su propia
naturaleza. Este Otro puede no identificarse explici tarnente con lo
femenino, pero siempre es coextensivo con lo que directa o indirec-
tamente se situa en ese orden. Tradicionalmente, la dicotomia
entrenaturaleza ycultura se ha hecho sinônima de la contraposicion
entre mujer y hombre. Numerosas autoras de la teoria feminista
contemporânea han argumentado de modo convincente como, en
el pensamiento occidental, el cuerpo y la emociön son del orden
de lo femenino, mientras que la mente y la razön definen lo mas-
culino. Junto a las evidencias explicitas que encontramos en la
historia de la filosofia, contamos con el trabajo de aquellas pensa-
doras como G.Lloyd y Michèle Le Doeuff1 que, analizando las es-

© Boletîn Hispânico Helvético, volumen 13-14 (primavera-otono 2009).
1 Cf. M. Le Doeuff, L'imaginaire philosophique, Paris, Payot, 1980, y G. Lloyd, The

Man ofReason: «Male» and «Female» in Western Philosophy, London, Methuen, 1984.



tructuras metaföricas, los ejemplos y las digresiones de numerosos
autores, han identificado pautas de asociaciön récurrentes.

En la primera parte del articulo comentaremos algunas
consecuencias del tratamiento de la alteridad en la propia
naturaleza de la filosofia, para ello recurriremos por im lado, a la
obra de Michèle Le Doeuff que aborda expresamente la exclusion
de las mujeres de la filosofia; por otro lado, buscaremos en la obra
de Wittgenstein lashuellas de una actitud similarhacia la naturaleza
de la filosofia, aunque este autor no identifique lo excluido con lo
femenino, desde el pensamiento feminista, podemos reconocer
como tal.

Las segunda y tercera parte de este trabajo tratan de mostrar
a través del anâlisis de dos recursos metodologicos, el método del
adversario y los experimentos mentales, como la filosofia intégra
el sesgo androcéntrico que hemos identificado en la primera parte.

LO FEMENINO COMO ALTERIDAD

Como es sabido, Simone de Beauvoir argumenté de modo
convincente que la mujer es el Otro para el hombre que se considéra
a si mismo como la ejemplificacion de la norma. Las mujeres
nunca reaccionaron construyendo al hombre como lo otro, y
Simone de Beauvoir no podia explicar esta falta de reciprocidad.
Historicamente, se ha dado el caso de pueblos colonizados que
carecieron de una compléta reciprocidad durante largo tiempo,
pero, a partir de un determinado momento, afirmaron su
subjetividad y percibieron a sus opresores como el Otro.

Para una reflexion sobre el pensamiento y sus representaciones
es imprescindible concéder a la metâfora un lugar central, y tener
en cuenta que la alteridad es un requisito crucial para la metâfora.
Eva Feder Kittay2 ha mostrado como la mujer proporciona al
hombre un conjunto de dominios ricamente articulados mediante
los cuales puede conceptualizar incluso sus mas tempranas
mediaciones entre él mismo y sus semejantes, su mundo, y su
propio yo. Al realizar su papel como Madré/Mediadora, la mujer
esta convenientemente situada en la vida del hombre para
convertirse en la metâfora que media entre la experiencia asimilada

y la todavia por asimilar en su vida futura. La mujer tiene una
importancia estructurante en la metaforizacion de la organizacion

2 Eva Feder Kittay, «Woman as Metaphor» en Diana T. Meyers (Ed.), Feminist
Social Thought: A Reader, Londres, Routledge, 1997, pâgs 264-284.



conceptual de la experiencia del hombre. Se da una congruencia
entre la relaciön del hombre con las mujeres y la estructura del
lenguaje metaforico.

En su extensa obra, Michèle Le Doeuff lleva a cabo un anâlisis,
tan erudito como brillante, sobre el papel de la alteridad en la pro-
.pia naturaleza de la filosofia, a través de las imâgenes que aparecen
en los textos filosoficos. A partir de este papel de las mujeres y de
lo femenino como lo Otro de la filosofia estableceremos un para-
lelismo con la concepciön de la filosofia de Wittgenstein, que
insiste a menudo en la importancia de lo que excluye la tradicion
filosofica.

Michèle Le Doeuff ha mostrado como las mujeres han sido
excluidas de la filosofia no solo en el piano institucional sino,
fundamentalmente, en el epistemolôgico. En su opinion, la
exclusion de todo lo asociado con lo femenino ha determinado la
propia naturaleza de la filosofia. Wittgenstein también se preocupö
por los criterios de demarcacion en filosofia, y si bien nunca asociô
lo excluido con el género, ya hemos senalado el poder de las
metâforas para simbolizar el género,yveremos como los elementos
identificados por Wittgenstein como expulsados del canon por la
tradicion filosofica se inscriben en el orden de lo femenino. Esta

comparacion entre Le DoeuffyWittgensteinnos permite compren-
der mejor la concepciön que los filôsofos han tenido de su disciplina.

Tanto Wittgenstein como Le Doeuff defienden que uno de los
problemas de la tradicion filosofica es su articulaciön en torno a un
ideal de racionalidad que les parece injustificable.

En las Ocasiones filosôficas Wittgenstein afirma:

La razôn -me gustaria decir- se nos présenta como la escala

graduada par excellence, respecto de la cual todo lo que hacemos,
todos nuestros juegos de lenguaje, se miden y se juzgan. Podemos
decir: estamos tan preocupados en contemplar la vara de medir,
que no podemos dejar que nuestra mirada descanse sobre ciertos
fenômenos o figuras. Estamos, por asi decirlo, acostumbrados a

'despacharlos' como si fuesen irracionales, como si correspondiesen
a un estadio inferior de la inteligencia, etc. Nuestra mirada se

mantiene clavada en la vara de medir y nos aparta continuamente
de esos fenômenos, como si nos hiciese mirar hacia arriba3.

Michèle le Doeuff expresô su desconfianza hacia el concepto
de razon que preside la reflexion filosofica vinculândolo

3 L. Wittgenstein, Ocasiones filosôficas, Madrid, Câtedra, 1997, pâgs. 377-378



directamente al uso de imageries: «(...) me parece que la filosofîa
no depende de una "racionalidad" propiamente "masculina",
sino que induce a menudo un imaginario misogino, intentado ser
mas de lo que es. Intentando hacer funcionar la racionalizacion
mas alla de sus posibilidades»4.

En opinion de Le Doeuff la filosofîa se autodefinepor contraste
con lo que excluye.

El discurso filosofico se inscribe -se dice a si mismo como
filosofico- en una separacion del mita, lo fabuloso, lo poético, la

imagen Es enefecto un lugar comünbien antiguo el asimilar
la filosofîa a un cierto logos que se determinaria por oposiciôn a

otros tipos de discursos.
Pero sibuscamos esta filosofîa en los textos considerados como

concernidos con ella, hay que dejar claro, como minimo, que no la
encontraremos en estado puro. Encontraremos también esta-tuas

que respiran un perfume de rosa, comedias, tragedias, arqui-
tectos, cimientos, viviendas, puertas, ventanas, arena, pilotos, va-
riados instrumentas musicales, islas, relojes, caballos, asnos, incluso
un leön, représentantes de todos los oficios, escenas de tempestad
y marinas, bosques y ârboles, en suma, todo un mundo pintoresco
susceptible de alegrar una «Historia de la filosofîa» demasiado
severa5.

Generalmente, se defiende que las imâgenes que aparecen en
los textos filosôficos son accesorias, pero Le Doeuff argumenta
que son necesarias, aunque, en el meta-discurso, las imâgenes son
excluidas del pensamiento filosofico y se han puesto en marcha
diversas estrategias para conjurar el fracaso de esta exclusion que
Le Doeuff califica de «escândalo interno», la estrategia principal
séria la de «(...) proyectar la cara vergonzante de la filosofîa sobre

4 M. Le Doeuff, L'imaginaire philosophique, Paris, Payot, 1980, pâg.134.
5 «Le discours philosophique s'inscrit -se dit lui-même comme philosophique-

dans un écart d'avec le mythe, le fabuleux, le poétique, l'imagier. C'est en effet
un bien vieux lieu commun que d'assimiler la philosophie à un certain logos que
se déterminerait par opposition à d'autres types de discours.

Mais si nous cherchons cette philosophie dans les textes réputés relever d'elle,
il faut avancer, pour le moins, que nous ne la trouverons pas à l'état pur. Nous
trouverons aussi des statues respirant une odeur de rose, des comédies, des

tragédies, des architectes, des fondements, des logis, des portes et des fenêtres, du
sable, des pilotes, des instruments de musique variés, des îles, des horloges, des
chevaux, des ânes et même un lion, des représentants de tous les corps de métier,
des scènes de tempête et des marines, des forêts et des arbres, en bref toutun monde
pittoresque susceptible d'égayer une trop sévère «Histoire de la philosophie.» (M.
Le Doeuff, op. cit., pâgs. 9-10). (Traducciön mia).



Otro. Esta dénégation (el sujeto que escribe répudia lo que escribe)
es simple en sus mecanismos y variable en sus formas»6. Es decir,
lo femenino no esta excluido sin mas de la filosofia, sino que de

algün modo ya esta en ella, reprimido y repudiado a través de la

proyecciön.
Lo femenino se asocia tradicionalmente con lo particular, lo

prâctico, la emotion, el caos, etc., mientras que lo masculino, y la
filosofia, se asocian con lo abstracto, lo universal, la razön, la
unidad, etc. Para Le Doeuff la exclusion de lo femenino es de algu-
na manera intrinseca a la propia naturaleza de la filosofia. La
«mujer» es invocada como una otredad puramente negativa que,
por contraste, garantiza una autonomfa y completitud que, lejos
de ser genuinas, descansan sobre la ilusiôn que proporciona ese
contraste. De este modo la filosofia puede pretender constituirse
como «una disciplina», es decir, un saber que obedece a unas
reglas yprocedimientos que lo delimitan de otros discursos o formas
de conocimiento, siendo este hecho, en opinion de Le Doeuff,
sintomâtico de algo internamente reprimido.

Para Le Doeuff ser racional no es necesariamente sinônimo de
ser logocéntrico. Si se abandona toda pretension de completitud y
de clausura y se acepta que la filosofia es un discurso siempre
abierto e incompleto, enfonces no solo lo femenino puede ser in-
cluido, sino que puede abandonarse todo el marco dicotömico
creado desde el fantasma logocéntrico y falocrâtico.

Terapia y naturaleza de la Filosofia

Como es bien sabido la obra de Wittgenstein esta plagada de

imâgenes: escaleras, manzanas, tenderos, albaniles, piezas de aje-
drez, munecas, ollas, palancas, ciudades, etc. Por otro lado, también
es una constante en su obra la preocupaciôn por la naturaleza de
la filosofia y su posibilidad de demarcation. De algûn modo, el
estilo de Wittgenstein se aleja de lo sistemâtico, rechaza considerar
la filosofia como una disciplina, aborda los problemas desde dis-
tintos puntos de vista y pone el énfasis en el proceso mas que en
el resultado, transmitiendo ese sentido de incompletud por el que
aboga Le Doeuff. Su conception de la naturaleza de la filosofia
apela a desmontar las estructuras que producen exclusion. Mientras

que Le Doeuff nos habla de represion y proyecciön, Wittgenstein

6 M. Le Doeuff, op. cit., pâg. 15.



habla de la enfermedad de la filosofla7 que exige una terapia y no
mâs teoria, de disolver los problemas mas que resolverlos, de
liberarnos de las imâgenes que nos mantienen cautivos8. Insiste en
la necesidad de atender la particularidad y multiplicidad ya que
nuestra ansia de generalidad distorsiona nuestros conceptos.

No se trata tanto de defender que todo lo que Wittgenstein
destaca como excluido de la filosofla pueda ser calificado de feme-
nino, o que defienda una filosofla mâs femenina, sino que la propia
naturaleza de la filosofla descansa sobre una otredad puramente
negativa. Porque todos estamos sujetos a la tentacion de generali-
zar, proyectar y excluir, Wittgenstein dice que la filosofla es mâs

un «trabajo sobre uno mismo»9. El trabajo de luchar contra esta
tenta-ciôn nunca se termina10.

En la pâgina 429 de las Investigaciones Filosôficas Wittgenstein
afirma:

Nuestro lenguaje describe en primer lugar una figura. Lo que
debe ocurrir con esta figura, como hay que emplearla, afin esta

oscuro. Pero lo que esta claro es que eso hay que averiguarlo si se

quiere entender el sentido de nuestra aserciôn. Pero parece como
si la figura nos facilitara esta tarea; indica ya un determinado
empleo. Asf es como nos toma el pelo11.

Asi pues, las imâgenes, en su aplicacion, resultan enganosas.
Sin embargo Wittgenstein no defiende que las imâgenes son
siempre nocivas para el pensamiento. En Sobre la certeza habla de
nuestra imagen del mundo como el trasfondo sobre el cual distin-
guimos entre lo verdadero y lo falso12, ademâs, cuando se refiere
mâs especificamente a la imagen del mundo como una esfera que
flota libremente en el espacio, asevera: «La imagen de la Tierra
como esfera es una buena imagen que se acredita a si misma en
cualquier situacion; también se trata de una imagen simple -en
resumen, trabajamos con ella sin ponerla en duda .» Parece claro

7 L. Wittgenstein, Investigacionesfilosôficas,Barcelona-México,UNAM-Editorial
Critica, 1988. parâgrafos 109,133,255,593.

8 L. Wittgenstein, Investigacionesfilosôficas, parâgrafo 115, y Los cuadernos azul

y marron, pég. 45
9 L. Wittgenstein, Culture and Value, Chicago, The University of Chicago Press,

1980, pâg. 16
10 L. Wittgenstein, Ocasiones filosôficas, pâg. 187.
11 L. Wittgenstein, Investigaciones filosôficas, pâg. 429
12 Cf. L. Wittgenstein, Sobre la certeza, Barcelona, Gedisa, 1988, parâgrafo 94
13 Ibid., parâgrafo 147.



que las imâgenes son necesarias, no son malas per se, pero sus apli-
caciones pueden resultar enganosas.

Wittgenstein habla tanto de imâgenes en sentido literal14 co-
mo de imâgenes filosoficas. Entre estas ultimas, la mas conocida es

sin duda la imagen agustiniana del lenguaje, expresion con la que
Wittgenstein alude a una explicaciôn informai, cercana al sentido
comûn, del funcionamiento del lenguaje. No es una teoria del
significado entre otras, es una proto-teoria en el sentido de que
informa diversas teorias del significado. Puede parecer una manera
inofensiva de hablar, pero lo pernicioso son sus efectos. Subyace
tanto a las tesis de Locke como a las de Frege y a las del Tractatus,

y estâ présente en todas las teorias del significado que pretenden
explicar el funcionamiento del lenguaje recurriendo a algün tipo
de entidad que, asociada a las palabras, les aporte su contenido.
Otras imâgenes famosas en filosoffa son el contraste entre lo inter-
no y lo externo, entre lo mental y lo fisico, etc.

«Toda una mitologfa estâ depositada en nuestro lenguaje»15 es

decir, las imâgenes mâs ancestrales estân impresas en nuestro
lenguaje y, por tanto, en nuestro esquema conceptual. Las grandes
teorias y doctrinas filosoficas son mitos de simbolismo que se ori-
ginan a menudo en las imâgenes del lenguaje natural, y su descrip-
ciön es la tarea mâs importante y dificil de la filosofia. Estas imâgenes

nos tienen cautivos16, y este poder de fascinacion explica la
dificultad que tenemos para liberarnos de ellas, terminan cons-
tituyendo una mitologia sobre nosotros mismos y sobre los fenö-
menos que se han convertido en naturales para nosotros, seducen
nuestro pensamiento y nuestra imaginaciôn.

Wittgenstein asigna una funcion terapéutica a la filosoffa que
nos puede liberar de las imâgenes que nos tienen cautivos propo-
niendo representaciones sinöpticas (perspicuas) que den cuenta
de aquellos segmentos de nuestra gramâtica en los que se enreda
nuestro pensamiento. Esto no producirâ nuevo conocimiento
puesto que la filosoffa se limita a describir, a reordenar lo que estâ

ante nuestros ojos facilitândonos su comprension y por tanto la
liberacion de nuestras neurosis conceptuales.

Como hemos visto, las imâgenes que informan la reflexion
(filosofica) frecuentemente excluyen, implfcita o explfcitamente, a

14 L. Wittgenstein, Investigaciones filosoficas, parâgrafos: 22 (nota), 139 (nota),
193, 515, 522, entre otros.

15 L. Wittgenstein, Observaciones a 'La rama dorada' de Frazer. Madrid, Tecnos,
1992, parâgrafo 35.

16 L. Wittgenstein, Investigaciones filosoficas, parâgrafo 115.



las mujeres y a la reflexion feminista. Esperamos mostrar, con el
anâlisis de dos recursos metodolôgicos propios de la filosofîa, que
las aportaciones de las filosofas feministas tienen un valor
terapéutico al desvelar los supuestos masculinos que subyacen a

planteamientos pretendidamente acordes con una razôn universal
garante de una supuesta objetividad. Los anâlisis que nos ofrecen
nos permiten tomar conciencia del carâcter sesgado de las tesis

que se defienden, y de la necesidad de producir nuevas imâgenes
y planteamientos que permitan articular un imaginario social que
integre lo simbôlicamente femenino.

Vamos a detenernos en dos temas relativos a la metodologia
filosöfica, siguiendo el consejo de Wittgenstein de partir de lo mas
simple para disipar la niebla mental y, a partir de ahi, podremos
ir construyendo explicaciones mas complejas, ya que «(...) El
prejuicio de la pureza cristalina solo puede apartarse dândole la
vuelta a todo nuestro examen»17.

La Filosofîa como disputa

Tan significativas como las metâforas explicitamente formu-
ladas, son las llamadas metâforas muertas consideradas tradicional-
mente como cognitivamente irrelevantes. Como pusieron de
manifiesto Lakoff y Johnson, estas metâforas, lejos de ser inofen-
sivas, configuran nuestro pensamiento y nuestras acciones18.

Lakoffy Johnson ofrecieron un anâlisis sumamente ilustrador
de la metâfora una discusiôn es una guerra. Hablamos de estrategia

argumentativa, de defender una tesis o una posiciôn (intelectual), de
atacar un punto de vista, de enfrentamiento de posiciones, etc. Este

lenguaje bélico pone de manifiesto que concebimos una discusiôn
como una batalla verbal, que hemos configurado ese âmbito de
nuestra experiencia a partir de otro âmbito cuya estructura perci-
bimos (sobre todo han percibido los hombres que son los que han
guerreado y discutido) de una manera mâs directa. La metâfora
una discusiôn es una guerra subyace tanto al âmbito semântico como
al de la experiencia. No solo hablamos asi, sino que sentimos y
actuamos de ese modo. La metâfora no es inocua, unos aspectos de
la experiencia y del concepto quedan destacados y otros son ocul-
tados por el propio lenguaje. Nada impediria que concibiéramos

17 L. Wittgenstein, lnvestigaciones filosôficas, parâgrafo 108.
18 Cf. J. Lakoff & M. Johnson, Metaphors we live by, Chicago, University of

Chicago Press, 1980.



las discusiones como danzas, enfatizando los aspectos cooperativos
de las mismas que quedan sepultados bajo nuestro vocabulario (y
pensamiento) bélico. Concebir las discusiones como guerras es

pues algo contingente, incluso cabe afirmar que se trata de un
juego de lenguaje que prolonga un comportamiento tipicamente
masculino en una actividad tipicamente reservada a los hombres,
como es la guerra. La investigaciön psicologica muestra que las

mujeres tienen, como una cuestion de hecho que no presupone
una explication naturalista, una mayor aptitud para solucionar
los conflictos buscando la cooperaciôn en lugar de la confrontation.
Los estudios sobre liderazgo han puesto de manifiesto que las

mujeres directivas tienden a fomentar la participation, la cooperation

y el consenso en la resolution de jaroblemas, buscan la
persuasion mas que la derrota dialéctica son mas abiertas y
flexibles, y fomentan las relaciones de equipo y las redes inclusivas,
en detrimento de las relaciones jerârquicas. En contextos de
interaction en los que las mujeres tienen la initiativa, la cooperaciôn
prima sobre el enfrentamiento.

El ejemplo que hemos elegido para ilustrar el carâcter meta-
fôrico de nuestros conceptos, una discusiôn es una guerra, sobrepasa
lo anecdôtico. Janice Moulton ha mostrado la importancia de lo
que llama el método del adversario en la reflexion filosôfica. Este
método constituye un paradigma de razonamiento filosôfico, un
modelo metodolôgico que acepta un modo de conducta agresiva
como algo positivo. Es importante ser conscientes del carâcter
paradigmâtico de este método para poder liberarnos de él. Al
mismo tiempo, queremos destacar como se trata de un modelo
eminentemente masculino al que algunas mujeres intentan
acriticamente adaptarse como ünico medio de integrarse en la
comunidad filosôfica. En otros âmbitos del saber, el método del
adversario preside, sobre todo en el âmbito académico, las
discusiones de las reuniones de especialistas concebidas como
âmbitos de discusiôn en los que contrastar distintos puntos de

vista, pero no forma parte de la metodologfa cientifica a través de
la cual se desarrolla la disciplina.

«En el método del adversario no se trata tanto de establecer

posiciones en funciôn de su plausibilidad, mérito o incluso popula-
ridad. Mâs bien se espera que consideremos y, por tanto, honremos,
las posiciones mâs opuestas a las nuestras para demostrar que

19 S. Hengelsen, La ventaja de ser mujer. Barcelona, Granica, 1990. Colecciôn
Mujeres en Management; J. Marshall, Women Managers. Travellers in a Maie World
(3a Ed.). London, John Wiley & Sons, 1990.



podemos rebâtir sus objeciones. Asi hay teorîas morales dirigidas
a los egoistas, y teorîas del conocimiento dirigidas al escéptico»20.
De este modo, la filosofîa divulga y atiende algunos puntos de

vista meramente porque son los de un adversario hipotético,
desatendiendo posiciones que pueden defender tesis mâs
interesantes y valiosas. En ocasiones, como ocurre en el caso de

Wittgenstein, no solo se élabora gran parte de los razonamientos
argumentando contra posiciones opuestas a las propias, sino que,
entre las objeciones susceptibles de ser planteadas por posibles
adversarios, se incluyen las del propio autor en momentos
anteriores de su obra.

Muchos de los argumentas utilizados en esta metodologia
muestran efectivamente que una determinada conclusion no se

sigue necesariamente de unas premisas, cuando debiera primar el
ofrecer razones a favor de una determinada conclusion que se
considéré importante dentro de un sistema de ideas. Janice Moulton
insiste en la necesidad de mostrar las relaciones tanto de las

premisas como de las conclusiones con otras creencias y patrones
de razonamiento, y la armonizacion de nuestra vision del mundo
con determinadas posiciones filosôficas21. Esta actitud, que a
todas luces se ajusta a la auto-comprensiôn de la filosofîa, dista
mucho de ser mayoritaria, sobre todo en filosofîa analîtica dönde
la disputa domina no solo la metodologia, sino también la evaluation.

Sigue existiendo una exigencia de lo que se entiende como
rigor que tiende a privilegiar el razonamiento deductivo en todos
los âmbitos. Paradôjicamente, este desarrollo ha sido paralelo al
de la toma de conciencia en el âmbito cientîfico de la imposibilidad
de hablar de una ciencia libre de valores, de la imposibilidad de
defender una nociön fuerte de la verdad como correspondencia, y
por tanto, de la imposibilidad de dotar de sentido la nociôn de

objetividad.
Aunque la agresividad sea a menudo denostada como contraria

a las normas que han de presidir la interaction social, se suele
valorar positivamente una conducta agresiva en contextos
competitivos en los que se equiparada a menudo con la competencia
profesional, la efectividad, la auto-exigencia, etc. En este sentido,
los individuos que se conducen agresivamente tienen mâs

20 J. Moulton, «A Paradigm or Philosophy: The Adversary Method», en S.

Harding and Merril B. Hintikka (Eds), Discovering Reality, Boston, D.Reidel
Publishing Company,1983, pâg. 158.

21 J. Moulton, «A Paradigm or Philosophy : The Adversary Method»,pâg. 161.



posibilidades de éxito que los individuos conciliadores.
Recientemente, apareciô una noticia en la prensa que daba cuenta
de un estudio segün el cual los hombres machistas tenîan mas
posibilidades de éxito profesional.

Como hemos visto, las discusiones son concebidas como
guerras, en las discusiones se gana y se pierde, y ganar exige una
conducta agresiva.

En el âmbito académico, las cuestiones teoricas resultan
legitimadas y aceptadas por la comunidad correspondiente de
especialistas en contextos de debate y discusion. La defensa de un
determinado punto de vista depende de la habilidad para participar
eficazmente en discusiones, de la capacidad para la agresividad
dialéctica. En el caso de la filosofîa, que incorpora como parte de
su metodologia el método del adversario, la adaptacion a la
metodologia propia de la disciplina demanda de los especialistas
las mismas habilidades que, en otros âmbitos del saber, solo se

precisan para la defensa de los resultados.
Como una cuestiôn de hecho, los varones presentan una

conducta agresiva con mayor frecuencia que las mujeres22.

Dejaremos aqui de lado si la interacciön que se establece entre
estereotipo y conducta explica o no por si sola este resultado. Tan
solo nos interesa destacar que las mujeres, en filosofîa, han de
adaptarse, en la propia discusion teörica, a un modelo masculino
de pensamiento y de interacciön. La evaluaciön de los resultados
del trabajo de las mujeres, también sera llevada a cabo por una
comunidad compuesta mayoritariamente por hombres, en un
estilo masculino de discusion. Como contrapartida, las mujeres
estarân mejor situadas para valorar adecuadamente la importancia
de aquellos aspectos que el método del adversario deja fuera, el
interés en detenerse en aquellas facetas del problema que no
pueden ser apresadas en los razonamientos deductivos, y tenderân
a desarrollar una mayor capacidad critica para evaluar los defectos
de esta manera de procéder y las ventajas de puntos de vista
alternativos.

Comentaremos a continuaciön los experimentos mentales

que presiden y, sobre todo, definen, el debate en torno a la identi-
dad personal. Estos experimentos utilizan fundamentalmente très

tipos de ejemplos: el de trasplante del cerebro de una persona a

22 G. P. Knight, R. A. Fabes, y D. A. Higgings, «Concerns about drawing
causal inferences from meta-analyses: Anexample in the studyofgender differences
in aggression», Psychological Bulletin, 119 (1996), pâgs. 410-421.



otra, la clonaciön y la reproducciön por fisiön. Se trata de una
discusiön que ha recibido una atenciön preferente por parte de las
filôsofas feministas debido a la especial visibilidad que la
marginaciôn de lo simbôlicamente femenino adquiere en los

planteamientos de los autores implicados. No obstante, y como
casi siempre ocurre con los temas de género, lo silenciado tiene
unas implicaciones mayores que lo explîcitamente formulado.
Nos vamos a centrar en algunos de los supuestos de estos

experimentos mentales: la concepciôn del cuerpo que incorporan,
la escasa profundizaciôn en los estados psicolôgicos que definen
la identidad, el mito de la auto-generaciôn, y las dificultades
metodolôgicas que presiden los planteamientos.

El cuerpo como receptàculo

Los experimentos mentales propuestos por los teöricos
(analiticos) de la identidad personal, ni toman en consideraciôn la
relevancia del género para esta cuestiôn, ni profundizan en la
influencia del cuerpo sobre los procesos mentales. Tanto en el caso
de los autores que consideran suficiente la continuidad mental

para la estabilidad de la identidad personal, como en el de aquellos
que destacan la importancia de la identidad corporal (B. Williams,
David Wiggins) la cuestiôn del género, cuando es mencionada, se

descarta sin mas. B. Williams menciona la posibilidad de inter-
cambiar los cerebros de personas de distinto sexo e inmediatamente
afirma: «Olvidémonos de esto»23. En cualquier caso, ambos tipos
de enfoque son insuficientes, y supone un empobrecimiento del
debate presentar como inevitable la necesidad de una elecciôn
entre la continuidad mentaly la continuidad corporal. A propôsito
de la infravaloraciôn del cuerpo Wittgenstein afirma: «jCuânta
mas verdad hay alli donde al aima se le da la misma multiplicidad
que al cuerpo, que en una aguada teoria moderna!»24.

Elizabeth Grosz critica tanto el dualismo como el monismo,
aunque insiste en la necesidad de tomar siempre en consideraciôn
el cuerpo como unico medio para contrarrestar la primacia conce-
dida hasta ahora a la continuidad mental. Esta autora propone
pensar el sujeto como una banda de Möbius introduciendo asi una
imagen que ayuda a superar el dualismo.

23 B. Williams, Problems of the Self: Philosophical Papers, 1956-72, Cambridge,
Cambridge University Press, 1973, pâg. 46.

24 Ocasiones filosoficas, pâg. 156.



La banda tiene la ventaja de mostrar la inflexion de la mente en
el cuerpo y del cuerpo en la mente, los modos en que, a través de

un tipo de giro o inversion, un lado se convierte en otro. Este
modelo también pro-porciona un modo de problematizar y
repensar las relaciones entre lo externo y lo interno del sujeto, su
interior psiquico y su exterior corporeo; mostrando no su identidad
o reducciôn fundamental, sino la torsion de uno en el otro, el
pasaje, vector, o movimiento incontrôlable del interior enel exterior

y del exterior en el interior25.

Vivimos nuestros cuerpos a través de una imagen mental
construida a partir de influencias sociales, histôricas y cul-turales,
que determinan aspectos tan importantes como el vestido, el
cuidado personal, la nutriciôn, etc. Es evidente que el sexo y la
sexualidad no son un factor entre otros a partir del cual cada indi-
viduo construye su imagen corporal, sino el factor en torno al cual
se articulan todos los demâs26. Los estudios sobre identidad personal

suelen hacer abstraccion de la influencia del contexto social en
la continuidad psicolögica. Esta actitud, junto al menosprecio por
la importancia del cuerpo en la configuraciôn de la personalidad,
impide plantearse cuestiones tanbâsicas como las siguientes: ^son
realmente intercambiables los cuerpos en las relaciones sociales,
en el sentido de que las relaciones entre las personas se basan en
aspectos no corpôreos, hasta el punto de que cualquier persona
con otro cuerpo, habrfa tenido exactamente la misma vida y
tendria exactamente las mismas expectativas? ^Tienen realmente
todos los individuos el carâcter adecuado y la seguridad personal
suficiente como para salvar una distancia importante entre su

cuerpo y los modelos de belleza corporal imperantes en su entorno,
contrarrestando asi la influencia que esto pueda tener en sus

25 E. Grosz, Volatile Bodies: Toward a Corporeal Feminism. Sydney, Allen and
Unwin, 1994, pâgs. 6-7.

26 Locke expresô con total claridad la necesidad de partir de la articulation
mente/cuerpo en la reflexion sobre la identidad personal: «Porque yo estimo que
no es tan solo la idea de un ser pensante o racional lo que en el sentir de la mayoria
de las personas constituye la idea de un hombre, sino también la idea de un cuerpo
formado de cierto modo y unido a ese ser. Ahora bien, si ésa es la idea de un
hombre, el mismo cuerpo sucesivo que no se muda todo de una sola vez, tendra,
como también el mismo espiritu inmaterial, que contribuir a formar uno y el mismo
hombre.» (J. Locke, Un ensayo sobre el entendimiento humano. México, Fondo de
Cultura Economica, 1956, pâg. 318). Locke identifica la identidad de la persona con
la identidad masculina, pero si sustituimos, en las ocurrencias pertinentes, «hombre»

por «persona» esta tesis séria susceptible de ser suscrita por la mayoria de las
autoras implicadas en este debate.



relaciones sociales? ^Es realmente el cuerpo un mero mecanismo
de reconocimiento como pretende Quinton?

Algunos autores, han senalado como experiencias corporales
traumâticas pueden influir en las conclusiones que pretenden
inducir experimentos mentales como el trasplante de cerebros.

^Supondria algün consuelo para una victima de malos tratos
corporales el poder ocupar otro cuerpo, incluso idéntico? <Œn que
casos? ^Vivimos del mismo modo nuestro cuerpo en un entorno
socio-politico opresivo que en un entorno mas respetuoso con la
libertad individual y, sobre todo, con los derechos de las mujeres?

Los experimentos mentales se disenan tomando el cuerpo en
su pura materialidad, limitando su relaciön con el mundo a las
necesidades de reconocimiento, y olvidando las necesidades de

integration. De hecho se trata de las dos caras de una misma mone-
da: el individualismo que preside los anâlisis permite prescindir
de la dimension social del sujeto, y, por tanto, el cuerpo puede
quedar convertido en objeto. Esta cosificaciôn, junto al rechazo a

tomar en cuenta la identidad sexual como pilar fundamental de la
identidad personal, es propia de un simbolismo patriarcal que no
podia pasar desapercibido para el pensamiento feminista. Como
afirma Giulia Colaizzi «(...) marcar sexualmente [genderize] la
notion de sujeto implica historizarla, porque supone conectar el

Cogito, el «yo» en tanto esencia, pura conciencia y principio de
verdad -Logos- a un cuerpo concreto -masculino- que puede defi-
nirse como Hombre universal solo si desplaza hacia otro término
-la Mujer- la discontinuidad, materialidad y contingencia que no
reconoce para si mismo»27.

Parece impensable hablar de identidad personal como algo
disociado de la imagen personal que todos los individuos
construyen a partir de su experiencia corporal y, por tanto, de su
identidad sexual. En la configuration de este imaginario personal
intervienen componentes socio-culturales que establecen pautas
de presentaciön, intercambio y deseabilidad social que anudan lo
publico y lo privado cuya separation confiere esa incömoda artifi-
cialidad que aflora en los experimentos mentales sobre la identidad

27 G. Colaizzi, «Género y tecnologîa(s): de la voz femenina a la estilizaciôn del

cuerpo», Revista de Occidente, 190,1997, pâgs. 104-119,pâg. 116, (ahora en G. C., La

pasiôn del significante, Madrid, Biblioteca Nueva, 2007). Ver también de la misma
autora «Entre mito y habla: literatura, cuerpo y deseo en la construction del sujeto
moderno» enM. Palau (ed.), Donesy literatura: present yfutur, Tarragona, Universität
Rovira i Virgili, 1997, pâgs. 33-54, (ahora en G. C., Género y representaciôn,
Madrid, Biblioteca Nueva, 2006).



personal. No es posible hablar de un yo abstracto liberado de su
deuda con el imaginario social y ajeno a todos los procesos emo-
cionales, cognitivosy sociales que han posibilitado su configuraciön
especifica.

IDENTIDAD MUNDANA

El cuerpo suele ser concebido como mero contenedor del
cerebro, y el cerebro depösito de los estados mentales. En el caso
de los experimentos sobre trasplante de cerebros, al infravalorar
los efectos del cuerpo sobre la personalidad, todos los cuerpos son
équivalentes. Los escritos de las autoras feministas incluyen siem-

pre alguna referenda a la necesidad de prestar atenciön a hechos
como las sinestesias, el impacto de determinados procesos fisiolö-
gicos sobre la agresividad (producciön de adrenalina), la influencia
de la experiencia del dolor fisico sobre la personalidad o la
importancia del cuerpo para determinadas destrezas fisicas
déterminantes en la vida de una persona (imaginemos imdeportista
profesional cuya personalidad se trasplanta a un cuerpo con
determinadas limitaciones fisicas). En general los estados psicolö-
gicos que definen la identidad transmundana no son descritos ni
definidos rigurosamente. La memoria, siendo fundamental para
poder hablar de continuidad psicologica, queda reducida a
conexiön psicologica entre el pasado y el présente, sin que se pro-
fundice en sus posibles alteraciones. También es importante la
continuidad en el terreno de los deseos, las intenciones y las espe-
ranzas. Traumas fisicos como la tortura o la violation alteran la
memoria y su estructura (no se anaden sin mas a lo ya vivido).

(...)[ 1]as vîctimas de una situation traumatica no solo pierden
sus recuerdos de acaecimientos y acciones del pasado. Pierden
también el patron de la memoria en el que estân enraizados sus
deseos, expectativas, emotiones, capacidades, etc. Por lo que la

pérdida de la memoria constituye, en estos casos, solo una parte de

una destruction mas amplia de personalidad. La capacidad de
disfrutar del baile, por ejemplo, se fundamenta en habilidades
fisicas recordadas (saber bailar el tango), expectativas derivadas
de una experiencia pasada (que uno se sentira seguro), dispositions

emocionales (que la müsica proporcione placer), la confianza
en que se puede controlar la propia memoria, etc. Cuando todas
ellas desaparecen, el disfrute del baile desaparece también. Y lo
mismo ocurre con otros rasgos de la personalidad28.

28 S. James, «El feminismo en la filosofîa de la mente: La cuestiôn de la



El Otro prescindible

En todos los experimentos mentales relativos a la identidad se
habla de la creaciön de nuevas personas sin la intervenciôn de las

mujeres. Podriamos hablar de una auto-generaciön de hombres,
puesto que casi todos los protagonistas de estos experimentos son
masculinos. Marguerite La Caze senala las limitaciones de este
recurso del siguiente modo:

El ser persona se desarrolla en el contexto del nacimiento, la
vida, las relaciones con los demâs, y la muerte. Estos experimentos
mentales, imaginando la auto-reproducciôn masculina, se han
alejado de estas realidades de un modo que afecta el valor de lo
imaginado. Las fantasias de repro-ducciön permiten ignorar toda
la cuestiön de las diferencias cor-porales entre hombres y mujeres.
Este sentido de auto-generaciön esta conectado con un numéro de
tensiones relativas a la mente y al cuerpo y a la cuestiön de las

diferencias entre personas en general29.

Susan James interpréta esta fantasia de auto-generaciön como
un modo de resolver en la imagination los conflictos edipicos,
anulando la deuda con la figura materna y, a la postre, con cual-
quier otro. Esta autora extiende su critica psicoanalitica a la resis-
tencia de los teôricos de la identidad a plantear el trasplante de un
cerebro masculino a un cuerpo femenino. La conclusion que cabe

extraer, en su opinion, es que, por un lado, el concepto de
identidad de la persona se hace équivalente al de identidad de un
hombre, y, por otro lado, existe el miedo inconsciente a poner en
peligro la propia identidad sexual. El mito de la auto-reproducciôn,
componente poderoso del imaginario masculino reaparece
periödicamente en la discusiôn filosofica. En el caso de Locke esta

representation adopta una forma singular, ya que cancela la deuda

biolögica con la madré y subraya la dimension relational del
parentesco:

Porque si yo creyera que Sempronia desenterrö a Tito de un
plantio de perejil (como es costumbre decirle a los ninos), y que de
ese modo se convirtiö en su madré y que mâs tarde también
desenterrö a Cayo del mismo plantio de perejil, tendria una

identidad personal», enM.Fricker &c].Hornsby,FeminismoyFilosofîa. Uncompendio,
Barcelona, Idea Books, 2001, pâg. 49.

29 M. La Caze, The Analytic Imaginary, Cornell University Press, Ithaca, 2002,
pâg. 86.



nociön tan clara de la relaciön de hermanos que existe entre Tito
y Cayo, como si tuviera toda la habilidad de una parte-ra, ya que
la nociön de que una misma mujer contribuyö igualmente como
madré al nacimiento de Tito y de Cayo (aunque sea ignorante o
esté en error respecto al modo de maternidad) es aquella en que
fundé la relaciön, puesto que el nacimiento de ambos coincide en
esa circunstancia consista en lo que consista efectivamente30.

En contraposiciön, Kripke, en el contexto de la discusion sobre
la identidad transmundana en las semânticas de los mundos posi-
bles de los anos setenta, si que intégré en su teoria el proceso de

reproduccion natural. El origen de una persona (y en general de
cualquier objeto, en sentido logico de particular) es la condiciôn
necesaria de la continuidad. Comentando un ejemplo que tiene
como protagonista a la reina de Inglaterra afirma lo siguiente:

iCömo podria ser esta mismîsima mujer una persona que se
hubiese originado a partir de otros progenitores, esto es, de un
espermatozoide y un övulo enteramente diferentes? Podemos
imaginar, dada esta mujer, que varias cosas en su vida hubiesen
cambiado: que se hubiese convertido en una mendiga, que su
sangre real hubiese permanecido ignorada, y asi sucesivamente. A
uno se le da, digamos, una historia previa del mundo hasta un
cierto momento y, a partir de ese momento, la historia se sépara
considerablemente de su curso real. Esto parece posible; y, asi, es

posible que aunque hubiese nacido de estos progenitores nunca
hubiera llegado a ser reina. Aunque hubiese nacido de estos
progenitores, como el personaje de Mark Twain, fue cambiada por
otra nina. Pero lo que es mâs dificil de imaginar es que hubiese
nacido de padres diferentes. Me parece que cualquier cosa provenante

de un origen diferente no séria este objeto31.

Con esta referencia a Kripke, tan solo pretendemos senalar el
contraste con los teôricos de la identidad que se situan al margen
de los métodos de reproduccion conocidos. El planteamiento de

Kripke, a la hora de acotar la condiciôn necesaria minima de la
continuidad corporal, es équivalente a los recursos que se intro-
ducen en los experimentos mentales taies como clonacién y tele-

transporte, o fisién, pero, por retomar la terminologia psicoana-
litica, no cancela la deuda con los progenitores. Es cierto que los

experimentos mentales presentan una imagen que permite pensar

30 J. Locke, Un ensayo sobre el entendimiento humano. Mexico, Fondo de Cultura
Econômica, 1956, pâgs. 344-5.

31 S. Kripke, El nombrar y la necesidad, México, U.N.A.M., 1985, pâg. 120.



la simultânea existencia del sujeto en distintos mundos posibles,
emparentândose asi, aunque las motivaciones sean muy distintas,
al planteamiento de Lewis que defendia que toda situation
contrafâctica es un mundo posible que incluye las réplicas de los
individuos del mundo considerado real. La ciencia contemporânea
y, mas espetificamente, la ciencia ficciôn, han proporcionado al
imaginario masculino los elementos precisos para una mejor
elaboration de las imâgenes pertinentes que ganan en
expresividad, y, por tanto, en poder persuasivo, pero la
espectacularidad del debate no es sinônima ni de una mayor
originalidad en el planteamiento, ni de una especial actualizaciön
del mismo.

DiFICULTADES METODOLÖGICAS

Los experimentos mentales propuestos como puntos departida
de la reflexion sobre la identidad personal en la tradicion analitica
obedecen en gran parte al cientismo propio del imaginario de los
filôsofos de esta tradicion. Daniel Kolac, por ejemplo, defiende ex-
plicitamente la legitimidad de estos experimentos por su similitud
con los experimentos mentales usados por los propios cientificos,
y por producir imâgenes acordes con la ciencia actual. En nuestra
opinion, el parecido de familia se da mas con la ciencia ficciôn que
con la ciencia propiamente dicha, con la consiguiente incorporaciôn
de valores etnocéntricos. Las imâgenes son ciertamente mâs afines
a las obras de ficciôn actuales, pero los términos de la discusiôn no
se renuevan.

Es usual defender la utilidad de los experimentos mentales
como recursos que nos permiten accéder intuitivamente a los su-
puestos que subyacen a nuestro lenguaje y pensamiento. Pero,
como ocurre con cualquier uso metafôrico del lenguaje, solo escla-

recen los aspectos seleccionados del problema a costa de oscurecer
otros, moldean nuestras intuiciones de acuerdo con el concepto de

persona asumido por el filôsofo que propone el experimento, y
definen el marco en el que se desarrolla el debate, cerrândolo a otro
tipo de conceptuaciôn. Se pretende ser fiel a un tipo de razôn neu-
tra y universal que sin embargo, estâ cargada de valores. Las
imâgenes utilizadas son etnocéntricas, y, aunque se pretende ha-
cer abstracciôn de cualquier contexto, es decir, tomar en conside-
raciôn solo seres incorpôreos y abstractos, los personajes que
aparecen suelen ser hombres con nombres ingleses, incluso el

propio filôsofo se incluye en ocasiones en el experimento. Se près-



cinde de todas las cuestiones relativas a la identidad sexual y
cultural, se eliminan todas las diferencias de sexo, edad, raza,
carâcter, etc.

Los experimentos basan su efectividad en aislar algunas variables

de un problema y disenar un escenario imaginario en el que
solo sean relevantes esas variables. Es inevitable plantearse la
insuficiencia de este tipo de planteamientos. Cuando lo que esta en
juego es la identidad personal, las cuestiones relativas al impacto
en la vida social que tendrian las situaciones imaginarias que se

nos proponen, tendrian que ser abordadas. Parafraseando a

Wittgenstein, podriamos afirmar que imaginar otro tipo de

personas es imaginar otra forma de vida. Tendriamos que imaginar
qué tipo de responsabilidad cabe exigir en esos mundos posibles
a las personas por sus acciones pasadas, qué tipos de derechos
tendrian las victimas de delitos pasados. En el caso de la fision
estos problemas se complicarian con cuestiones relativas a la
frecuencia y la posibilidad de control de la reproducciön.

Queremos concluir con las palabras de Susan James: «Tal vez
la pregunta que deberia plantearse es por qué la tradiciön filosöfica
analitica ha estado tan interesada en examinar y defender esta
nociôn minimalista de pervivencia y, por consiguiente, de la

persona. He sugerido que parte de la explicaciôn tiene que ver con
las construcciones culturales de la masculinidad y la feminidad
que operan en el inconsciente y, por consiguiente, en la filosofia.
En el corazon de la identidad late el tema de la identidad sexual,

y con él el deseo de la tradiciön dominada por los hombres de

asegurar la masculinidad del sujeto y la subordinaciôn de las

mujeres. Este drama tan corriente se représenta envarios escenarios
filosôficos, pero lo hace con particular intensidad en el propio
problema de la identidad»32.

La teoria feminista es sin duda el âmbito filosöfico en el que
mas se han cuestionado las imâgenes heredadas, y en el que mayor
conciencia hay de la necesidad de crear nuevas figuras y nuevos
tropos que inspiren nuevas vias de pensamiento y acciôn 3. En este

sentido, puede considerarse que es aqui donde mas se ha realizado
el programa de Wittgenstein: liberar el pensamiento de los enredos

32 S. James, op.cit., pâgs. 59-60.
33 yer p Yaeger, Honey-Mad Women: Emancipatory Strategies in Women's

Writting. New York, Columbia University Press, 1988,pâg. 31; D. Haraway, «Ecce

Homo Ain't (Aren't) I a Woman and Inappropriate/d Others: The Human in a
Post-Humanist Landscape», en J. Butler and J. Scott (eds.), Feminists Theorize the

Political, London and New York, Routledge,1992.



que lo apresan a través de la terapia que supone sacar a la luz las

imageries subyacentes. El feminismo, sin embargo se aparta del

programa wittgensteiniano en su funcion positiva, en su intento
de producir nuevo conocimiento.

Referencias bibliograficas

Colaizzi, G., «Género y tecnologîa(s): de la voz femenina a la estilizaciön
del cuerpo», Revista de Occidente, 190,1977,pp.l04-119,p.ll6.

— «Entre mito y habla: literatura, cuerpo y deseo en la construction del
sujeto moderno» en PALAU, M (Ed.), Dones y literatura: present y
futur, Tarragona, Universität Rovira i Virgili, 1997, pp.33-54.

Grosz, E., Volatile Bodies: Toward a Corporeal Feminism. Sydney, Allen and
Unwin, 1994.

Haraway, D., «Ecce Homo Ain't (Aren't) I a Woman and Inappropriate/
d Others: The Human in a Post-Humanist Landscape», en J.Butler
and J.Scott (Comps), Feminists Theorize the Political, London and New
York, Routledge,1992.

James, S., «El feminismo en la filosofia de la mente: La cuestiön de la
identidad personal», en M.FRICKER & J.HORNSBY, Feminismo y
Filosofia. Un compendio. Barcelona, Idea Books, 2001.

Kittay, E. F., «Woman as Metaphor» en Diana T. Meyers (Ed.), Feminist
Social Thought: A Reader, Londres, Routledge, 1997, p.p.264-284.

Kolak, D., 'The Metaphysics and Metapsychology of Personal Identity:
Why Thought Experiments Matter in Deciding Who We Are.',
American Philosophical Quarterly 30,1 (1993), pp.39-50.

Kripke, S., El nombrar y la necesidad. Mexico, U.N.A.M., 1985.

La Caze, M., TheAnalytic Imaginary. Cornell University Press, Ithaca, 2002.
Le Doeuff, M., L'imaginaire philosophique. Paris, Payot, 1980.

—, Le sexe du savoir, Paris, Flammarion, 1998

Lewis, D. K., «Counterpart Theory and Quantified Modal Logic», Journal
ofPhilosophy 65 (1968), pp.113-126.

Lloyd, G., The Man of Reason: «Male» and «Female» in Western Philosophy,
London, Methuen, 1984.

Locke, J., Un ensayo sobre el entendimiento humano. México, Fondo de
Cultura Econömica, 1956.

Moulton, J., 'A Paradigm or Philosophy: The Adversary Method', en S.

Harding and Merril B. Hintikka (eds), Discovering Reality. Boston,
D.Reidel Publishing Company, 1983.

Parfit, D., Reasons and Persons, Oxford, Oxford University Press, 1986.

Williams, B., Problems of the Self: Philosophical Papers, 1956-72, Cambridge,
Cambridge University Press, 1973.

Wittgenstein, L., Culture and Value, Chicago, The University of Chicago
Press, 1980



—, Investigacionesfilosôficas. Barcelona-México, UNAM-Editorial Crîtica,
1988.

—, Sobre la certeza. Barcelona, Gedisa, 1988.

—, Observaciones a 'La rama dorada' de Frazer. Madrid, Tecnos, 1992.

—, Ocasiones filosôficas, Madrid, Câtedra, 1997

Yaeger, P.,Honey-Mad Women: Emancipatory Strategies in Women's Writting.
New York, Columbia University Press, 1988




	Bruma de imágenes prestadas

