Zeitschrift: Boletin hispanico helvético : historia, teoria(s), practicas culturales
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: - (2009)

Heft: 13-14

Artikel: Bruma de imagenes prestadas
Autor: Sanchez, Dora

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047376

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bruma de imagenes prestadas

Dora Sanchez Universitat de Valencia

En todos los ambitos del saber las mujeres nos hemos tenido
que formar en unos esquemas epistemolégicamente androcén-
tricos, nuestra incorporacién al conocimiento es una incorporacién
a una tradicién heredada protagonizada por varones que, como
no puede ser de otro modo, la han configurado a partir de unos
esquemas mentales marcados por el género. La superaciéon de este
sesgo tiene que hacerse con los recursos de la misma herencia que
pretendemos revisar para enriquecerla, para hacerla verdadera-
mente universal, y para no seguir pensando con imagenes pres-
tadas.

Enestearticulo quiero recorrer el camino que va desde la consi-
deracién dela mujer como lo Otro, y su papel como vehiculo delas
principales metéforas que estructuran la experiencia masculina, a
la reflexién sobre cémo lo Otro de la filosofia afecta a su propia
naturaleza. Este Otro puede no identificarse explicitamente con lo
femenino, perosiempre es coextensivo conlo que directa oindirec-
tamente se sitila en ese orden. Tradicionalmente, la dicotomia
entrenaturalezay cultura se ha hechosinénima dela contraposicién
entre mujer y hombre. Numerosas autoras de la teoria feminista
contemporanea han argumentado de modo convincente cémo, en
el pensamiento occidental, el cuerpo y la emocion son del orden
de lo femenino, mientras que la mente y la razén definen lo mas-
culino. Junto a las evidencias explicitas que encontramos en la
historia de la filosofia, contamos con el trabajo de aquellas pensa-
doras como G.Lloyd y Michéle Le Doeuff' que, analizando las es-

© Boletin Hispdnico Helvético, volumen 13-14 (primavera-otofio 2009).

1 Cf. M. Le Doeuff, L'imaginaire philosophique, Paris, Payot, 1980, y G. Lloyd, The
Man of Reason: «Male» and «Female» in Western Philosophy, London, Methuen, 1984.

p g

F

Spuil 2

supvysaid saua

221



Dora Sdanchez

222

tructuras metafdricas, los ejemplos y las digresiones de numerosos
autores, han identificado pautas de asociacion recurrentes.

En la primera parte del articulo comentaremos algunas
consecuencias del tratamiento de la alteridad en la propia
naturaleza de la filosofia, para ello recurriremos por un lado, a la
obra de Michéle Le Doeuff que aborda expresamente la exclusion
de las mujeres de la filosofia; por otro lado, buscaremos en la obra
de Wittgensteinlas huellas de unaactitud similar hacialanaturaleza
de la filosofia, aunque este autor no identifique lo excluido con lo
femenino, desde el pensamiento feminista, podemos reconocer
como tal.

Las segunda y tercera parte de este trabajo tratan de mostrar
a través del andlisis de dos recursos metodoldgicos, el método del
adversario y los experimentos mentales, cémo la filosofia integra
el sesgo androcéntrico que hemosidentificado enla primera parte.

LO FEMENINO COMO ALTERIDAD

Como es sabido, Simone de Beauvoir argument6é de modo
convincente quelamujer es el Otro parael hombre que se considera
a si mismo como la ejemplificaciéon de la norma. Las mujeres
nunca reaccionaron construyendo al hombre como lo otro, y
Simone de Beauvoir no podia explicar esta falta de reciprocidad.
Histéricamente, se ha dado el caso de pueblos colonizados que
carecieron de una completa reciprocidad durante largo tiempo,
pero, a partir de un determinado momento, afirmaron su
subjetividad y percibieron a sus opresores como el Otro.

Paraunareflexién sobre el pensamiento y susrepresentaciones
es imprescindible conceder a la metafora un lugar central, y tener
en cuenta que la alteridad es un requisito crucial para la metafora.
Eva Feder Kittay” ha mostrado cémo la mujer proporciona al
hombre un conjunto de dominios ricamente articulados mediante
los cuales puede conceptualizar incluso sus mds tempranas
mediaciones entre él mismo y sus semejantes, su mundo, y su
propio yo. Al realizar su papel como Madre /Mediadora, la mujer
estd convenientemente situada en la vida del hombre para
convertirse enlametaforaque mediaentrelaexperiencia asimilada
y la todavia por asimilar en su vida futura. La mujer tiene una
importancia estructurante en la metaforizacién de la organizacion

2 Eva Feder Kittay, «Woman as Metaphor» en Diana T. Meyers (Ed.), Feminist
Social Thought: A Reader, Londres, Routledge, 1997, pags 264-284.



conceptual de la experiencia del hombre. Se da una congruencia
entre la relacién del hombre con las mujeres y la estructura del
lenguaje metaférico.

En su extensa obra, Michele Le Doeuff lleva a cabo un andlisis,
tan erudito como brillante, sobre el papel de la alteridad en la pro-
.pianaturalezadelafilosofia, a través de lasimédgenes que aparecen
en los textos filosoficos. A partir de este papel de las mujeres y de
lo femenino cémo lo Otro de la filosofia estableceremos un para-
lelismo con la concepcién de la filosofia de Wittgenstein, que
insiste a menudo en la importancia de lo que excluye la tradicién
filosofica.

Michele Le Doeuff ha mostrado cémo las mujeres han sido
excluidas de la filosofia no sélo en el plano institucional sino,
fundamentalmente, en el epistemolégico. En su opinion, la
exclusién de todo lo asociado con lo femenino ha determinado la
propianaturaleza dela filosofia. Wittgenstein también se preocup6
por los criterios de demarcacion en filosofia, y sibien nunca asoci6
lo excluido con el género, ya hemos senalado el poder de las
metaforas parasimbolizar el género, y veremos como los elementos
identificados por Wittgenstein como expulsados del canon por la
tradicion filoséfica se inscriben en el orden de lo femenino. Esta
comparaciénentre Le Doeuff y Wittgensteinnos permite compren-
der mejor laconcepcion quelos filésofos han tenido desudisciplina.

Tanto Wittgenstein como Le Doeuff defienden que uno de los
problemas dela tradicién filos6fica es su articulacién en tornoa un
ideal de racionalidad que les parece injustificable.

En las Ocasiones filoséficas Wittgenstein afirma:

La razén —-me gustaria decir- se nos presenta como la escala
graduada par excellence, respecto de la cual todo lo que hacemos,
todos nuestros juegos de lenguaje, se miden y se juzgan. Podemos
decir: estamos tan preocupados en contemplar la vara de medir,
que no podemos dejar que nuestra mirada descanse sobre ciertos
fenémenos o figuras. Estamos, por asi decirlo, acostumbrados a
'despacharlos’ comosi fuesen irracionales, comosi correspondiesen
a un estadio inferior de la inteligencia, etc. Nuestra mirada se
mantiene clavada en la vara de medir y nos aparta continuamente
de esos fenémenos, como si nos hiciese mirar hacia arriba’.

Michele le Doeuff expres6 su desconfianza hacia el concepto
de razén que preside la reflexion filoséfica vinculandolo

3 L. Wittgenstein, Ocasiones filosificas, Madrid, Catedra, 1997, pags. 377-378

supisaid sauaSpuir ap vuunig

223



Dora Sinchez

224

directamente al uso de imagenes: «(...) me parece que la filosofia
no depende de una “racionalidad” propiamente “masculina”,
sino que induce a menudo un imaginario misogino, intentado ser
maés de lo que es. Intentando hacer funcionar la racionalizacién
mas alld de sus posibilidades»*.

Enopiniénde Le Doeufflafilosofia se autodefine por contraste
con lo que excluye.

El discurso filoséfico se inscribe —se dice a si mismo como
filoso6fico- en una separacion del mito, lo fabuloso, lo poético, la
imagen (...) Es en efecto un lugar comun bien antiguo el asimilar
la filosofia a un cierto logos que se determinaria por oposicién a
otros tipos de discursos.

Pero sibuscamos esta filosofia en los textos considerados como
concernidos con ella, hay que dejar claro, como minimo, que no la
encontraremos en estado puro. Encontraremos también esta-tuas
que respiran un perfume de rosa, comedias, tragedias, arqui-
tectos, cimientos, viviendas, puertas, ventanas, arena, pilotos, va-
riados instrumentos musicales, islas, relojes, caballos, asnos, incluso
un ledn, representantes de todos los oficios, escenas de tempestad
y marinas, bosques y arboles, en suma, todo un mundo pintoresco
susceptible de alegrar una «Historia de la filosofia» demasiado
severa’.

Generalmente, se defiende que las imagenes que aparecen en
los textos filoséficos son accesorias, pero Le Doeuff argumenta
que son necesarias, aunque, en el meta-discurso, las imagenes son
excluidas del pensamiento filoséfico y se han puesto en marcha
diversas estrategias para conjurar el fracaso de esta exclusién que
Le Doeuff califica de «escandalo interno», la estrategia principal
serfa la de «(...) proyectar la cara vergonzante de la filosofia sobre

4 M. Le Doeuff, L'imaginaire philosophique, Paris, Payot, 1980, pag.134.

> «Le discours philosophique sinscrit—se dit lui-méme comme philosophique-
dans un écart d’avec le mythe, le fabuleux, le poétique, I'imagier. (...). C’est en effet
un bien vieux lieu commun que d’assimiler la philosophie a un certain logos que
se déterminerait par opposition a d’autres types de discours.

Mais si nous cherchons cette philosophie dans les textes réputés relever d’elle,
il faut avancer, pour le moins, que nous ne la trouverons pas a l'état pur. Nous
trouverons aussi des statues respirant une odeur de rose, des comédies, des
tragédies, des architectes, des fondements, des logis, des portes et des fenétres, du
sable, des pilotes, des instruments de musique variés, des iles, des horloges, des
chevaux, des anes et méme un lion, des représentants de tous les corps de métier,
desscénes de tempéte et des marines, des foréts et des arbres, enbref tout un monde
pittoresque susceptible d’égayer une trop sévere «Histoire de la philosophie.» (M.
Le Doeulff, op. cit., pags. 9-10). (Traduccién mia).



Otro. Esta denegacién (el sujeto que escribe repudialo que escribe)
es simple en sus mecanismos y variable en sus formas»’. Es decir,
lo femenino no esta excluido sin més de la filosofia, sino que de
algtin modo ya esta en ella, reprimido y repudiado a través de la
proyeccion.

Lo femenino se asocia tradicionalmente con lo particular, lo
préctico, la emocion, el caos, etc., mientras que lo masculino, y la
filosofia, se asocian con lo abstracto, lo universal, la razén, la
unidad, etc. Para Le Doeuff la exclusién de lo femenino es de algu-
na manera intrinseca a la propia naturaleza de la filosofia. La
«mujer» es invocada como una otredad puramente negativa que,
por contraste, garantiza una autonomia y completitud que, lejos
de ser genuinas, descansan sobre la ilusién que proporciona ese
contraste. De este modo la filosofia puede pretender constituirse
como «una disciplina», es decir, un saber que obedece a unas re-
glasy procedimientos que lo delimitan de otros discursos o formas
de conocimiento, siendo este hecho, en opinién de Le Doeuff,
sintomatico de algo internamente reprimido.

Para Le Doeuff ser racional no es necesariamente sinénimo de
ser logocéntrico. Si se abandona toda pretension de completitud y
de clausura y se acepta que la filosofia es un discurso siempre
abierto e incompleto, entonces no sélo lo femenino puede ser in-
cluido, sino que puede abandonarse todo el marco dicotémico
creado desde el fantasma logocéntrico y falocratico.

TERAPIA Y NATURALEZA DE LA FILOSOFiA

Como es bien sabido la obra de Wittgenstein esta plagada de
imagenes: escaleras, manzanas, tenderos, albaniles, piezas de aje-
drez, mufiecas, ollas, palancas, ciudades, etc. Por otrolado, también
es una constante en su obra la preocupacién por la naturaleza de
la filosofia y su posibilidad de demarcacion. De algin modo, el
estilo de Wittgenstein se aleja delo sistematico, rechaza considerar
la filosofia como una disciplina, aborda los problemas desde dis-
tintos puntos de vista y pone el énfasis en el proceso mas que en
el resultado, transmitiendo ese sentido de incompletud por el que
aboga Le Doeuff. Su concepcién de la naturaleza de la filosofia
apelaadesmontar las estructuras que producen exclusién. Mientras
que Le Doeuff nos habla de represion y proyeccion, Wittgenstein

6 M. Le Doeuff, op. cit., pag.15.

svppjsaid sauaSyuil ap viunig

22

U1



Dora Sanchez

226

habla de la enfermedad de la filosofia” que exige una terapia y no
mas teoria, de disolver los problemas mas que resolverlos, de
liberarnos de las imagenes que nos mantienen cautivos". Insiste en
la necesidad de atender la particularidad y multiplicidad ya que
nuestra ansia de generalidad distorsiona nuestros conceptos.

No se trata tanto de defender que todo lo que Wittgenstein
destaca como excluido de la filosofia pueda ser calificado de feme-
nino, o que defienda una filosofia mas femenina, sino quela propia
naturaleza de la filosofia descansa sobre una otredad puramente
negativa. Porque todos estamos sujetos a la tentacion de generali-
zar, proyectar y excluir, Wittgenstein dice que la filosofia es mas
un «trabajo sobre uno mismo»’. El trabajo de luchar contra esta
tenta-cién nunca se termina'’.

En la pagina 429 de las Investigaciones Filosoficas Wittgenstein
afirma:

Nuestro lenguaje describe en primer lugar una figura. Lo que
debe ocurrir con esta figura, cémo hay que emplearla, atin esta
oscuro. Pero lo que estd claro es que eso hay que averiguarlo si se
quiere entender el sentido de nuestra asercion. Pero parece como
si la figura nos facilitara esta tarea; indica ya un determinado
empleo. Asi es como nos toma el pelo™.

Asi pues, las imédgenes, en su aplicacion, resultan engafiosas.
Sin embargo Wittgenstein no defiende que las iméagenes son
siempre nocivas para el pensamiento. En Sobre la certeza habla de
nuestra imagen del mundo como el trasfondo sobre el cual distin-
guimos entre lo verdadero y lo falso', ademas, cuando se refiere
mas especificamente a la imagen del mundo como una esfera que
flota libremente en el espacio, asevera: «La imagen de la Tierra
como esfera es una buena imagen que se acredita a si misma en
cualquier situacion; también se trata de una imal%en simple —en
resumen, trabajamos con ella sin ponerla en duda™.» Parece claro

7 L. Wittgenstein, Investigaciones filosdficas, Barcelona-México, UNAM-Editorial
Critica, 1988. pardgrafos 109, 133, 255, 593.

8 L. Wittgenstein, Investigaciones filosoficas, paragrafo 115, y Los cuadernos azul
y marron, pag. 45

? L. Wittgenstein, Culture and Value, Chicago, The University of Chicago Press,
1980, pag. 16

10 L. Wittgenstein, Ocasiones filosdficas, pag. 187.

L. Wittgenstein, Investigaciones filoséficas, pag. 429

12 Cf. L. Wittgenstein, Sobre la certeza, Barcelona, Gedisa, 1988, pardgrafo 94

13 Ibid., paragrafo 147.



que las imagenes son necesarias, no son malas per se, pero sus apli-
caciones pueden resultar enganosas

Wittgenstein habla tanto de imagenes en sentido literal™ co-
mo de imagenes filosoficas. Entre estas tiltimas, lamas conocida es
sin duda la imagen agustiniana del lenguaje, expresion con la que
Wittgenstein alude a una explicacién informal, cercana al sentido
comun, del funcionamiento del lenguaje. No es una teoria del
significado entre otras, es una proto-teoria en el sentido de que
informa diversas teorias del significado. Puede parecer unamanera
inofensiva de hablar, pero lo pernicioso son sus efectos. Subyace
tanto a las tesis de Locke como a las de Frege y a las del Tractatus,
y esta presente en todas las teorias del significado que pretenden
explicar el funcionamiento del lenguaje recurriendo a algan tipo
de entidad que, asociada a las palabras, les aporte su contenido.
Otras imagenes famosas en filosofia son el contraste entre lo inter-
no y lo externo, entre lo mental y lo fisico, etc.

«Todauna rmtologla est4 depositada en nuestro lenguaje» ' es
decir, las im4genes mas ancestrales estdn impresas en nuestro
lenguajey, por tanto, en nuestro esquema conceptual. Las grandes
teorias y doctrinas filoséficas son mitos de simbolismo que se ori-
ginan amenudoenlasimégenes del lenguaje natural, y sudescrip-
ciénesla tareamas unportante y dificil dela filosofia. Estas image-
nes nos tienen cautivos'’, y este poder de fascinacién explica la
dificultad que tenemos para liberarnos de ellas, terminan cons-
tituyendo una mitologia sobre nosotros mismos y sobre los feno-
menos que se han convertido en naturales para nosotros, seducen
nuestro pensamiento y nuestra imaginacion.

Wittgenstein asigna una funcién terapéutica a la filosofia que
nos puede liberar de las imagenes que nos tienen cautivos propo-
niendo representaciones sindpticas (perspicuas) que den cuenta
de aquellos segmentos de nuestra gramatica en los que se enreda
nuestro pensamiento. Esto no producird nuevo conocimiento
puesto que la filosofia se limita a describir, a reordenar lo que esta
ante nuestros ojos facilitindonos su comprensién y por tanto la
liberacion de nuestras neurosis conceptuales.

Como hemos visto, las imagenes que informan la reflexion
(filosoéfica) frecuentemente excluyen, implicita o explicitamente, a

14 1. Wittgenstein, Investigaciones filosdficas, pardgrafos: 22 (nota), 139 (nota),
193, 515, 522, entre otros.

15 1, Wittgenstein, Observaciones a ‘La rama dorada’ de Frazer. Madrid, Tecnos,
1992, paragrafo 35.

16 L. Wittgenstein, Investigaciones filosdficas, paragrafo 115.

supwsaid sauaSpl ap viunig

22

q



Dora Sanchez

228

las mujeres y a la reflexién feminista. Esperamos mostrar, con el
andlisis de dos recursos metodologicos propios de la filosofia, que
las aportaciones de las filésofas feministas tienen un valor
terapéutico al desvelar los supuestos masculinos que subyacen a
planteamientos pretendidamente acordes con unarazon universal
garante de una supuesta objetividad. Los anélisis que nos ofrecen
nos permiten tomar conciencia del caracter sesgado de las tesis
que se defienden, y de la necesidad de producir nuevas imagenes
y planteamientos que permitan articular un imaginario social que
integre lo simbodlicamente femenino.

Vamos a detenernos en dos temas relativos a la metodologia
filosofica, siguiendo el consejo de Wittgenstein de partir de lo mds
simple para disipar la niebla mental y, a partir de ahi, podremos
ir construyendo explicaciones mas complejas, ya que «(...) El
prejuicio de la pureza cristalina s6lo puede apartarse dandole la
vuelta a todo nuestro examen»'

LA FILOSOFiA COMO DISPUTA

Tan significativas como las metéforas explicitamente formu-
ladas, sonlasllamadas metaforas muertas consideradas tradicional-
mente como cognitivamente irrelevantes. Como pusieron de
manifiesto Lakoff y Johnson, estas metaforas, lejos de ser inofen-
sivas, configuran nuestro pensamiento y nuestras acciones'”.

Lakoffy Johnson ofrecieron un andlisis sumamente ilustrador
de la metafora una discusion es una guerra. Hablamos de estrategia
argumentativa, de defender una tesis o una posicién (intelectual), de
atacar un punto de vista, de enfrentamiento de posiciones, etc. Este
lenguaje bélico pone de manifiesto que concebimos una discusion
como una batalla verbal, que hemos configurado ese ambito de
nuestra experiencia a partir de otro &mbito cuya estructura perci-
bimos (sobre todo han percibido los hombres que son los que han
guerreado y discutido) de una manera mads directa. La metafora
una discusién es una guerra subyace tanto al ambito semantico como
al de la experiencia. No s6lo hablamos asi, sino que sentimos y
actuamos de ese modo. Lametéaforano esinocua, unos aspectos de
la experiencia y del concepto quedan destacados y otros son ocul-
tados por el propio lenguaje. Nada impediria que concibiéramos

17 L. Wittgenstein, Investigaciones filoséficas, paragrafo 108.
18 Cf. ]. Lakoff & M. Johnson, Metaphors we live by, Chicago, University of

Chicago Press, 1980.



las discusiones como danzas, enfatizando los aspectos cooperativos
de las mismas que quedan sepultados bajo nuestro vocabulario (y
pensamiento) bélico. Concebir las discusiones como guerras es
pues algo contingente, incluso cabe afirmar que se trata de un
juego de lenguaje que prolonga un comportamiento tipicamente
masculino en una actividad tipicamente reservada a los hombres,
como es la guerra. La investigacion psicologica muestra que las
mujeres tienen, como una cuestion de hecho que no presupone
una explicacién naturalista, una mayor aptitud para solucionar
los conflictos buscandola cooperacién en lugar dela confrontacién.
Los estudios sobre liderazgo han puesto de manifiesto que las
mujeres directivas tienden a fomentar la participacion, la coope-
racion y el consenso en la resolucién de Eroblemas, buscan la
persuasiéon mas que la derrota dialéctica”’, son mas abiertas y
flexibles, y fomentan lasrelaciones deequipoylasredesinclusivas,
en detrimento de las relaciones jerdrquicas. En contextos de
interacciénenlos quelas mujeres tienen lainiciativa, lacooperacion
prima sobre el enfrentamiento.

El ejemplo que hemos elegido para ilustrar el cardcter meta-
férico de nuestros conceptos, una discusion es una guerra, sobrepasa
lo anecdético. Janice Moulton ha mostrado la importancia de lo
que llama el método del adversario en la reflexién filoséfica. Este
método constituye un paradigma de razonamiento filoséfico, un
modelo metodolégico que acepta un modo de conducta agresiva
como algo positivo. Es importante ser conscientes del caracter
paradigmatico de este método para poder liberarnos de él. Al
mismo tiempo, queremos destacar como se trata de un modelo
eminentemente masculino al que algunas mujeres intentan
acriticamente adaptarse como tnico medio de integrarse en la
comunidad filosofica. En otros ambitos del saber, el método del
adversario preside, sobre todo en el ambito académico, las
discusiones de las reuniones de especialistas concebidas como
ambitos de discusién en los que contrastar distintos puntos de
vista, pero no forma parte de la metodologia cientifica a través de
la cual se desarrolla la disciplina.

«En el método del adversario no se trata tanto de establecer
posiciones en funciénde su plausibilidad, mérito o incluso popula-
ridad. Méasbiense espera que consideremos y, por tanto, honremos,
las posiciones mads opuestas a las nuestras para demostrar que

19 S Hengelsen, La ventaja de ser mujer. Barcelona, Granica, 1990. Coleccién
Mujeres en Management; J. Marshall, Women Managers. Travellers in a Male World
(3° Ed.). London, John Wiley & Sons, 1990.

supusaid sauaSpuir ap vuinig

224



Dora Sanchez

230

podemos rebatir sus objeciones. Asi hay teorias morales dirigidas
a los egoistas, y teorias del conocimiento dirigidas al escéptico»”.
De este modo, la filosofia divulga y atiende algunos puntos de
vista meramente porque son los de un adversario hipotético,
desatendiendo posiciones que pueden defender tesis mds
interesantes y valiosas. En ocasiones, como ocurre en el caso de
Wittgenstein, no sélo se elabora gran parte de los razonamientos
argumentando contra posiciones opuestas a las propias, sino que,
entre las objeciones susceptibles de ser planteadas por posibles
adversarios, se incluyen las del propio autor en momentos
anteriores de su obra.

Muchos de los argumentos utilizados en esta metodologia
muestran efectivamente que una determinada conclusién no se
sigue necesariamente de unas premisas, cuando debiera primar el
ofrecer razones a favor de una determinada conclusién que se
considereimportante dentro de unsistema deideas. Janice Moulton
insiste en la necesidad de mostrar las relaciones tanto de las
premisas como de las conclusiones con otras creencias y patrones
de razonamiento, y la armonizacion de nuestra visiéon del mundo
con determinadas posiciones filoséficas”. Esta actitud, que a
todas luces se ajusta a la auto-comprensién de la filosofia, dista
mucho de ser mayoritaria, sobre todo en filosofia analitica dénde
la disputa domina no s6lo la metodologia, sino también la evalua-
cion. Sigue existiendo una exigencia de lo que se entiende como
rigor que tiende a privilegiar el razonamiento deductivo en todos
los &mbitos. Paraddjicamente, este desarrollo ha sido paralelo al
de la toma de conciencia en el ambito cientifico delaimposibilidad
de hablar de una ciencia libre de valores, de la imposibilidad de
defender una nocién fuerte dela verdad como correspondencia, y
por tanto, de la imposibilidad de dotar de sentido la nocién de
objetividad.

Aunquelaagresividad seaamenudodenostada como contraria
a las normas que han de presidir la interaccion social, se suele
valorar positivamente una conducta agresiva en contextos
competitivosenlos que se equiparadaamenudo conlacompetencia
profesional, la efectividad, la auto-exigencia, etc. En este sentido,
los individuos que se conducen agresivamente tienen mas

20 J. Moulton, «A Paradigm or Philosophy: The Adversary Method», en S.
Harding and Merril B. Hintikka (Eds), Discovering Reality, Boston, D.Reidel
Publishing Company,1983, pag. 158.

21 1. Moulton, «A Paradigm or Philosophy: The Adversary Method»,pag. 161.



posibilidades de éxito que los individuos conciliadores.
Recientemente, aparecid una noticia en la prensa que daba cuenta
de un estudio segun el cual los hombres machistas tenian mas
posibilidades de éxito profesional.

Como hemos visto, las discusiones son concebidas como
guerras, en las discusiones se gana y se pierde, y ganar exige una
conducta agresiva.

En el ambito académico, las cuestiones tedricas resultan
legitimadas y aceptadas por la comunidad correspondiente de
especialistas en contextos de debate y discusion. La defensa de un
determinado puntode vistadependedelahabilidad para participar
eficazmente en discusiones, de la capacidad para la agresividad
dialéctica. En el caso de la filosofia, que incorpora como parte de
su metodologia el método del adversario, la adaptacién a la
metodologia propia de la disciplina demanda de los especialistas
las mismas habilidades que, en otros &mbitos del saber, sdlo se
precisan para la defensa de los resultados.

Como una cuestiéon de hecho, los varones presentan una
conducta agresiva con mayor frecuencia que las mujeres™.
Dejaremos aqui de lado si la interaccién que se establece entre
estereotipo y conducta explica o no por si sola este resultado. Tan
sOlo nos interesa destacar que las mujeres, en filosofia, han de
adaptarse, en la propia discusién tedrica, a un modelo masculino
de pensamiento y de interaccion. La evaluacién de los resultados
del trabajo de las mujeres, también serd llevada a cabo por una
comunidad compuesta mayoritariamente por hombres, en un
estilo masculino de discusién. Como contrapartida, las mujeres
estardn mejor situadas para valorar adecuadamente laimportancia
de aquellos aspectos que el método del adversario deja fuera, el
interés en detenerse en aquellas facetas del problema que no
puedenser apresadas enlosrazonamientos deductivos, y tenderan
adesarrollar una mayor capacidad critica para evaluarlos defectos
de esta manera de proceder y las ventajas de puntos de vista
alternativos.

Comentaremos a continuacién los experimentos mentales
que presiden y, sobre todo, definen, el debate en torno a la identi-
dad personal. Estos experimentos utilizan fundamentalmente tres
tipos de ejemplos: el de trasplante del cerebro de una persona a

22 G. P. Knight, R. A. Fabes, y D. A. Higgings, «Concerns about drawing
causalinferences from meta-analyses: Anexamplein the study of genderdifferences
in aggression», Psychological Bulletin, 119 (1996), pags. 410-421.

svpvisaid sauaSpui ap viunig

23

—_



Dora Sanchez

232

otra, la clonacién y la reproduccién por fision. Se trata de una
discusion que ha recibido una atencién preferente por parte de las
filésofas feministas debido a la especial visibilidad que la
marginacion de lo simbdlicamente femenino adquiere en los
planteamientos de los autores implicados. No obstante, y como
casi siempre ocurre con los temas de género, lo silenciado tiene
unas implicaciones mayores que lo explicitamente formulado.
Nos vamos a centrar en algunos de los supuestos de estos
experimentos mentales: la concepcion del cuerpo que incorporan,
la escasa profundizacién en los estados psicolégicos que definen
la identidad, el mito de la auto-generacion, y las dificultades
metodolégicas que presiden los planteamientos.

EL. CUERPO COMO RECEPTACULO

Los experimentos mentales propuestos por los tedricos
(analiticos) de laidentidad personal, ni toman en consideracion la
relevancia del género para esta cuestion, ni profundizan en la
influencia del cuerpo sobre los procesos mentales. Tanto en el caso
de los autores que consideran suficiente la continuidad mental
paralaestabilidad delaidentidad personal, comoen el deaquellos
que destacan la importancia de la identidad corporal (B. Williams,
David Wiggins) la cuestién del género, cuando es mencionada, se
descarta sin mas. B. Williams menciona la posibilidad de inter-
cambiarloscerebrosde personasc dedistintosexoeinmediatamente
afirma: «Olvidémonos de esto»>. En cualquier caso, ambos tipos
de enfoque son insuficientes, y supone un empobrecimiento del
debate presentar como inevitable la necesidad de una eleccion
entrela continuidad mental y la continuidad corporal. A proposito
de la infravaloracién del cuerpo Wittgenstein afirma: «jCudnta
mas verdad hay allidonde al alma se le dala misma mu1t1p11c1dad
que al cuerpo, que en una aguada teoria modernal»**

Elizabeth Grosz critica tanto el dualismo como el monismo,
aunque insiste en la necesidad de tomar siempre en consideracion
el cuerpo como tinico medio para contrarrestar la primacia conce-
dida hasta ahora a la continuidad mental. Esta autora propone
pensar el sujeto como una banda de Moébius introduciendo asiuna
imagen que ayuda a superar el dualismo.

23 B. Williams, Problems of the Self: Philosophical Papers, 1956-72, Cambridge,
Cambridge University Press, 1973, pag. 46.
24 Ocasiones filosoficas, pag. 156.



Labanda tiene la ventaja de mostrar la inflexion dela mente en
el cuerpo y del cuerpo en la mente, los modos en que, a través de
un tipo de giro o inversién, un lado se convierte en otro. Este
modelo también pro-porciona un modo de problematizar y
repensar las relaciones entre lo externo y lo interno del sujeto, su
interior psiquicoy su exterior corpéreo; mostrandonosuidentidad
o reducciéon fundamental, sino la torsiéon de uno en el otro, el
pasaje, vector, omovimiento incontrolable del interior en el exterior
y del exterior en el interior”,

Vivimos nuestros cuerpos a través de una imagen mental
construida a partir de influencias sociales, histéricas y cul-turales,
que determinan aspectos tan importantes como el vestido, el
cuidado personal, la nutricién, etc. Es evidente que el sexo y la
sexualidad no son un factor entre otros a partir del cual cada indi-
viduo construye su imagen corporal, sino el factor en torno al cual
searticulan todos los demas”. Los estudios sobre identidad perso-
nal suelen hacer abstraccién de la influencia del contexto social en
la continuidad psicolégica. Esta actitud, junto al menosprecio por
la importancia del cuerpo en la configuracién de la personalidad,
impide plantearse cuestiones tan basicas como las siguientes: ;son
realmente intercambiables los cuerpos en las relaciones sociales,
en el sentido de que las relaciones entre las personas se basan en
aspectos no corpdreos, hasta el punto de que cualquier persona
con otro cuerpo, habria tenido exactamente la misma vida y
tendria exactamente las mismas expectativas? ; Tienen realmente
todos los individuos el cardcter adecuado y la seguridad personal
suficiente como para salvar una distancia importante entre su
cuerpoylosmodelos debelleza corporal imperantes en suentorno,
contrarrestando asi la influencia que esto pueda tener en sus

25 E. Grosz, Volatile Bodies: Toward a Corporeal Feminism. Sydney, Allen and
Unwin, 1994, pags. 6-7.

26 Locke expres6 con total claridad la necesidad de partir de la articulacién
mente/cuerpo en la reflexién sobre la identidad personal: «Porque yo estimo que
no es tan s6lo la idea de un ser pensante o racional lo que en el sentir de la mayoria
delas personas constituye la idea de un hombre, sino también la idea de un cuerpo
formado de cierto modo y unido a ese ser. Ahora bien, si ésa es la idea de un
hombre, el mismo cuerpo sucesivo que no se muda todo de una sola vez, tendr4,
como también el mismo espiritu inmaterial, que contribuir a formar uno y el mismo
hombre.» (J. Locke, Un ensayo sobre el entendimiento humano. México, Fondo de
Cultura Econémica, 1956, pag. 318). Locke identifica laidentidad de la persona con
laidentidad masculina, perosisustituimos, enlas ocurrencias pertinentes, <hombre»
por «persona» esta tesis seria susceptible de ser suscrita por la mayoria de las
autoras implicadas en este debate.

suppisasd sauaSpuil ap vuinig

25

W



Dora Sinchez

234

relaciones sociales? ;Es realmente el cuerpo un mero mecanismo
de reconocimiento como pretende Quinton?

Algunos autores, han sefialado como experiencias corporales
traumadticas pueden influir en las conclusiones que pretenden
inducir experimentos mentales como el trasplante de cerebros.
(Supondria algtin consuelo para una victima de malos tratos cor-
porales el poder ocupar otro cuerpo, incluso idéntico? ;En qué
casos? ;Vivimos del mismo modo nuestro cuerpo en un entorno
socio-politico opresivo que en un entorno mas respetuoso con la
libertad individual y, sobre todo, con los derechos de las mujeres?

Los experimentos mentales se disefian tomando el cuerpo en
su pura materialidad, limitando su relacién con el mundo a las
necesidades de reconocimiento, y olvidando las necesidades de
integracion. De hecho se trata delas dos caras de una misma mone-
da: el individualismo que preside los analisis permite prescindir
de la dimension social del sujeto, y, por tanto, el cuerpo puede
quedar convertido en objeto. Esta cosificacién, junto al rechazo a
tomar en cuenta la identidad sexual como pilar fundamental de la
identidad personal, es propia de un simbolismo patriarcal que no
podia pasar desapercibido para el pensamiento feminista. Como
afirma Giulia Colaizzi «(...) marcar sexualmente [genderize] la no-
cién de sujeto implica historizarla, porque supone conectar el
Cogito, el «yo» en tanto esencia, pura conciencia y principio de
verdad -Logos-a un cuerpo concreto—masculino- que puede defi-
nirse como Hombre universal s6lo si desplaza hacia otro término
—la Mujer- la discontmuiczlgxd, materialidad y contingencia que no
reconoce para si mismo»

Parece impensable hablar de identidad personal como algo
disociado de la imagen personal que todos los individuos
construyen a partir de su experiencia corporal y, por tanto, de su
identidad sexual. En la configuracién de este imaginario personal
intervienen componentes socio-culturales que establecen pautas
de presentacion, intercambio y deseabilidad social que anudan lo
publicoy lo privado cuya separacién confiere esaincémoda artifi-
cialidad que aflora enlos experimentos mentales sobrelaidentidad

%7 G. Colaizzi, «Géneroy tecnologia(s): de la voz femenina a la estilizacién del
cuerpo», Revista de Occidente, 190, 1997, pags. 104-119,pag. 116, (ahoraen G. C., La
pasion del significante, Madrid, Biblioteca Nueva, 2007). Ver también de la misma
autora «Entre mito y habla: literatura, cuerpo y deseo en la construccién del sujeto
moderno» en M. Palau (ed.), Dones yliteratura: present y futur, Tarragona, Universitat
Rovira i Virgili, 1997, pags. 33-54, (ahora en G. C., Género y representacion,
Madrid, Biblioteca Nueva, 2006).



personal. No es posible hablar de un yo abstracto liberado de su
deuda con el imaginario social y ajeno a todos los procesos emo-
cionales, cognitivos y sociales que han posibilitado su configuracién
especifica.

IDENTIDAD MUNDANA

El cuerpo suele ser concebido como mero contenedor del
cerebro, y el cerebro depésito de los estados mentales. En el caso
de los experimentos sobre trasplante de cerebros, al infravalorar
los efectos del cuerpo sobre la personalidad, todos los cuerpos son
equivalentes. Los escritos de las autoras feministas incluyen siem-
pre alguna referencia a la necesidad de prestar atencién a hechos
como las sinestesias, el impacto de determinados procesos fisiol6-
gicossobrelaagresividad (produccion deadrenalina), lainfluencia
de la experiencia del dolor fisico sobre la personalidad o la
importancia del cuerpo para determinadas destrezas fisicas
determinantesenlavida deuna persona (imaginemos undeportista
profesional cuya personalidad se trasplanta a un cuerpo con
determinadas limitaciones fisicas). En general los estados psicolo-
gicos que definen la identidad transmundana no son descritos ni
definidos rigurosamente. La memoria, siendo fundamental para
poder hablar de continuidad psicolégica, queda reducida a
conexion psicolégica entre el pasado y el presente, sin que se pro-
fundice en sus posibles alteraciones. También es importante la
continuidad en el terreno de los deseos, las intenciones y las espe-
ranzas. Traumas fisicos como la tortura o la violacion alteran la
memoria y su estructura (no se afiaden sin més a lo ya vivido).

(...)[1]as victimas de una situacién traumatica no sélo pierden
sus recuerdos de acaecimientos y acciones del pasado. Pierden
también el patrén de la memoria en el que estdn enraizados sus
deseos, expectativas, emociones, capacidades, etc. Por lo que la
pérdida delamemoria constituye, en estos casos, s6lo una parte de
una destruccién mas amplia de personalidad. La capacidad de
disfrutar del baile, por ejemplo, se fundamenta en habilidades
fisicas recordadas (saber bailar el tango), expectativas derivadas
de una experiencia pasada (que uno se sentird seguro), disposi-
cionesemocionales (que lamusica proporcione placer),la confianza
en que se puede controlar la propia memoria, etc. Cuando todas
ellas desaparecen, el disfrute del baile desaparece también. Y lo
mismo ocurre con otros rasgos de la personalidad®.

28 S, James, «El feminismo en la filosofia de la mente: La cuestion de la

svppjsaid sauasyuir ap vuinag

25

Ul



Dora Sanchez

236

EL OTRO PRESCINDIBLE

En todos los experimentos mentales relativos alaidentidad se
habla de la creacion de nuevas personas sin la intervencion de las
mujeres. Podrfamos hablar de una auto-generacién de hombres,
puesto que casi todos los protagonistas de estos experimentos son
masculinos. Marguerite La Caze sefala las limitaciones de este
recurso del siguiente modo:

El ser persona se desarrolla en el contexto del nacimiento, la
vida, lasrelaciones conlos demads, y lamuerte. Estos experimentos
mentales, imaginando la auto-reproduccién masculina, se han
alejado de estas realidades de un modo que afecta el valor de lo
imaginado. Las fantasias de repro-duccion permiten ignorar toda
la cuestién delas diferencias cor-porales entre hombres y mujeres.
Este sentido de auto-generacion esta conectado con un niimero de

tensiones relativas a la mente y al cuerpo y a la cuestion de las

: ; 29
diferencias entre personas en general™ .

Susan James interpreta esta fantasia de auto-generacién como
un modo de resolver en la imaginacion los conflictos edipicos,
anulando la deuda con la figura materna y, a la postre, con cual-
quier otro. Esta autora extiende su critica psicoanalitica a la resis-
tencia delos tedricos delaidentidad a plantear el trasplante de un
cerebro masculino a un cuerpo femenino. La conclusién que cabe
extraer, en su opinién, es que, por un lado, el concepto de iden-
tidad de la persona se hace equivalente al de identidad de un
hombire, y, por otro lado, existe el miedo inconsciente a poner en
peligrola propiaidentidad sexual. Elmito delaauto-reproduccion,
componente poderoso del imaginario masculino reaparece
periédicamente en la discusion filoséfica. En el caso de Locke esta
representacion adopta una forma singular, ya que cancela la deu-
da biolégica con la madre y subraya la dimension relacional del
parentesco:

Porque si yo creyera que Sempronia desenterré a Tito de un
plantio de perejil (como es costumbre decirle a los nifios), y que de
ese modo se convirtid en su madre y que mds tarde también
desenterr6 a Cayo del mismo plantio de perejil, tendria una

identidad personal»,en M. Fricker & J. Hornsby, Feminismoy Filosofia. Un compendio,
Barcelona, Idea Books, 2001, pag. 49.

22 M. La Caze, The Analytic Imaginary, Cornell University Press, Ithaca, 2002,
pag. 86.



nocidn tan clara de la relacién de hermanos que existe entre Tito
y Cayo, como si tuviera toda la habilidad de una parte-ra, ya que
la nocion de que una misma mujer contribuyo igualmente como
madre al nacimiento de Tito y de Cayo (aunque sea ignorante o
esté en error respecto al modo de maternidad) es aquella en que
fundé la relacién, puesto que el nacimiento de ambos coincide en
esa circunstancia consista en lo que consista efectivamente™.

En contraposicion, Kripke, en el contexto de la discusién sobre
laidentidad transmundana en las seménticas de los mundos posi-
bles de los afios setenta, si que integré en su teoria el proceso de
reproduccion natural. El origen de una persona (y en general de
cualquier objeto, en sentido logico de particular) es la condiciéon
necesaria de la continuidad. Comentando un ejemplo que tiene
como protagonista a la reina de Inglaterra afirma lo siguiente:

(Cémo podria ser esta mismisima mujer una persona que se
hubiese originado a partir de otros progenitores, esto es, de un
espermatozoide y un 6vulo enteramente diferentes? Podemos
imaginar, dada esta mujer, que varias cosas en su vida hubiesen
cambiado: que se hubiese convertido en una mendiga, que su
sangre real hubiese permanecidoignorada, y asisucesivamente. A
uno se le da, digamos, una historia previa del mundo hasta un
cierto momento y, a partir de ese momento, la historia se separa
considerablemente de su curso real. Esto parece posible; y, asi, es
posible que aunque hubiese nacido de estos progenitores nunca
hubiera llegado a ser reina. Aunque hubiese nacido de estos pro-
genitores, como el personaje de Mark Twain, fue cambiada por
otra nifia. Pero lo que es mas dificil de imaginar es que hubiese
nacido de padres diferentes. Me parece que cualquier cosa prove-
niente de un origen diferente no seria este objeto”".

Con esta referencia a Kripke, tan sélo pretendemos senialar el
contraste con los tedricos de la identidad que se sittian al margen
de los métodos de reproduccién conocidos. El planteamiento de
Kripke, a la hora de acotar la condicién necesaria minima de la
continuidad corporal, es equivalente a los recursos que se intro-
ducen en los experimentos mentales tales como clonacion y tele-
transporte, o fisidn, pero, por retomar la terminologia psicoana-
litica, no cancela la deuda con los progenitores. Es cierto que los
experimentos mentales presentan unaimagen que permite pensar

30 1. Locke, Un ensayo sobre el entendimiento humano. México, Fondo de Cultura
Econémica, 1956, pags. 344-5.
31 S. Kripke, El nombrar y la necesidad, México, UN.A .M., 1985, pag. 120.

23

svppisaid sauadyuil ap vuunag

~



Dora Sinchez

238

la simultanea existencia del sujeto en distintos mundos posibles,
emparentandose asi, aunque las motivaciones sean muy distintas,
al planteamiento de Lewis que defendia que toda situacion
contrafactica es un mundo posible que incluye las réplicas de los
individuos delmundo consideradoreal. La ciencia contemporéanea
y, mas especificamente, la ciencia ficcion, han proporcionado al
imaginario masculino los elementos precisos para una mejor
elaboracion de las imagenes pertinentes que ganan en
expresividad, y, por tanto, en poder persuasivo, pero la
espectacularidad del debate no es sinénima ni de una mayor
originalidad en el planteamiento, ni de una especial actualizacion
del mismo.

DIFICULTADES METODOLOGICAS

Los experimentos mentales propuestos como puntos de partida
de la reflexion sobre la identidad personal en la tradicién analitica
obedecen en gran parte al cientismo propio del imaginario de los
filésofos de esta tradicion. Daniel Kolac, por ejemplo, defiende ex-
plicitamentela legitimidad de estos experimentos por su similitud
con los experimentos mentales usados por los propios cientificos,
y por producir imagenes acordes con la ciencia actual. En nuestra
opinidn, el parecido de familia se da més con la ciencia ficcién que
conlaciencia propiamente dicha, conla consiguiente incorporacion
de valores etnocéntricos. Lasimagenes son ciertamente mas afines
alas obras de ficcién actuales, pero los términos de la discusién no
se renuevan.

Es usual defender la utilidad de los experimentos mentales
como recursos que nos permiten acceder intuitivamente a los su-
puestos que subyacen a nuestro lenguaje y pensamiento. Pero,
como ocurre con cualquier uso metaférico del lenguaje, sélo escla-
recen los aspectos seleccionados del problema a costa de oscurecer
otros, moldean nuestras intuiciones de acuerdo con el concepto de
persona asumido por el filésofo que propone el experimento, y
definenel marcoenel que se desarrollael debate, cerrdndoloaotro
tipo de conceptuacion. Se pretende ser fiel a un tipo de razén neu-
tra y universal que sin embargo, estad cargada de valores. Las
imagenes utilizadas son etnocéntricas, y, aunque se pretende ha-
cer abstraccion de cualquier contexto, es decir, tomar en conside-
racion sOlo seres incorpodreos y abstractos, los personajes que
aparecen suelen ser hombres con nombres ingleses, incluso el
propio filésofo se incluye en ocasiones en el experimento. Se pres-



cinde de todas las cuestiones relativas a la identidad sexual y
cultural, se eliminan todas las diferencias de sexo, edad, raza,
caracter, etc.

Los experimentosbasan su efectividad en aislar algunas varia-
bles de un problema y disefiar un escenario imaginario en el que
sOlo sean relevantes esas variables. Es inevitable plantearse la
insuficiencia de este tipo de planteamientos. Cuandolo queestd en
juego es la identidad personal, las cuestiones relativas al impacto
en la vida social que tendrian las situaciones imaginarias que se
nos proponen, tendrian que ser abordadas. Parafraseando a
Wittgenstein, podriamos afirmar que imaginar otro tipo de
personas esimaginar otra formade vida. Tendriamos queimaginar
qué tipo de responsabilidad cabe exigir en esos mundos posibles
a las personas por sus acciones pasadas, qué tipos de derechos
tendrian las victimas de delitos pasados. En el caso de la fisién
estos problemas se complicarian con cuestiones relativas a la
frecuencia y la posibilidad de control de la reproduccioén.

Queremos concluir con las palabras de Susan James: «Tal vez
la pregunta que deberia plantearse es por qué la tradicién filoséfica
analitica ha estado tan interesada en examinar y defender esta
nociéon minimalista de pervivencia y, por consiguiente, de la
persona. He sugerido que parte de la explicacion tiene que ver con
las construcciones culturales de la masculinidad y la feminidad
que operan en el inconsciente y, por consiguiente, en la filosofia.
En el corazén de la identidad late el tema de la identidad sexual,
y con él el deseo de la tradicién dominada por los hombres de
asegurar la masculinidad del sujeto y la subordinacién de las
mujeres. Este drama tan corriente se representa en varios escenarios
filoséficos, pero lo hace con particular intensidad en el propio
problema de la identidad»>".

La teoria feminista es sin duda el ambito filoséfico en el que
mds se han cuestionadolasimagenes heredadas, y en el que mayor
conciencia hay de la necesidad de crear nuevas figuras y nuevos
tropos que inspiren nuevas vias de pensamiento y acciéon °.Eneste
sentido, puede considerarse que esaqui dénde més se harealizado
el programa de Wittgenstein: liberar el pensamiento delosenredos

32 G. James, op.cit., pags. 59-60.

3 Ver P. Yaeger, Honey-Mad Women: Emancipatory Strategies in Women'’s
Writting. New York, Columbia University Press, 1988,pag. 31; D. Haraway, «Ecce
Homo Ain’t (Aren’t) I a Woman and Inappropriate/d Others: The Human in a
Post-Humanist Landscape», en ]. Butler and ]. Scott (eds.), Feminists Theorize the

Political, London and New York, Routledge,1992.

svppsaid sauaSvuir ap vunig

239



Dora Sanchez

240

que lo apresan a través de la terapia que supone sacar a la luz las
imagenes subyacentes. El feminismo, sin embargo se aparta del
programa wittgensteiniano en su funcién positiva, en su intento
de producir nuevo conocimiento.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Colaizzi, G., «Género y tecnologia(s): de la voz femenina a la estilizacién
del cuerpo», Revista de Occidente, 190, 1977,pp.104-119,p.116.

— «Entre mito y habla: literatura, cuerpo y deseo en la construccién del
sujeto moderno» en PALAU, M (Ed.), Dones y literatura: present y
futur, Tarragona, Universitat Rovira i Virgili, 1997, pp.33-54.

Grosz, E., Volatile Bodies: Toward a Corporeal Feminism. Sydney, Allen and
Unwin, 1994.

Haraway, D., «<Ecce Homo Ain’t (Aren’t) [ a Woman and Inappropriate/
d Others: The Human in a Post-Humanist Landscape», en J.Butler
and ].Scott (Comps), Feminists Theorize the Political, London and New
York, Routledge,1992.

James, S., «El feminismo en la filosofia de la mente: La cuestién de la
identidad personal», en M.FRICKER & J.HORNSBY, Feminismo y
Filosofia. Un compendio. Barcelona, Idea Books, 2001.

Kittay, E. F., «Woman as Metaphor» en Diana T. Meyers (Ed.), Feminist
Social Thought: A Reader, Londres, Routledge, 1997, p.p.264-284.
Kolak, D., “The Metaphysics and Metapsychology of Personal Identity:
Why Thought Experiments Matter in Deciding Who We Are/,

American Philosophical Quarterly 30, 1 (1993), pp.39-50.

Kripke, S., El nombrar y la necesidad. México, U.N.A.M., 1985.

LaCaze, M., The Analytic Imaginary. Cornell University Press, Ithaca, 2002.

Le Doeuff, M., L'imaginaire philosophique. Paris, Payot, 1980.

—, Le sexe du savoir, Paris, Flammarion, 1998

Lewis, D. K., «Counterpart Theory and Quantified Modal Logic», Journal
of Philosophy 65 (1968), pp.113-126.

Lloyd, G., The Man of Reason: «Male» and «Female» in Western Philosophy,
London, Methuen, 1984.

Locke, J., Un ensayo sobre el entendimiento humano. México, Fondo de
Cultura Econémica, 1956.

Moulton, J., “A Paradigm or Philosophy: The Adversary Method’, en S.
Harding and Merril B. Hintikka (eds), Discovering Reality. Boston,
D.Reidel Publishing Company, 1983.

Parfit, D., Reasons and Persons, Oxford, Oxford University Press, 1986.

Williams, B., Problems of the Self: Philosophical Papers, 1956-72, Cambridge,
Cambridge University Press, 1973.

Wittgenstein, L., Culture and Value, Chicago, The University of Chicago
Press, 1980



—, Investigaciones filosdficas. Barcelona-México, UNAM-Editorial Critica,
1988.

—, Sobre la certeza. Barcelona, Gedisa, 1988.

—, Observaciones a ‘La rama dorada’ de Frazer. Madrid, Tecnos, 1992.

—, Ocasiones filosdficas, Madrid, Catedra, 1997

Yaeger, P., Honey-Mad Women: Emancipatory Strategies in Women's Writting.
New York, Columbia University Press, 1988

svpvysaid sauaSpuil ap vuinig

24

—






	Bruma de imágenes prestadas

