Zeitschrift: Boletin hispanico helvético : historia, teoria(s), practicas culturales
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: - (2009)

Heft: 13-14

Artikel: Género y discurso en el Hispanismo finisecular : presentacion
Autor: Colaizzi-Jenaro Talens, Giulia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047374

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Género y discurso en el Hispanismo finisecular
Presentacion

Giulia Colaizzi-Jenaro Talens Universitat de Valéncia/
Université de Geneve

La teoria de género tiene como premisa la idea de que, si el
poder fluye en distintas direcciones, sus efectos no se manifiestan
de forma idéntica en todos los lugares o para todos los cuerpos
individuales. Se trata de una teoria que es, a su vez, una forma de
préactica que, por lo tanto, nos permite entender la codificacion del
deseo y del poder en el discurso, a través de la representacién de
los cuerpos y de la realidad. En este sentido nos puede ayudar a
entender lo que, en tanto sujetos sociales que vivenen comunidades
concretas, imaginamos, necesariamente, tanto del «otro», como de
la comunidad en la que vivimos, es decir, de nosotros mismos.

Conviene, en ese orden de cosas, distinguir entre teoria de
género y teoria feminista (aunque haya sido una corriente dentro
del conglomerado de tendencias que se agrupan bajo al paraguas
de dicha denominacién la que haya desembocado en la primera).
Enprimer lugar, por cuanto, sibien su funciénradica en permitirnos
analizar como interpelar al receptor, como construir creencias,
como crear una version imaginada del mundo, cémo se codifica el
deseo y como movilizarlo para vender —mercancias, en primer
lugar, pero también esas versiones imaginadas del mundo—, la
practica analitica de descodificacién en que consiste la teoria de
género no pueder ser reducida al abordaje de aquellos temas
denominados «estudios de la mujer» o propios de una supuesta
«escritura femenina». No es una cuestion de universos tematicos
o de parcelas especificas de problemas, sino de punto de vista
sobre el conglomerado de discursos que constituyen el mundo en

© Boletin Hispdnico Helvético, volumen 13-14 (primavera-otofio 2009).

AD[n2asuLf owsSIupdsiE] 12 ua 0s4nostp A 04auge)

191



Giulia Colaizzi-Jenaro Talens

—

92

que vivimos. En ese sentido, mas alla de que se centren o no en
aspectos hasta ahora propios de las diferentes lineas de los dife-
rentes feminismos, su objetivo no es, en modo alguno, la delimita-
cioén de una «escritura femenina» sino la construcciéon de un lugar
de analisis o, quiza, de resistencia desde donde hacer frente al
proceso de mercantilizacién (real y/o simbdlica) del mundo
contemporaneo y desde donde entender (o recordar) lo que Marx
afirmé tiempo atrds: que detrés del fetichismo de la mercancia se
esconde la realidad de un sistema de produccioén. Detras de la
creencia (una fantasia) de que el valor esta en el objeto en si, 0 en
el dinero que pagamos paracomprarlo, hay, dehecho, condiciones
reales de existencia, que son relaciones de produccién, es decir, de
explotacion. Y ese sistema es, a la vez, fisico y concreto, pero tam-
bién discursivo.

Esto implica que el concepto mismo de «escritura femenina»
deberia hacernos evitar toda forma de esencialismo y cuestionar
toda apelacién mas o menos implicita a la nocién de totalidad
porque desplaza el acento del cuerpo biolégico ala representacion
del cuerpo, y al cuerpo mismo como un campo de batalla expuesto
a tensiones y contradicciones de distintos tipos. Se trata, en
definitiva, de plantear la cuestion de la «escritura» como algo s6lo
abordable desde la conceptualizacién del sujeto en términos de
«posiciones de» sujeto, algo que el feminismo empezo6 planteando
hace ya bastante tiempo.

La separacién entre cuerpo biolégico y cuerpo cultural, sin
embargo, no siempre funciona en el dispositivo analitico, en la
medida (posiblemente) en que la «naturalizacion» de lo biolégico
ha funcionado de una manera tan constante y tan brutal que casi
forma parte de nuestra biologia. Es como si la funcién hubiese
creado el 6rgano. Y si la evoluciéon que impuso, por ejemplo, el
vestido hizo desaparecer el vello corporal, o si el oido o la vista
estdn menos desarrollados en las sociedades llamadas avanzadas
porque ya no son imprescindibles para la supervivencia de la
especie, otro tanto ocurre en este terreno. Por ello, «lo femenino»
en una escritura definida como «femenina» no seria aquello que
remite a lo que tradicionalmente ha sido asociado con el papel de
la mujer, sino que tendria que ver con una cierta desestabilizaciéon
de los roles sociales asociados con uno u otro sexo. En una palabra,
definiria operaciones desentido, novalores. Desde esa perspectiva,
cuando dicha desestabilizacién no se da, cuesta asumir que nos
encontremos ante una «escritura femenina». Lainversionespecular
de un género en el otro, mantiene la oposiciéon como referente al



que remitir para alcanzar estatuto de existencia. Lo «femenino»
seria mas bien, un come-and-go, ese vaivén irred uctible a unidad o,
lo que es lo mismo, la imposibilidad de fijar un lugar estable para
posiciones de sujeto intercambiables y méviles. En un maravilloso
texto de Celan, Gesprich im Gebirg, hay una metafora muy signifi-
cativa: «yo amaba la bujia que estaba encendida alli, en el rincén
de laizquierda, yo la amaba porque se consumia, no porque fuese
ella la que se consumia, (...) yo amaba su combustién...». Hay
cosas, efectivamente, que s6lo podria escribir una mujer, si asumi-
mos que se trata de cosas solo perceptibles desde una experiencia
histérica concreta, cultural y politicamente definidas, pero a eso
deberiamos llamarlo «escritura de mujer». Resulta, pues, evidente
que lo «femenino» vamaés alla de lo que sefiala el término «mujer»,
y que esas desestabilizaciones a que remite la primera de las
nociones han podido existir en textos escritos, pintados, filmados,
etc., por hombres.

Si pensamos en Bécquer, por ejemplo, y tomamos una de sus
rimas, la XIX (o LI, segtn la ordenacion del Libro de los gorriones),
la que dice «Cuanto sobre el pecho inclinas/ la melancélica
frente,/ una azucenatronchada/ me pareces.// Porque al dartela
pureza/ de que es simbolo celeste,/ como a ella te hizo Dios/ de
oroy nieve.», resulta evidente que ese poema tiene una marca de
género muy fuerte. Al margen de sus cualidades poéticas, que no
vienen al caso ahora, la logica que lo informa asume de manera
muy clara una distribucién de los roles y de los simbholos que le
son afines. La azucena, la pureza, el hecho de inclinar sobre el
pecho la frente melancélica son atributos relacionados con la
mujer. Y ni siquiera existe la excusa de subrayar lo que la escena
(y el género) tiene de puesta en escena y de representacion. Este
poema hubiera sido impensable como texto escrito por una mujer
y dirigido a un hombre, si tomamos en cuenta la codificacion
cultural de nuestro imaginario. Desde esa perspectiva, la l6gica
discursiva y las presuposiciones que informan su desarrollo se
inscriben en un tipo de poesia de amor tipicamente patriarcal,
diferente de aquella otra, tipica y topicamente masculina, como la
que se expresa en los excesos del nerudiano Los versos del capitin
(dondela amante asume, desde el mismo prélogo, surol dereposo
de un guerrero que debe partir para hacer cosas mas importantes,
como, por ejemplo, la revolucion).

Hay, sinembargo, otros modos posibles de abordar la expresion
del género desde una perspectiva no patriarcal.

Tomemos, por ejemplo, estos versos de Razon de amor, de Pedro

AD[N22SIULf ousIUupdsiE] 12 ua 0sinastp A 04auzc)

19

w



Giulia Colaizzi-Jenaro Talens

—

94

Salinas: «Veo su doble rostro,/ su doble ser partido, como el
nuestro,/ las dos mitades fieras, enfrentadas./ En mi temblor se
siente su temblor,/ su gran dolor de la unidad que suefa,/
imposible unidad, la que buscamos, / ellaen mi, en ella yo. Porque
la dicha/ quiera también su dicha./ Desgarrada, en dos, llega con
el miedo/ de su virginidad inconquistable,/ anhelante de verse
conquistada./ Me necesita para ser dichosa,/ lo mismo que a ella
yo.» Esta especie de asuncién de que uno més uno no son nunca
dos, ni por supuesto uno («imposible unidad»), sino un espacio
tercero resulta un modo muy inteligente de definir la aceptacion
delaalteridad, comounsaber que el lugar de la experiencianoesta
en uno u otro extremo de la relacion a dos, sino en la relacién
misma, en el vaivén que se da entre uno y otro.

El reconocimiento de «ella» en «él» podria permitir una puesta
en cuestion de los modelos dominantes y estereotipos de lamascu-
linidad. La teoria feminista ha trabajado mucho, en las ultimas
décadas, para deconstruir los modelos tradicionales de la
feminidad, apuntando al caracter construido —y por lo tanto
expuesto al cambio— de lo que llamamos lo «femenino»; en
definitiva, a la feminidad como representacion. Desde un punto
de vista de la teoria de género, que subraya la complementariedad
de los modelos, su funcionalizacion para reproducir un determi-
nado modo de produccidn, es igualmente necesario deconstruir la
masculinidad, analizar como se ha construido historicamente y
como se siguen reproduciendo cierto modelos.

La bipolaridad que subyace a la inversion especular de un
género en el otro (denunciada por Luce Irigaray en su espléndido
Speculum ya en 1974), los polos positivo/negativo mantienen la
centralidad y validez de un referente supuestamente real. Es
justamente ésa la funcién del sistema de género: atraparnos unay
otra vez, y en todos los niveles, en una oposicién binaria, en el aut-
autderoles complementarios, pero asimétricos, para que el sistema
funcione por si mismo, y continte igual indefinidamente. Si el
referente es real —la existencia de un sexo verdadero, que nos
remita tanto a roles sociales como a rasgos psicolégicos propios de
cada uno de ellos—, la definicién y cate-gorizacion de los seres
humanos en términos de bipolaridad se convierte en sustancial en
el sentido mas filoséfico de la palabra.

Para Freud la masculinidad y la feminidad eran caracteres que
no podian en absoluto ser comprendidos y aprehendidos desde la
anatomia. De hecho, podriamos decir que sélo el Edipo como
trayecto y tecnologia psicosocial compleja, es decir, en tanto techné



que actta en el &mbito de la familia, a su vez, como un aparato
ideoldégico de Estado, una emanacién del Sistema, puede
explicarnos la omnipresencia y el cardcter de «naturaleza» que
dicha bipolaridad ha adquirido, en términos de estabilidad y
tijeza. La cuestion del Edipo permite enunciar el tema de la femini-
dad de manera radicalmente distinta de como se ha entendido
comtnmente. De hecho, no es casual que se hable simplemente del
Edipo tout court y casi nadie recuerda que, inicialmente, Freud se
refiere a dos formas del complejo, una negativa y una positiva. El
Edipo negativo, llamado pre-edipo por el mismo Freud en un
segundo momento, nos remite al deseo hacia el progenitor del
mismo sexo y se transforma —bajo la amenaza de castracién en el
nifo, y desde la conciencia de una castracion ya acontecida en la
nifia—en Edipo positivo. Este es el Edipo al que se hace referencia
generalmente, y que serefiere como todos sabemos, al deseo hacia
el progenitor del otro sexo. En este caso se trata de la forma
hegemoénica del deseo, la socialmente aceptada: el deseo
heterosexual, que Freud llama positivo porque es productivo para
la sociedad, permite la perpetuaciéon de la especie, etc. En el
proceso edipico, la conciencia de la castracién (de que ella no ‘lo’
tiene, como recuerda irénicamente la cineasta Iziar Bollain en el
texto de Barbara Zecchi incluido en este volumen) determina el
distanciamiento de la nina de su madre (ella no se ‘lo” dio y
tampoco ‘1o’ tiene), la hostilidad e incluso el odio hacia ella (por
extension, hacia todas las mujeres) y el «viraje» hacia el padre
(luego, hacia alguien como su padre, con todolo que ello —y “él'—
representa).

Pero, para Freud, la mujer nunca resuelve completamente el
complejo de Edipo (el Edipo positivo). Esto quiere decir que —si
no olvidamos las dos formas distintas del complejo de las que
habla el autor vienés— no sélo hay, digamos, restos del Edipo
negativo en la fase posterior, sino que tenemos que hablar ademas
de coexistencia de las dos formas, de un balancearse, un ir y venir
entre las dos, con la respectivas consecuencias enlo que atafiea los
procesosidentitarios y derelacion con elmundo. Estonos remitiria,
por la tanto, a una configuracién del deseo, a procesos de
identificacién y, finalmente, a una identidad més compleja y
contradictoria en la mujer que en el hombre. Segiun este
razonamiento, la’feminidad’ seria una «condiciéon» mas compleja,
es decir, masrica, que la «masculinidad»; laidentidad femenina (y
de las mujeres en tanto sujetos historicos producidos por la techné
socio y psico-sexual del Edipo) seria mas abierta que la masculina

ADINIISIUL] OUSIUDASIE] 12 U2 054nIS1P A 043UIE)

195



Giulia Colaizzi-Jenaro Talens

196

justamente por ser mas contradictoria, masbalanceante y, en tanto
marcada por la experiencia de la castraciéon, mas expuesta al
‘Otro’. Para decirlo siguiendo a Judith Butler, el género como
dispositivo de construccién cultural tiene la funcion, quelajustifica,
de crear el sexo como algo pre-discursivo y natural.

«Los muy duros se rompen», cantaba Wolf Bierman en los
tiempos de la Reptiblica Democratica de Alemania. Nos gustaria
que fuese verdad. Enun mundo cada vez mds intolerante, violento
y tambaleante (mas alla del bienestar atonito y casi descerebrado
del llamado Primer Mundo), la feminidad se plantearia asi, en el
sistema actual designificaciénsocial, comolasubjetividad deseable.

Reflexionar en ese marco de referencia es, por ello, subrayar
que toda lectura, en tanto pactica hermeunéutica, se trate de
abordar el concepto de amor roméntico, el discurso filoséfico, el
dispositivo filmico, las artes visuales, es también un modo politico
de intervencion en el debate social. El interés creciente que dicha
perspectiva critica estd adquiriendo en el interior del hispanismo
es lo que nos ha movido a proponer para el debate el presente
dossier.



	Género y discurso en el Hispanismo finisecular : presentación

