
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2009)

Heft: 13-14

Artikel: Género y discurso en el Hispanismo finisecular : presentación

Autor: Colaizzi-Jenaro Talens, Giulia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047374

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Género y discurso en el Hispanismo finisecular
Presentation

Giulia Colaizzi-Jenaro Talens Universität de Valencia/
Université de Genève

La teoria de género tiene como premisa la idea de que, si el

poder fluye en distintas direcciones, sus efectos no se manifiestan
de forma idéntica en todos los lugares o para todos los cuerpos
individuales. Se trata de una teoria que es, a su vez, una forma de

practica que, por lo tanto, nos permite entender la codificaciôn del
deseo y del poder en el discurso, a través de la representation de
los cuerpos y de la realidad. En este sentido nos puede ayudar a
entender lo que, en tanto sujetos sociales que viven en comunidades
concretas, imaginamos, necesariamente, tanto del «otro», como de
la comunidad en la que vivimos, es decir, de nosotros mismos.

Conviene, en ese orden de cosas, distinguir entre teoria de
género y teoria feminista (aunque haya sido una corriente dentro
del conglomerado de tendencias que se agrupan bajo al paraguas
de dicha denomination la que haya desembocado en la primera).
En primer lugar, por cuanto, sibien su funciôn radica enpermitirnos
analizar como interpelar al receptor, como construir creencias,
como crear una version imaginada del mundo, cömo se codifica el
deseo y como movilizarlo para vender —mercancias, en primer
lugar, pero también esas versiones imaginadas del mundo—, la
practica analitica de descodificaciön en que consiste la teoria de

género no pueder ser reducida al abordaje de aquellos temas
denominados «estudios de la mujer» o propios de una supuesta
«escritura femenina». No es una cuestion de universos temâticos
o de parcelas especificas de problemas, sino de punto de vista
sobre el conglomerado de discursos que constituyen el mundo en

© Boletîn Hispânico Helvético, volumen 13-14 (primavera-otono 2009).



que vivimos. En ese sentido, mas alla de que se centren o no en
aspectos hasta ahora propios de las diferentes lineas de los dife-
rentes feminismos, su objetivo no es, en modo alguno, la delimitation

de una «escritura femenina» sino la construction de un lugar
de anâlisis o, quizâ, de resistencia desde donde hacer trente al

proceso de mercantilizaciôn (real y/o simbôlica) del mundo
contemporâneo y desde donde entender (o recordar) lo que Marx
afirmô tiempo atrâs: que detrâs del fetichismo de la mercantia se
esconde la realidad de un sistema de production. Detrâs de la
creencia (una fantasia) de que el valor esta en el objeto en si, o en
el dinero que pagamos para comprarlo, hay, de hecho, condiciones
reaies de existencia, que son relaciones de production, es decir, de

explotaciôn. Y ese sistema es, a la vez, fîsico y concreto, pero tam-
bién discursivo.

Esto implica que el concepto mismo de «escritura femenina»
deberia hacernos evitar toda forma de esencialismo y cuestionar
toda apelaciôn mas o menos implfcita a la notion de totalidad
porque desplaza el acento del cuerpo biolôgico a la representation
del cuerpo, y al cuerpo mismo como un campo de batalla expuesto
a tensiones y contradicciones de distintos tipos. Se trata, en
definitiva, de plantear la cuestiôn de la «escritura» como algo solo
abordable desde la conceptualization del sujeto en términos de

«posiciones de» sujeto, algo que el feminismo empezô planteando
hace ya bastante tiempo.

La separation entre cuerpo biolôgico y cuerpo cultural, sin
embargo, no siempre funciona en el dispositivo analitico, en la
medida (posiblemente) en que la «naturalization» de lo biologico
ha funcionado de una manera tan constante y tan brutal que casi
forma parte de nuestra biologia. Es como si la funciôn hubiese
creado el ôrgano. Y si la evolution que impuso, por ejemplo, el
vestido hizo desaparecer el vello corporal, o si el oido o la vista
estân menos desarrollados en las sociedades llamadas avanzadas

porque ya no son imprescindibles para la supervivencia de la
especie, otro tanto ocurre en este terreno. Por ello, «lo femenino»
en una escritura definida como «femenina» no séria aquello que
remite a lo que tradicionalmente ha sido asociado con el papel de
la mujer, sino que tendria que ver con una cierta desestabilizaciôn
de los roles sociales asociados con uno u otro sexo. En una palabra,
definiria operaciones de sentido, no valores. Desde esa perspectiva,
cuando dicha desestabilizaciôn no se da, cuesta asumir que nos
encontremos ante una «escritura femenina». La inversion especular
de un género en el otro, mantiene la oposiciôn como referente al



que remitir para alcanzar estatuto de existencia. Lo «femenino»
séria mas bien, un come-and-go, ese vaivén irréductible a unidad o,
lo que es lo mismo, la imposibilidad de fijar un lugar estable para
posiciones de sujeto intercambiables y moviles. En un maravilloso
texto de Celan, Gespräch im Gebirg, hay una metâfora muy signifi-
cativa: «yo amaba la bujia que estaba encendida alii, en el rincon
de la izquierda, yo la amaba porque se consumia, no porque fuese
ella la que se consumia, yo amaba su combustion...». Hay
cosas, efectivamente, que solo podria escribir una mujer, si asumi-
mos que se trata de cosas solo perceptibles desde una experiencia
histörica concreta, cultural y politicamente definidas, pero a eso
deberiamos llamarlo «escritura de mujer». Résulta, pues, evidente
que lo «femenino» va mas alla de lo que seriala el término «mujer»,
y que esas desestabilizaciones a que remite la primera de las
nociones han podido existir en textos escritos, pintados, filmados,
etc., por hombres.

Si pensamos en Bécquer, por ejemplo, y tomamos una de sus
rimas, la XIX (o LI, segün la ordenaciôn del Libro de los gorriones),
la que dice «Cuanto sobre el pecho inclinas/ la melancolica
trente,/ una azucena tronchada/ me pareces. / / Porque al darte la

pureza/ de que es simbolo celeste,/ como a ella te hizo Dios/ de
oro y nieve.», résulta evidente que ese poema tiene una marca de

género muy fuerte. Al margen de sus cualidades poéticas, que no
vienen al caso ahora, la lögica que lo informa asume de manera
muy clara una distribuciôn de los roles y de los simbholos que le

son afines. La azucena, la pureza, el hecho de inclinar sobre el
pecho la frente melancolica son atributos relacionados con la

mujer. Y ni siquiera existe la excusa de subrayar lo que la escena
(y el género) tiene de puesta en escena y de representacion. Este

poema hubiera sido impensable como texto escrito por una mujer
y dirigido a un hombre, si tomamos en cuenta la codificacion
cultural de nuestro imaginario. Desde esa perspectiva, la logica
discursiva y las presuposiciones que informan su desarrollo se
inscriben en un tipo de poesia de amor tipicamente patriarcal,
diferente de aquella otra, tipica y topicamente masculina, como la

que se expresa en los excesos del nerudiano Los versos del capitân
(donde la amante asume, desde el mismo prölogo, su roi de reposo
de un guerrero que debe partir para hacer cosas mas importantes,
como, por ejemplo, la revolucion).

Hay, sin embargo, otros modos posibles de abordar la expresion
del género desde una perspectiva no patriarcal.

Tomemos, por ejemplo, estos versos de Razôn de amor, de Pedro



Salinas: «Veo su doble rostro,/ su dob le ser partido, como el
nuestro,/ las dos mitades fieras, enfrentadas./ En mi temblor se

siente su temblor,/ su gran dolor de la unidad que suena,/
imposible unidad, la que buscamos, / ella en mi, en ella yo. Porque
la dicha/ quiera también su dicha./ Desgarrada, en dos, llega con
el miedo/ de su virginidad inconquistable,/ anhelante de verse
conquistada./ Me necesita para ser dichosa,/ lo mismo que a ella

yo.» Esta especie de asunciôn de que uno mas uno no son nunca
dos, ni por supuesto uno («imposible unidad»), sino un espacio
tercero résulta un modo muy inteligente de définir la aceptacion
de la alteridad, como un saber que el lugar de la experiencia no esta

en uno u otro extremo de la relacion a dos, sino en la relacion
misma, en el vaivén que se da entre uno y otro.

El reconocimiento de «ella» en «él» podria permitir una puesta
en cuestion de los modelos dominantes y estereotipos de la mascu-
linidad. La teoria feminista ha trabajado mucho, en las ultimas
décadas, para deconstruir los modelos tradicionales de la
feminidad, apuntando al carâcter construido —y por lo tanto
expuesto al cambio— de lo que llamamos lo «femenino»; en
definitiva, a la feminidad como representacion. Desde un punto
de vista de la teoria de género, que subraya la complementariedad
de los modelos, su funcionalizaciôn para reproducir un determi-
nado modo de producciôn, es igualmente necesario deconstruir la
masculinidad, analizar como se ha construido histôricamente y
como se siguen reproduciendo cierto modelos.

La bipolaridad que subyace a la inversion especular de un
género en el otro (denunciada por Luce Irigaray en su espléndido
Speculum ya en 1974), los polos positivo/negativo mantienen la
centralidad y validez de un referente supuestamente real. Es

justamente ésa la funciôn del sistema de género: atraparnos una y
otra vez, y en todos los niveles, en una oposicionbinaria, en el aut-
aut de roles complementarios, pero asimétricos, para que el sistema
funcione por si mismo, y continue igual indefinidamente. Si el
referente es real —la existencia de un sexo verdadero, que nos
remita tanto a roles sociales como a rasgos psicologicos propios de
cada uno de ellos—, la definicion y cate-gorizaciön de los seres
humanos en términos de bipolaridad se convierte en sustancial en
el sentido mâs filosôfico de la palabra.

Para Freud la masculinidad y la feminidad eran caractères que
no podian en absoluto ser comprendidos y aprehendidos desde la
anatomia. De hecho, podriamos decir que solo el Edipo como
trayecto y tecnologia psicosocial compleja, es decir, en tanto techné



que actüa en el âmbito de la familia, a su vez, como un aparato
ideolögico de Estado, una emanation del Sistema, puede
explicarnos la omnipresencia y el carâcter de «naturaleza» que
dicha bipolaridad ha adquirido, en términos de estabilidad y
fijeza. La cuestiôn del Edipopermite enunciar el tema de la femini-
dad de manera radicalmente distinta de como se ha entendido
comünmente. De hecho, no es casual que se hable simplemente del
Edipo tout court y casi nadie recuerda que, inicialmente, Freud se

refiere a dos formas del complejo, una negativa y una positiva. El

Edipo negativo, llamado pre-edipo por el mismo Freud en un
segundo momento, nos remite al deseo hacia el progenitor del
mismo sexo y se transforma —bajo la amenaza de castraciôn en el
nino, y desde la conciencia de una castraciôn ya acontecida en la
nina— en Edipo positivo. Este es el Edipo al que se hace referenda
generalmente, y que se refiere como todos sabemos, al deseo hacia
el progenitor del otro sexo. En este caso se trata de la forma
hegemônica del deseo, la socialmente aceptada: el deseo
heterosexual, que Freud llama positivo porque es productivo para
la sociedad, permite la perpetuaciôn de la especie, etc. En el

proceso edipico, la conciencia de la castraciôn (de que ella no 'lo'
tiene, como recuerda irônicamente la cineasta Iziar Bollain en el
texto de Barbara Zecchi incluido en este volumen) détermina el
distanciamiento de la nina de su madré (ella no se 'lo' dio y
tampoco 'lo' tiene), la hostilidad e incluso el odio hacia ella (por
extension, hacia todas las mujeres) y el «viraje» hacia el padre
(luego, hacia alguien como su padre, con todo lo que ello —y 'él'—
représenta).

Pero, para Freud, la mujer nunca resuelve completamente el
complejo de Edipo (el Edipo positivo). Esto quiere decir que —si
no olvidamos las dos formas distintas del complejo de las que
habla el autor vienés— no solo hay, digamos, restos del Edipo
negativo en la fase posterior, sino que tenemos que hablar ademâs
de coexistencia de las dos formas, de un balancearse, un ir y venir
entre las dos, con la respectivas consecuencias en lo que atane a los

procesos identitarios y de relaciôn con el mundo. Esto nos remitiria,
por la tanto, a una configuraciôn del deseo, a procesos de
identificaciôn y, finalmente, a una identidad mas compleja y
contradictoria en la mujer que en el hombre. Segün este
razonamiento, la 'feminidad' séria una «condition» mas compleja,
es decir, mas rica, que la «masculinidad»; la identidad femenina (y
de las mujeres en tanto sujetos histôricos producidos por la techné

socio y psico-sexual del Edipo) séria mas abierta que la masculina



justamente por ser mas contradictoria, mâs balanceante y, en tanto
marcada por la experiencia de la castracion, mâs expuesta al
'Otro'. Para decirlo siguiendo a Judith Butler, el género como
dispositivo de construcciön cultural tiene la funcion, que la justifica,
de crear el sexo como algo pre-discursivo y natural.

«Los muy duros se rompen», cantaba Wolf Bierman en los

tiempos de la Repüblica Democrâtica de Alemania. Nos gustaria
que fuese verdad. En unmundo cada vez mâs intolerante,violento
y tambaleante (mâs allâ del bienestar atonito y casi descerebrado
del llamado Primer Mundo), la feminidad se plantearia asi, en el
sistema actual de significaciön social, como la subjetividad deseable.

Reflexionar en ese marco de referenda es, por ello, subrayar
que toda lectura, en tanto pâctica hermeunéutica, se träte de
abordar el concepto de amor romântico, el discurso filosöfico, el

dispositivo filmico, las artes visuales, es también un modo politico
de intervencion en el debate social. El interés creciente que dicha
perspectiva critica estâ adquiriendo en el interior del hispanismo
es lo que nos ha movido a proponer para el debate el présente
dossier.


	Género y discurso en el Hispanismo finisecular : presentación

