
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2009)

Heft: 13-14

Artikel: Transgénero y el 'espíritu de la revuelta'

Autor: Butler, Judith

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047373

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Transgénero y el 'espfritu de la revuelta'

Judith Butler University of California, Berkeley

Persiste en la actualidad una cuestion sobre la forma que toma
el feminismo hoy en dia, a saber, si los nuevos estudios de género
se han alejado radicalmente del feminismo, si se entiende que los
estudios queer y transgénero han «sucedido» al feminismo como
politica y como teoria. Muchos son los debates que parecen surgir
precisamente aqui en la cuestion de si un movimiento o marco esta
sucediendo al otro, y de si un movimiento puede amenazar con
desfasarse mientras que el otro pasa a un primer piano.

Antes de entrar mas a fondo en la cuestion del transgénero, hay
dos cuestiones que quisiera abordar en este problema de la sucesiön.
Segün se vera, planteo esta cuestion como parte de un debate
indisciplinado y como un esfuerzo para repensar modos de la
alianza politica que no son necesariamente solidarios. Planteo esta
cuestion porque asi me lo han pedido y entiendo que debo
responder a una peticiön que se me ha hecho. Este problema de la
peticiôn / interpelaciôn résulta ser fundamental para la teorizacion
del transgénero como tal y espero sacar algo en claro. Los comen-
tarios que voy a hacer aqui se relacionan con ciertos conceptos de
la psicologia y de la teoria social y espero sugerir una forma de

repensar la identificaciôn de género como forma social de
interpelaciôn.

Por lo tanto, como parte de mis comentarios preliminares,
quiero llamar la atenciôn sobre la nociôn de progreso, que considero
equivocada, una nociön sobre la cual se basa la manera de ver la
sucesiön de los movimientos sociales por parte de la izquierda.
Tengo la impresiôn de que algunas versiones de esta historia

© Boletîn Hispânico Helvético, volumen 13-14 (primavera-otono 2009).



suscriben la nociôn de que la idea de progreso implica eldesarrollo
historico de la libertad. Por consiguiente, cuando evaluamos la
secuencia de los movimientos que constituyen la historia reciente
de la polîtica sexual y de la polîtica feminista as! como la lucha por
los derechos civiles en los Estados Unidos, tendemos a asumir que
a lo largo del tiempo se han conseguido mas y mayores libertades,
que las coacciones estân siendo evaluadas o disminuidas, y que en
la historia se ha alcanzado un cierto potencial emancipatorio,
quizâs de forma intermitente, pero progresiva. De hecho, creo que
procedemos demasiado deprisa, sin tomarnos el tiempo necesario,
cuando trazamos la evoluciôn del feminismo hacia el movimiento
de gays y de lesbianas y, luego, hacia la subsiguiente evolution a

queer y, después, el movimiento desde el queer al transgénero, o
bien la polîtica del intersexo como premisa de la transicion del
queer al transgénero. Quizâs esto se vea mas claramente cuando en
Estados Unidos algunos activistas proclaman que la crisis del
SIDA se ha terminado, puesto que con esta afirmacion se da por
sentado que las fronteras de los Estados Unidos proporcionan los

parâmetros axiomâticos espaciales e imaginarios a nuestro
discurso. Como sabemos, el SIDA se ha convertido en una
extraordinaria crisis en Africa y, por lo tanto, deberîamos cuestionar
las presuposiciones temporales y espaciales de algunos de nuestros
diseursos progresistas (sobre la historia como progresion). ^Hasta
qué punto las fronteras nacionales yculturales restringen la manera
en que explicamos el desarrollo de los movimientos sociales?
de qué modo taies discursos de progreso dan lugar a debates
polémicos sobre si un movimiento dado ha reemplazado o ha

desplazado a otro? La cuestion nuclear de este debate es como
deberîa contarse la historia, quién puede y quién ejerce el control
de los discursos sobre la historia de los nuevos movimientos
sociales, y al servicio de qué interpretation se moviliza la secuencia.
Esto ocurre cuando, por ejemplo, las feministas temen haber sido
dejadas de lado, o cuando la teorîa queer imagina que no era nada
mas que una breve transicion desde el feminismo al transgénero.
En oposiciôn a este punto de vista, quisiera sugerir que si, por
ejemplo, alguien o algün proyeeto es queer, esto no significa que el
feminismo haya sido suplantado o abandonado; y, de forma
parecida, son la teorîa lesbiana o el movimiento gay los que nos
ofrecen el debate sobre el matrimonio, un debate que ha implicado
activamente a las historiadoras feministas en una reflexion sobre
la familia y la propiedad.

Podrîamos decir que el mapa contemporâneo esta atravesado



por tales contiendas y antagonismos, que definen el tiempo de la
polltica sexual como una constelaciön indisciplinada. De hecho,
puede que tengamos que reconceptualizar este tiempo como una
constelaciön de tiempos que, a la vez, convergen y compiten entre
si, mas que como algo que pertenece a una historia progresiva en
la que parecen reinar la sucesion y el desplazamiento.

En otro contexto, estoy considerando la cuestiön de si tales
nociones de progreso pertenecen a una concepcion laica de la
polltica y de la historia y si, en particular, la version laica de la
modernidad — segûn la cual las libertades se conceptualizan
como algo que se realiza de forma creciente y progresiva— es en
si misma problemâtica. En este otro proyecto tomo en cuenta, por
ejemplo, la decision del Gobierno holandés de obligar a todos los

que soliciten inmigrar al pais a que pasen un examen de integraciön
civica, en el que se les obliga a ver videos de hombres gays
besândose. En este ejemplo, tolerar o abrazar, de hecho, el amor
gay se convierte en la reivindicaciön ejemplarizante de la
modernidad laica, como lo fue para Pym Fortuny antes de su
muerte en 2002. Se entiende que taies libertades son esenciales

para la cultura liberal, y a los nuevos inmigrantes, en particular los
de paises islâmicos, se les pide que acepten este ideal de modernidad
laica. Por supuesto, vale la pena senalar que si alguien solicita la
inmigraciôn a Holanda desde un pais europeo o tiene mas de
45.000 euros, no necesita pasar el examen de integraciön civica.
Pero lo que quiero decir aqui sobre este asunto -aunque tengo
mucho que decir al respecto en otro lugar— es que una cosa es
valorar taies libertades, como yo hago sin duda, y otra cosa muy
distinta es imponer taies libertades a las minorias religiosas de
manera coercitiva. Si la defensa de taies libertades deviene
coercitiva, entonces <^de qué manera la homosexualidad ha sido
desplegada por los defensores de cierta modernidad laica para
seguir con su guerra cultural, o de su rnision 'civilizadora'?

Pero me estoy desviando del asunto. Simplemente voy a

sugerir que la idea de libertades que se ampliân o se hacen
posibles, de una historia progresiva como realization sucesiva de
libertades, esta vinculada a esta formaciön particular de la
modernidad laica, y puede vincularse, aunque no necesariamente,
a formas estatales de coercion cultural. Es verdad, se necesita una
concepciön mas amplia de la libertad que incluya al mismo tiempo
el incremento de las libertades sexuales y la protection a las
minorias religiosas y raciales, pero este es, como he sugerido, otro
tema.



Sin embargo, nos topamos también con un segundo problema,
el de que este modelo de historia como realizaciön de la libertad
a lo largo del tiempo enfrenta a los dominados movimientos
'progresistas' unos contra otros. En este sentido, el progreso
derrota al progresismo, y esto parece muy claro en la ansiedad que
se manifiesta en nombre del feminismo hacia el queer, en nombre
del queer hacia el transgénero, en nombre del intersexo hacia los

que, de otra forma, hubieran parecido ser aliados politicos.
Empezaré de una manera mas general con algunas reflexiones

sobre tendenciasno solidarias en el interior de algunos movimientos
sociales, para luego volver al transgénero con el objetivo, tal cômo
se verâ, de reflexionar de una manera mas especifica, sobre lo que
llamaria gendered pain («dolor marcado por el género»).

La «Nueva Politica de Género»—combinacion de movimientos
que se ocupan del transgénero, la transexualidad, el intersexo y
sus complejas relaciones con la teoria feminista y la teoria queer—
ha influenciado mipropio pensamiento. Y, en fechas mas recientes,
he intentado reflexionar sobre como se relaciona esto con la nueva
politica de inmigracion y los debates sobre el laicismo. Creo que
séria un error suscribiruna nociön progresiva de historia segûn la
cual diversos marcos se suceden y se suplantan entre si. Sin duda
esta es la razon por la cual si alguien esta asociada con la teoria
queer, como creo estarlo yo todavia, hay quienes en Japon o en
Francia, por ejemplo, suponen que debo ser post-feminista. Esta es

una falsa asunciön, aunque creo que en ella puede verse aqui la
erronea presunciön de que un movimiento sucede a otro y de que
un sujeto no puede pertenecer a mas de un movimiento al mismo
tiempo. Este tipo de pensamiento es, de hecho, identitario, y
pertenece a la logica social en la que estân encerrados los
movimientos, exhaustiva y exclusivamente representados por
ciertos individuos. Pero eso implica malinterpretar el hecho de

que las disputas entre grupos, o dentro de un individuo
determinado, constituyen el terreno del proprio movimiento.
Cada una de estas tendencias se define por sus interrelaciones y
buscan constantemente comprender las lineas que las separan y
las unen. Forman una red mâs amplia en la que se leen unas a otras,
rehüsan leerse unas a otras, citarse unas a otras, construirse sobre
los hallazgos de las otras. Si éste es el terreno de la politica sexual,
entonces no es identitario sino contestatario y relacional; es, ademâs,
dinâmico, conflictivo, sin cierre, como tienden a ser los procesos
democrâticos.

De hecho, creo que se puede percibir en algunos de estos movi-



mientos un conjunto convergente de normas. La oposiciön al
diagnöstico del desorden de la identidad de género depende de
una critica a ciertas normas que pretenden constrenir la expresiôn
del género y vaciar de contenido lo que podria entenderse como
una gendered life («vida marcada por el género») sostenible y
viable. Los debates sobre el matrimonio gay sacan a la palestra la
cuestiön de cuâles son las formas posibles y deseables de vida
social intima y/o contractual; los debates sobre el intersexo se

vinculan con cuestiones de cirugia obligatoria y de normas
impuestas sobre la morfologia ideal del cuerpo. Me atrevo a

sugerir que lo que esta en juego en estos debates son valores
tradicionales y aspiraciones normativas: ambos, en este sentido,
son mas radicales e implican nociones mas inclusivas de igualdad;
concepciones mas fecundas y sustantivas de libertad; y la exigencia
de revisar los recursos culturales contemporâneos para ofrecer
reconocimiento y legitimidad para todos aquellos que quieran gozar
de ellas (merecen hacerlo).

Ultimamente, cuando asisto a reuniones feministas y surgen
cuestiones relatives a la transexualidad o al transgénero, la
discusiön tiende a silenciarse o a convertirse en algo indisciplinado.
Hace unos anos, por ejemplo, se puso en contacto conmigo una
periodista del San Francisco Chronicle, segün la cual los hombres
trans repudiaban la feminidad, las mujeres, el feminismo y, siempre
segün ella, dicho repudio era una manera de ajustarse a normas
misôginas. Me llevo bastante tiempo persuadirla de que los deseos

positivos de convertirse en otro género no siempre tienen su raiz
en el repudio del otro, que tanto la estructura binaria como la
logica de no-contradicciôn no siempre pertenecen a estas
cuestiones. En realidad, estoy segura de que lo planteé de forma
diferente: lo que una persona desea no siempre debe entenderse
en términos de lo que esa persona rechaza o quiere apartar. Si

pensâramos asi, todas los gays y las lesbianas estarian repudiando
la verdad primaria de su heterosexualidad, y los heterosexuales
no harian sino rechazar su homosexualidad real, y los bisexuales
serian, segün esta formula, totalmente incomprensibles.

Asi, aunque algunas feministas han manifestado püblicamente
su preocupaciön acerca de si el movimiento trans podia desplazar
o apropiarse de la diferencia sexual, creo que esta vision olvida el
hecho de que un conjunto de valores compartidos lleva al
movimiento feminista y al trans a un encuentro necesario.Si considera-
mos el género como una categoria histörica, tal como deberiamos
hacer, nuestra tarea analitica sigue consistiendo en una revision de



nuestros marcos explicativos para entender como funciona el

género. La gente trans esta expuesta a la discrimination, a la pérdi-
da del trabajo, al acoso social y a la violencia. Sin embargo,
entender el género como una categoria historica, implica aceptar
que el género, en tanto que una manera culturalmente determinada

para configurar el cuerpo, esta abierto a una continua reconfiguration,

y que la 'anatomia' y el 'sexo' nunca se dan fuera de unmarco
cultural (tal como como lo ha mostrado claramente el movimiento
del intersexo). La propria atribuciön de la feminidad a ciertos

cuerpos, como si fuera una propiedad natural o necesaria, tiene
lugar en el interior de una estructura normativa en la que la

asignacion de la feminidad a un cuerpo biolögico (de mujer) es un
mecanismo para la production del género como tal. Términos
como 'masculino' y 'femenino' son notoriamente cambiables; hay
historias sociales para cada término; sus significados cambian
radicalmente dependiendo de las fronteras geopoliticas y de las
trabas culturales sobre quién esta imaginando a quién, y con qué
objetivo. Por lo tanto, los términos de la designation de género no
estân nunca establecidos de una vez por todas, sino que se

encuentran constantemente en proceso de reconstruction. Este

proceso de construction/reconstruction tanto del género como de
la organization de la sexualidad es lo que tiene lugar en los
momentos de sintonia y disyunciôn que definen el campo de la
politica sexual en la actualidad. El futuro que le espera a la politica
sexual dependerâ, entonces, de nuestra capacidad para obrar en
funcion de dichas tensiones y negociarlas, sin eliminarlas de
antemano con posturas dogmâticas o soluciones faciles.

Asi pues, es en este marco general que quiero reflexionar acerca
de la identification de género cruzada y pasar desde un conjunto
politico de normas, por conflictivas que sean, hasta una
comprension del fenômeno desde unpunto de vista psicoanalitico,
para luego volver a la politica. De hecho, creo que una cierta pato-
logizaciön de la identification de género cruzada queda reforzada

por esas teorias psicolôgicas que plantean una notion normativa
del género como algo coherente. Por ejemplo, algunos psico-
analistas han argumentado que los apegos homosexuales intensos
entre chicos son un signo del repudio de la madré por su parte. Los
consideran, por lo tanto, como una ruptura con la relacionalidad.
Desde el presupuesto de que la relation con la madré es primaria,
toda ruptura en esta relation implicaria una ruptura en dicha
relacionalidad. El psicoanalista Ken Corbettha puesto enentredicho
esta opinion, y ha sugerido que cuando los chicos practican juntos



sus placeres fâlicos, estân inmersos en un modo relacional distinto
del que podrian tener con las chicas o, de hecho, con lo maternai.
No hay razön alguna para inferir de manera inmediata que el paso
hacia la homosexualidad masculina sea un repudio de la madré.
El hecho de que dicho juego fâlico, sobre todo entre chicos jövenes,
no involucre generalmente a las chicas y las mujeres -aunque
podria hacerlo- no significa que su origen sea el repudio de las
chicas o las mujeres. Ademâs, una cosa es no tener un cierto género
en mente y otra muy distinta basar el propio placer en una
exclusion motivada por la agresion o incluso por el odio hacia ese

género. Si asumimos que la relacion con la madré es primaria,
podriamos acabar explicando el juego de los chicos haciendo
referencia a lo materno de una manera que pasa por alto el modo
de relacion que dicho juego constituye en realidad.

<jSe puede decir algo parecido acerca de la identification de
género cruzada? Se asume de manera demasiado râpida que la
identificaciön de género cruzada emerge de un repudio? Los
chicos que se sienten chicas, o las chicas que se sienten chicos,
<; estân haciendo algo distinto a dirigir su energia libidinal hacia el
rechazo de una cierta situation establecida, la que da por sentado
la identificaciön considerada 'normal' segün la cual las chicas se
sienten (con derecho) chicas, y los chicos se sienten (con derecho)
chicos? ^Podemos entender la identificaciön de género cruzada
igual que sugiere Corbett, como una «apuesta desde la fantasia

por la relacionalidad»? Si es asi, dicha apuesta adquiere la forma
de una cierta interpelaciön, y parte de lo que quiero proponer en
el tiempo que queda tiene que ver con la pregunta acerca de si la
identificaciön de género esta vinculada con la escena de la
interpelaciön, con la pregunta acerca del nombre que me define,
acerca de la posibilidad de ser escuchado. Desde mi punto de vista
dichas preguntas sonparte de la escena retorica del reconocimiento,

y muchos de los debates, en realidad muchos de los encuentros
mas indisciplinados, buscan no solo representar ciertas identifica-
ciones, sino establecer una conexiön indisoluble entre modos para
la identificaciön de género y modos para la presentation de género,
que sean discursivos o de otra naturaleza

En un certamen reciente sobre poesia en el que estuve en San

Francisco, en que hablaron varias personas transgénero, me diö la
sensation de que surguian poemas enteros de la demanda de ser
llamados con otro nombre, de ser entendidos en otros términos,
y que esa manera de llamar y ese reconocimiento fuera lo mas
publico posible. En esos poemas y en esas performances duras y a



veces furiosas, la demanda de ser llamados con un cierto nombre

y de ser percibidos como un cierto tipo de persona era a veces —
aunque no siempre—feroz, implacable, inequivoca, y lücida. Los
«gendeiqueer» se mofaban de su incapacidad para encajar bien en
ciertas categorias, pero muchos transexuales apoyaban de manera
decidida, por ejemplo, un sistema de género basado en una
oposiciôn binaria, y su derecho y necesidad de encajar en él. De
hecho, una mujer trans expresô su enfado en un poema en el
Festival de Müsica de Mujeres de Michigan, un acontecimiento
cultural anual que hace posible lo que se llamaun espacio separado
para mujeres «nacidas como mujeres», varios términos de diagnôs-
tico psiquiâtrico, departamentos de Estudios de la mujer. Después
de decir, literalmente «que se jodan» a todas esas instituciones,
anadiô «jodete, Judith Butler» - un momento al que sobrevivi
sorpendentemente bien. En un intercambio posterior via email
con esa mujer, llegué a comprender que para ella yo o mi nombre
significaban inestabilidad y subversion de género y que, como
trans, le parecia que el giro queer no encajaba con su necesidad de

fijeza, una necesidad de nombres que significan de forma
inequivoca el genero al que se refieren, su necesidad de un
sistema binario de género que parecia apreciar mucho. Ese «jodete»
es muy duro, pero probablemente séria un error no ver que hay
un «tu» al cual se dirige ese fuerte enfado, de que hay, incluso en
este caso, una especie de petition de relacionalidad, un hablar alto y
a la vez un hablar hacia un cierto lugar. Me sigue consternando el

uso de «jodete» como expresiôn con la cual se quiere herir a

alguien, ya que ese «joderse» séria algo que yo, o cualquier otra
persona, haria con otro tipo de sentimiento. De hecho, pregunté
con cierta inquietud a la amiga que me acompanaba si ese

acoplamiento entre el «joderse» y mi «nombre» no podia suge-rir
un cierto deseo por parte de la mujer ; mi amiga contesté que yo
estaba reelaborando la agresién sufrida en funcion de mi propio
deseo. Alguien con suficientes recursos narcisisticos, podria haber
hecho algo al estilo de Julia Kristeva quien, en un acto en la New
School University, cuando una mujer se dirigio a ella gritando,
para luego salir corriendo del auditorium, rechazo la disculpa de

su anfitrion, e hizo que todos a su alrededor oyeran que « jes obvio
que esa joven esta totalmente enamorada de mi !».

Asipues aunque, tristemente, me falten esos recursos, y aunque
no piense que el sentimiento en este caso tenga su verdad en el

opuesto, quiero apuntar que hay un «tu» al cual se dirige la

expresiôn, que el encuentro de poesia tiene su lugar y funcion



particular en la comunidad trans y queer, y que hay una manera
dura y lücida trente a los demâs que funciona justamente porque
se abre camino en la vergüenza y el miedo, y porque necesita un
«tü» con el que es posible un nuevo tipo de conversacion, un «tu»

que pueda ayudar a reconstituir una nueva realidad social. Natu-
ralmente, decir «jodete» a alguien, es una manera de decir al «tu»

que no se quiere tener una conversacion con ese «tu»: por desgracia,
a veces tenemos que dirigirnos a las personas a las cuales ya no
queremos dirigirnos para decirle exactamente eso, que ya no
queremos dirigirnos a ellos. Pero también es verdad que a veces
nos dirigirnos a los demâs con ciertas expresiones para herirles,
pararles, o porque pensamos que no nos estân escuchando y son
incapaces de escucharnos. Asi que tue algo raro ser la persona a la

que alguien se dirigia de esa manera, ya que, de hecho, yo estaba

escuchando, estoy escuchando ysin embargo veo que yo represen-
taba la posiciôn de la persona a la que se le podia decir cualquier
cosa porque, presumiblemente, no estaba ahi, nunca estaria ahi,
no podia ser alcanzada, y no estaba escuchando. Ademâs, me diô
la sensaciôn que esa interpelacion tuera una manera de romper
algo, y de romper con algo, que mi nombre era como un punto de

partida, algo contra lo que habia que hablar para liberarse de ello.
Lo que se me quedô poco claro era si mi nombre era de verdad
necesario para esa ruptura en concreto, y yo si estaba funcionando
como el lugar de una transiciôn histôrica. Lo mas doloroso para mt
tue ver que esa mujer se atrevia a hablar contra la vergüenza, se
atrevta a hablar con rabia contra la vergüenza. Asi que si Butler era
parte de todo aquello de lo que queria deshacerse —un deshacerse

para lo cual hacia falta una interpelacion directa, un decir «me
estoy deshaciendo de ti»— si mi posiciôn, tal como ella la habia
elaborado, estaba funcionando como fuente de la vergüenza. Hay,
evidentemente, otra cuestiôn, dificil de plantear, que tiene que
ver con la pregunta acerca de si la euforia de este tipo de ruptura
depende de la vergüenza y el miedo, acerca de si ese tipo de interpelacion

discursiva requiere el mismogendered pain que busca superar.
Pero aunque tuera verdad, solo puede ser verdad en un contexto
en el cual las personas transgénero son estigmatizadas con regulari-
dad, tomadas por «abyectas» (abjected) y blancos de violencia.

Asi que en ese sentido el dolor no es auto-producido. Pero, el
hecho de que sea producido por lo social, no élimina la siguiente
pregunta : ^para qué usos psiquicos es movilizado ese dolor, y
ademâs, para qué usos y objetivos politicos

Asumamos que los poemas llenos de rabia eran formas de



elaboraciön de lo que podemos llamar gendered pain. Nada mas
entrar en el debate de lo que es ese dolor, parece que entramos en
la psicologla, lo que quiere decir que tenemos que temer la
patologizacion. Quiero por lo tanto diferenciar entre dos versiones
de dicho dolor. La primera es el dolor del que los padres y los
psicölogos tienen miedo en relacion con los jôvenes queer y
transgénero, que se resume en: « si vives asi, tendras una vida llena
de dolor». La segunda version es el dolor impuesto por la obligaciôn
misma a la normalization, y a veces parece seguir directamente
del dolor anterior, lo cual se resume en: «si vives asi, tendras una
vida llena de dolor. jPor qué no puedes ser normal!»

Obviamente es dificil saber si estos enunciados, y formas de

interpelacion como estas, son la condition y la causa del gendered
pain. Decir a alguien que tu marca de género te condena a una vida
de sufrimiento es algo que hiere muy profundamente. Este tipo
de enunciado patologiza, y la patologizaciön causa sufrimiento.
Por lo tanto, les aûn posible pensar acerca de este tipo de dolor, o
incluso pensar en ello como algo para el cualun contexto terapéutico
pudiera tener cierta relevancia, sin estar sujeto a repatologizacion
Si nos oponemos a la patologizaciön, como debemos, ,;podemos
aun pensar en un dolor marcado por el género en el interior de
categorias psicologicas, o necesitamos volver a pensar la esfera
misma de lo psicologico como consecuencia de este problema
Después de todo, se puede sufrir a causa de las formas de patologizacion

que se encuentran hechas, pero se puede sufrir también por
otras razones. De hecho, la petition que hace mucha gente que
quiere llevar a cabo un cambio de género tiene a que ver con (a) es
doloroso vivir socialmente como un género en el cual no se encaja;
(b) hay placer ybienestar, y hasta alivio psicologico, en la perspec-
tiva de un cambio de género.

No hay duda de que hay momentos en los que el sufrimiento
es insoportable o ilegible, momentos en que lo que se necesita es
la presencia atenta de alguien compétente en psicodinâmica: esto
es tan cierto para las personas transgénero como para las que no
lo son. Ser transgénero puede ser parte del sufrimiento, y puede no
serlo. Mas abordar ese terreno es siempre dificil. Sin embargo
pensamos que somos capaces de establecer y reconocer la diferencia
entre las normas culturales que estigmatizan los que son mas o

menos transgénero en cuanto a afectos, disposition o practica, y
la realidad psiquica, interna, de dichas personas. En el primer
caso, las normas torturan y causan dolor como consecuencia de la
tortura ; en el segundo caso, decimos que se tortura la psique, y



consideramos el asunto como pertinente al campo de la psicologia.
Pero <<que pasa si, en realidad, las dos cosas no pueden ser
separadas <;Por qué pensamos poder diferenciar entre un dolor
producido en alguien pornormas violentas y normalizantes de un
dolor que surge de la identification de género cruzada? ^Qué nos
hace pensar que dicha identificaciôn no acontece en relation a las

normas Y, ademâs, iqué nos hace pensar que dichas normas no
operan precisamente mediante un proceso de regulaciön, o de
infiltraciön, de las prâcticas de identificaciôn

Quiero senalar que no podemos hacer tales diferencias sobre
bases seguras. Al fin y al cabo, las normas no son solo externas y
las psiques no son esferas autônomas libres de normas culturales.
De hecho, las normas no solo se imprimen sobre nosotros desde el
exterior, sino que constituyen las condiciones de nuestra propia
formation y surgimiento. Es quizâs en este sentido como podria
parecer que un conjunto de normas culturales pertenecientes a un
mundo circundante no solo condicionan nuestra formation, sino

que se introducen «dentro» hasta formar parte de la compleja
topografia psfquica del sujeto. Cuando senalé que el género es una
estructura ec-stâtica, que en nuestra calidad de seres marcados por
el género estamos fuera de nosotros mismos y que el género esta
constituidopornormas culturales que nos precedenynos exceden,
no quise decir que el género esté solamente fuera ni que en
nuestras teorizaciones sobre el género debamos en consecuencia
eliminar el interior. En vez de eso, estoy diciendo que el exterior
también esta dentro, que lo que senalamos como «interior» es una
manera especial en la que la norma cultural adopta la forma de
realidad psiquica, muy a menudo como identification psfquica.
La norma cultural no deja de existir cuando asume una forma
interna, sino que mas bien adopta una modalidad psfquica
especffica, sin la cual no puede funcionar. De manera similar, no
funciona pensar en la interioridad psfquica como una topografia
establecida, preotorgada y constitutiva. Eso que se llama «vida
interior» aparece solo como consecuencia de una cierta separation
que ha tenido lugar entre lo exteriory lo interior. Y dicha separation
no solo tiene lugar una vez, sino que sucede -o deja de suceder-
constantemente; la barrera que imaginamos como conditionprevia
para pensarnos a nosotros mismos es la misma que se gestiona, se
restablece y se revoca a lo largo de nuestras vidas relationales. Por
eso, lo que esta en juego en esta formulation es la diferencia entre
decir: (a) un yo es una clase limitada de ser distinta de los otros
seres limitados y (b) un yo es precisamente ese constante problema con



la limitaciôn que se resuelve, o no, de distintas maneras y en res-
puesta a una serie de demandas y desafîos.

Si empezamos a pensar en una identificacion de género cruzada,
creo que nos vemos inmersos en una fluctuaciön entre discursos
sociolôgicos y psicolôgicos. Invariablemente tratamos de hablar
sobre una chica que descubre, por ejemplo, que se identifica como
chico y cuando utilizamos esta forma de descripcion, una forma
que parece muybanal e inevitable, planteamos una nina sociologica
que se encuentra inmersa en una identificacion psiquica que no se

ajusta a las expectativas psicolôgicas generadas por la posiciôn
sociologica. Pero ^acaso nuestra gramâtica mantiene también
separada a la nina sociologica de la identificacion psiquica y, con
ello, asume la necesidad de tal discordancia? ^Podemos en un
momento dado hablar de una identificacion de género cruzada

que necesita cambiar la manera en que se nombran los hechos
sociolôgicos? Por supuesto, la manera en que sucede es que alguien
pide ser interpelado como un chico y, en ese momento, se pide que
cambie la descripcion sociologica. En ese momento tienen lugar
dos actos: el primero es de autodenominaciôn, pero el segundo es

una forma de interpelaciôn, una interpelaciôn dirigida a un «tu»,
a quien se le pide que ahora se refiera a alguien como chico. En ese

momento ya no podemos hablar de la identificacion como una
realidad exclusivamente psiquica, como algo que esta consumado
en el interior y que sucede aparte de una identidad sociologica o
de un escenario sociolôgico de interlocuciôn. Por el contrario, la
identificacion adopta la forma de discurso y de interpelaciôn y
dentro de un contexto en el que ser reconocido en el lenguaje
constituye una parte de la realidad social a que nos estamos
refiriendo aqui. Es dentro de este contexto de interpelaciôn a otro
con la peticiôn de que se dirija a nosotros con im nombre diferente,
de que se refiera pronominalmente a nosotros con otra serie de
términos, donde vemos: (a) una apuesta por rehacer la realidad
social alterando los términos del reconocimiento mediante el cual
ésta se constituye y (b) una apuesta para que el otro acepte lo que
puede vivir en el âmbito de la realidad psiquica como una
significaciôn mas abiertamente social. Pero en este caso el
desplazamiento desde lo psiquico a lo social no es solo desde la
ausencia de expresiôn a la expresiôn explicita. Si bien la
identificacion no esta expresada, su ausencia de expresiôn si esta
ahi, en medio de la conversaciôn, en la que no llega a ser algo
explicito. Si bien la identificacion no esta expresada, no hay razôn

para pensar que no esté expresada a través de un sistema diferente



de signos, como el juego, el vestido o el modo de andar. Por eso,
el momento en que se constituye o se formula la siguiente peticion,
«Por favor, a partir de ahora llamadme John o Eric o Shawn», es un
momento en el que un cierto miedo y una cierta vergûenza se
transforman en un intento o en una peticion explicita de recono-
cimiento.

No se trata, por consiguiente, de la tranformaciôn de un fenô-
meno psiquico en un fenömeno social, sino de un movimiento de

una manera devivir una realidad psfquica, mediada yconfigurada
socialmente hacia otra realidad psiquica, igualmente mediada y
configurada socialmente. La psique no se forma solo mediante
normas culturales que nos exceden y preceden, que penetran en
cada uno de nosotros como elementos en un entorno sin los cuales
no podemos vivir. Mas la psique también toma forma, y la cambia,
en el contexto de una interrelation que usa los terminos mediante los
cuales se otorga el reconocimiento para reconstituir la realidad
social de los individuos.

Por consiguiente, lo que estoy intentando articular aqui es una
nocion de la identification de género cruzada no como afiliacion
a un género que fue una vez, sino como «apuesta desde la fantasia
porlarelacionalidad.» Lohagoencontradeunmodelo que leeria
dicha identificacion de manera inmediata como repudio o como
una soluciön narcisista que résulta ser, al final, a-relacional. Puede
ser que el chico que no quiere jugar a la guerra y prefiere lazos y
vestidos, encuentre en lo que se llama «feminidad» una manera
para articular un conjunto de direcciones, deseos, modos para
manifestarse al otro, modos para gustar a otro. Puede ser que, si
hay un retiro de la dimension relacional, la vergûenza asociada
con el comportamiento de género cruzado sea en si misma la causa
de dicho retiro. En estos casos estamos delante de un chico
sociolögico que podria estar negociando sus necesidades relacio-
nales mas bâsicas mediante convenciones de la feminidad. Pero
estamos también delante de una crisis en la misma nocion del
chico sociolögico, ya que lo que constituye a ese «chico» no es solo
la manera segûn la cual es interpelado y percibido, sino también
las convenciones que tienen que ver con como se interpela a si
mismoy como los demâs lo interpelan. De forma parecida, la chica

supuestamente sociolôgica que quiere jugar a la guerra especial o
exclusivamente, o hasta salvar a la dama en peligro, encuentra
algo en una norma cultural de la masculinidad que facilita alguna
forma de expresiony que constituye un vocabulario bâsico para su
«yo» genérico. Por lo tanto, desde mi punto de vista, no se trata de



una chica sociolögica con una identification psiquica que la hace
actuar en contra de las normas o nociones sociolögicas dadas de

un «ser» chica. Ella esta produciendo una crisis en la categoria
sociolögica de «la chica» a través del lenguaje, los gestos, y la
dimension significante del cuerpo; esta demostrando que no
podemos referirnos a su construction sociolögica sin proble-
matizarla, como si dicha construcciön pudiera llevarse a cabo de

una vez y para siempre. Si la realidad social del género se

constituye sea mediante la practica de nomination —autonomi-
naciön, y nominacion por parte de los demâs— sea a través de las
convenciones que articulan la performance social del género, parece
evidente que el referente sociologico ya no puede inaugurar y ase-

guar una explicaciön acerca de lo que esta pasando. El carâcter
estable, definido, del referente sociologico entra en crisis por la
disonancia que se manifiesta, sucede, en esta ocasiön como en
otras.

Otra cosa séria decir que el dolor que nos trae el género llega
desde fuera, de las normas culturales que rodean este ser limitado
y que consiguen penetrarlo mediante distintos mecanismos de

incorporation o internalization. Quiero poner en cuestion este

punto de vista, porque me parece que el «yo» capaz de volverse
hacia si mismo y de adaptarse a las categorias de género en dicho
proceso, esta ya constituido por las normas culturales que, de
hecho, estân fuera y dentro a la vez. O, mejor dicho, las normas
culturales ponen a su alcance distintos marcos genéricos que
negocian la cuestion de las fronteras entre dentro y fuera. Por el
hecho de que la frontera del «yo» implica siempre, invariablemente,
un «yo» encarnado, como sugiere Freud en «El yo y el ello», el

género no se encuentra ni dentro ni fuera de la frontera que, por
definition, los sépara y constituye. En realidad, el género es el

problema de la frontera que a veces se establece con claridad, a

veces se pierde entre los dos, entre el «dentro» y el «fuera».
Entonces, ^cömo ayuda este tipo de teorizaciön a pensar con

mas detenimiento el problema del gendered pain? ^Cömo
entendemos el dolor en el certamen poético, tal y como se
transforma en furia, interpelaciön directa, publicidad llamativa y
en el hecho de ponerse en el centro de un escenario? Si recurro a

Freud en este momento no es para producir un diagnöstico, sino

para entender la relaciön entre la rabia y la pena, una relation que
no es fâcil de entender para la mayoria de nosotros ni siquiera en
las mejores circunstancias. En aquel ensayo, Duelo y melancoïïa, en
el que me he estado basando en los Ultimos 19 anos aparece



dibujado el retrato de una persona melancolica que ignora con
exactitud cuâl ha sido la pérdida que ha originado su sufrimiento
y cuyo discurso es beligerante, y cuya presencia es vocal. Freud
especula, en un determinado momenta, que existe cierto espiritu
de revuelta en toda persona melancölica, porque todas ellas bus-
can romper el nexo de lealtad que inexorablemente mantienen.
Por lo tanto, las reivindicaciones de la persona melancolica estân
a menudo dirigidas a alguien que no esta ahi, alguien que esta

desplazado y repudiado como otro, alguien que se ha convertido
en parte de si mismo. Si el punto de vista de Freud ayuda en la
identificaciön del gendered pain, entonces deberiamos ser capaces
de définir este dolor en tanto que parte de la melancolia, esto es, un
modo inacabado y repudiado del sufrimiento. No estoy segura de

que esta pueda darse. Pero permitanme que, antes de concluir,
anticipe un argumento en mi intenta de aceptar esta idea. Desde
mipunto de vista, la melancolia me parece mucho mas interesante
no en tanto que elemento de lapsique individual como consecuencia
cultural de un sufrimiento prohibido. Durante los primeros anos
de la crisis del SIDA en EE.UU., es evidente que ciertas vidas no
pudieron ser nombradas y que ciertas muertes no pudieron ser
lloradas en publico puesto que respondian a ciertas formas de
relaciones amorosas intimas demasiado vergonzosas para ser
admitidas püblicamente. Por supuesto, la esfera publica esta en
parte delimitada por la prohibicion de guardar luto por vidas que
no eran consideradas vidas, por la pérdida de amores que no eran
considerados amores. Recientemente, he intentado senalar como
este tipo de melancolia se expande a la cobertura mediâtica de la

guerra de Irak, puesto que la prohibicion de filmar tanto ataüdes
como soldados iraquies o norteamericanos muertos contribuye
culturalmente a desrealizar y repudiar la constatation de pérdida
de vidas que se producia a diario. Esta prohibicion del luto es una
manera de delimitar el âmbito de lo que se puede considerar
humano: aquello que esta estructurado por leyes raciales y de

género, asi como sus modos legitimos de relacionarse,
estructurados por normas de matrimonio heterosexual y las

prohibiciones implicitas de las relaciones interraciales, pornombrar
unas pocas. Quiero senalar que esta negativa a identificar una vida
a menos que sea bajo ciertos parâmetros determinados, implica
directamente que la pérdida de dicha vida no es tal pérdida, es
sencillamente el paso de un modo de negation a otro (Fanon alude
directamente a ese tema de manera brillante en Black Skins, White
Masks, pero eso lo dejaremos para otra ocasion).



Por tanto, si intento situar el gendered pain en la matriz de la
melancolia, no es con el fin de analizar psicologicamente a los indi-
viduos, sino para mostrar que la melancolia esta orquestada a un
nivel politico y cultural con el fin de distinguir entre vidas y
amores que son reconocibles y, por lo tanto, abiertos a la exhibicion
püblica del sufrimiento, y aquellas vidas y amores que no lo son.
Luego, <;en qué medida afecta el transgénero a esta matriz de hu-
manizacion diferencial? como debemos entender esta mezcla
de dolor y de rabia, e incluso de poesia, que emerge en el seno del

campo del género normativizado, caracterizado por la negativa a

reconocer, e incluso reconocer de manera equivocada, al humano,
y que constantemente délimita la patologia y las opciones de
normalizaciön? Si las tasas de suicidio son elevadas, por ejemplo,
entre la juventud homosexual no es porque «juventud mas homo-
sexualidad» equivalga a suicidio, sino porque las condiciones

para el reconocimiento y el apoyo son escasas o inexistentes; y la
ausencia de cualquier modo de vida imaginable y sostenible afecta
el deseo mismo de vivir. Uno llega incluso a desear no desear
cuando las condiciones del deseo estân desraizadas desde el

principio.
En Duelo y melancolîa, Freud se refiere a la persona melancolica

como alguien que esta constantemente involucrado en un lamento,
en un intento hostil por llamar la atencion hacia un déficit que ha

padecido, y cuyas auto-laceraciones adoptan una forma püblica.
La persona melancolica no se retira a una sesion de auto-laceracion
privada, sino que saca su sentido de la indigencia a la luz püblica,
y lo expone de una manera repetida y sin tapujos. La persona
melancolica ha perdido algo, pero no sabe el qué, y aunque puede
que sepa que ha perdido a otra persona (por la muerte o la
separaciön), no sabe qué es lo que hay «en» la otra persona que ha

perdido. Y aunque no sabe qué hay «en» la otra persona que ha

perdido, sin embargo traslada esa pérdida del objeto hacia una
pérdida de lo que Freud llama el yo. En un fragmento muy
conocido, dice que, en el dolor, se empobrece el mundo, pero que,
en la melancolia, es el yo el que résulta afectado. La pérdida «de»
el otro se reasigna como una pérdida «en» el yo. Y asi se abre un
cierto tropo de interioridad bajo estas condiciones de transferencia
desde lo que uno no sabe, lo que uno ha perdido, hasta el sentido
de uno mismo como reducido o empobrecido.

En gran medida, pese a que parezca que ha desaparecido algo
externo, o que se ha reemplazado por un paisaje de interiores de

una pobreza extrema, se da el caso de que lo externo establece



residencia en el interior psiquico del yo, y que ese interior psiquico
emerge en el momento de la pérdida precisamente para protéger
ese otro perdido. Naturalmente, uno no sabe con precision que
esta protegiendo y, de algün modo, uno no protege mas que el
conocimiento en si, manteniéndolo secuestrado en un espacio
interior, inventando incluso ese espacio para lograr dicha
separacion radical de la vision consciente. Como dijo Freud, la

persona melancolica no puede ver con claridad lo que ha perdido,
pero eso se debe a que pierde de vista la pérdida, y la barrera que
bloquea esa vision se construye a través de la elaboraciön de una
arquitectura interna que funciona como un refugio, un refugio de
la misma consciencia. Asi que cuando sabemos que la pérdida del
objeto se transforma en la pérdida en el yo, entonces sabemos que
el «en» -el tropo de interioridad misma- emerge precisamente
como acogimiento provisional de una pérdida que no se puede, no
se vera claramente, un amor, un apego, a la que no se puede
renunciar.

Es interesante senalar que esta situacion ostensiblemente
interior del empobrecimiento del yo se ha establecido una y otra
vez a través delàinterpelaciön de auto-privaciöny auto-laceraciön

que el yo dirige hacia si mismo. Sin embargo, al mismo tiempo,
interpela a otros, quejândose del yo que tiene, preguntândose
como alguien podria apuntarse a un club que admitiera a este yo
como miembro. Seguramente Freud nos habria recordado que la

persona que te pregunta como te puedes apuntar a un club que
tuviera a este yo como miembro, en realidad es una persona que
se pregunta como es posible que alguien se apuntara a un club que
te tuviera a ti como miembro. Lo que parece un comentario del yo
frente al otro es una interpelaciön hacia el otro, a modo de
comentario sobre el yo. El comentario no es solo «ante» el otro»,
sino también dirigido «al» otro, pese a que se haya desviado de tal
modo que sugiere que el mensaje a la vez se ha enviado y no se ha
enviado. Asi, la ambivalencia esta en funcionamiento, pero una
cara de esa ambivalencia es la agresiön. Esa agresiön contra el otro
-el otro que se ha perdido- se mantiene, de este modo, en el
lamento de la persona melancolica. Ese lamento encuentra su
resoluciön, si la encuentra, en lo que Freud llama una «actitud de
revuelta»: en que, a través de la agresiön, el otro résulta superado
o vencido, y asi una ruptura o traiciön, incluso una muerte, le
devuelve a la persona melancolica la posibilidad de vivir.

Hasta ahora estoy proponiendo este planteamiento como si
existiera algün otro concreto que esta perdido, pero tenemos que



recordar que Freud afirma que lo que esta perdido puede ser un
otro o una idea, y entre las ideas que enumera se encuentra la
nociön de nacion o madré patria. Cuando nos damos cuenta de

que algo como la pérdida de una nacion puede ser el foco de la

persona melancölica, entonces se deduce que circunstancias como
ser expulsado de una nacion o de una comunidad a la fuerza,
también puede ser el foco de la persona melancölica. Como conse-
cuencia, podemos pensar enuna cantidad cualquiera de exclusiones
sociales que precipitan sus propias circunstancias melancölicas,
entre las que se encuentran la exclusion del régimen hegemönico
de género, es decir, el hecho de ser privado del reconocimiento a

través de las normas hegemönicas, o el hecho de ser sujeto de un
des/conocimiento sistemâtico.

Entonces, ^como podemos entender la melancolia no como
una patologia individual sino como una condiciôn producida y
reproducida a través de privaciones sistemâticas de carâcter cultural
y social? Ésta es una cuestiôn importante que he intentado abordar
en otro lugar. Pero para lo que nos interesa ahora, tenemos que
intentar situar la ambivalencia en el centro de la melancolia, den-
tro del contexto de privaciones y depreciaciones socialmente esta-
blecidas. Cuando pensamos en la melancolia como algo
manifestado por un sujeto y, en particular, algo a lo que se le ha
dado una forma ambivalente, entonces parece que, en el acto de

dirigirse a otro, se articula y sintomatiza una cierta pérdida,
registrada como una pérdida en y del yo, un yo perdedor, un yo
que esta sufriendo un desgaste como yo. Esto se puede ver en el

mensaje que, a la vez, se ha enviado y no se ha enviado, o que se
ha enviado sin pensar en si hay algün receptor, en la expresiôn de

auto-desprecio con la que no se reconoce la agresiön pero con la
cual, al mismo tiempo, se lleva a cabo. Con todo, lo que tal vez sea

mas importante ver es que, ademâs del sufrimiento y la privaciön
en si, hay un giro Ueno de furia, una furia que aün no esta
articulada, o una furia que esta articulada en algunos aspectos
contra si misma, atada con nudos o confundida por la estructura
ambivalente en la que se aloja. Pero esta furia que se hospeda en
la melancolia, que toma la forma indirecta de un «lamento»,
también es donde encontramos una cierta promesa politica. Homi
Bhabha lo dejô claro cuando senalö, por ejemplo, que Freud
encuentra en la melancolia un ejemplo de revuelta en potencia.

Naturalmente, existe una diferencia entre lo que Freud llama
«revuelta» y lo que califica de «mania», pero, al parecer, alguna
parte de esa mania es un intento de liberarse de un otro que forma



un objeto inconsciente de total devociön. Ésta es una herida
melancolica abierta, tal y como dice, que amenaza con una
hemorragia psiquica, que puede llevar a la muerte. La persona
melancolica rompe con el otro, pero también consigo mismo, y
ambas rupturas suceden al mismo tiempo, porque las dos han
encontrado juntas cobijo en un lugar que solo puede ocasionar la
muerte del yo a costa de conservar su objeto. Es en este aspecto del
anâlisis de la melancolia en Freud en lo que, evidentemente, se fijö
Melanie Klein. Para nuestro propösito, sin embargo, quiero subra-

yar que la melancolia es una forma de interpelaciôn que no puede
alcanzar a su destinatario, y que a veces ni siquiera conoce a su
destinatario; por lo que cuando el yo hace circular su mensaje de
vuelta hacia si mismo en un ciclo amargo de reflexividad, afirma
que no hay sitio para su palabra, y protesta contra esta falta de
sitio, primero protestando contra si mismo, este yo que busca sitio,
pero potencialmente contra este mundo, el mundo que no da sitio.
Y esta crisis se registra como una crisis de interpelaciôn: i& quién
se dirige el lamento de uno? Y si parte del lamento es que no hay
a quien pueda dirigirse, entonces interviene el yo, que sufre los

peores golpes de su propia agresiôn.
Ahora bien, esta claro que en la descripciôn que Freud hace de

la melancolia parece haber una relaciôn entre una persona y otra,
pero quiero sugerir que lo que se puede perder es precisamente un
sentido de lugar o una posibilidad como persona. Si para Freud la

persona melancolica permanece inconscientemente apegada o
totalmente leal a un objeto perdido, entonces ^podemos redéfinir
esta situaciôn de apego que permite una lectura que no se centra
de esta manera en el sujeto? Por ejemplo, ^existen apegos sin los
cuales no hay un yo reconocible, y estân estos apegos orquestados
por normas hegemônicas de reconocibilidad? ^Cômo funciona la
melancolia en tanto que fenômeno cultural como consecuencia? Si
el funcionamiento de la norma desrealiza una vida, entonces esa
vida esta perdida en cierta forma, perdida antes de haberse

perdido, y este sentimiento de perdida es precisamente lo que no
se puede reconocer. La razôn por la cual, evidentemente, no se

puede reconocer, es que ahora esta definido como irreconocible, y
asi la vida que no tiene lugar o consideraciôn como vida se pierde
precisamente sin ningun luto manifiesto. El mismo mecanismo

que cierra la posibilidad de que la vida sea reconocida y considerada
como sostenible, cierra también la posibilidad del luto. Si las

normas sociales que operan esta desrealizaciôn entran a formar
parte del yo a través de una practica de identificaciôn, se deduce



por tanto que ünicamente a través de la ruptura de nuestra propia
lealtad hacia nuestra misma desrealizaciôn, se puede entrever una
posibilidad de futuro, y éste por lo tanto tiene que ser un proceso
que conlleva ruido y furia. Solo a través de ese proceso es posible
crear nuevos sujetos que puedan tener perspectivas sostenibles de
vida.

Si, entonces, bajo condiciones dominantemente transföbicas,
lo que la gente transgenérica pierde repetidamente, y lo que
intenta repetidamente asegurarse, es un sitio, un nombre, un lugar
de reconocibilidad, entonces el deseo transgenérico, si lo podemos
llamar asi, esta vinculado con la posibilidad de interpelar y ser
interpelado; la pérdida de lugar, del deseo de lugar, es lo que
emerge en ese escenario controvertido de interpelaciôn en el que
el «tu» no parece ofrecer reconocimiento, en el que hay una queja,
un «que te jodan», un enfado que se puede dirigir hacia afuera
o hacia adentro, o ambas a la vez, cuando el «tu» al que se dirige
la interpelaciôn parece no existir. En ambos casos estamos en pre-
sencia de un «yo» que pelea por ser oido, y que venceria todo
aquello que silenciase ese habla para simplemente vivir. Éste

podrîa ser un punto de partida para pensar en la violencia contra
la gente transgenérica y en las tasas de suicidio entre los jôvenes
queer y transgénero.

Lo que sugiero es que la identificaciôn de género puede enten-
derse a partir del lenguaje en el que se articula la reivindicaciôn,
y el punto central del lenguaje no es tanto encontrar la palabra
exacta que describa la realidad interna del género al que podamos
pertenecer cualquiera de nosotros, como establecer un escenario
interlocutorio de interpelaciôn que, en mi opinion, esta vinculado
con una lucha por el reconocimiento. Se puede discutir del voca-
bulario, pero si la lucha se desarrolla en un escenario discursivo en
el que se recibe el lenguaje, entonces la lucha es parte de un
escenario de interpelaciôn en el que el lenguaje se recibe y se

devuelve, sin haberse negado.
He considerado otros modos agresivos de interpelaciôn, algunos

que son mas difîciles que el «jOiga, Usted!» de Althusser. El «que
te jodan» implicaria una ruptura en la relacionalidad y la soli-
daridad, pero yo estoy senalando otra cosa. Puede -y yo creo que,
de hecho, es- que esos modos agresivos de interpelaciôn sean un
tipo de peticiones que no esperan ser oidas y que de este modo
incorporan la expectativa de no-creencia al modo mismo de

interpelaciôn. ^Es posible entender esos lugares de interpelaciôn
como parte de una tendencia no-solidaria en la politica sexual? Y



también podemos pensar que cuando hablamos psicolôgicamente
de modos de identificacion, estamos hablando ya de modos de

interpelaciôn, incluso de modos de ocultaciôn en el interior de la
interpelaciôn misma, en cuyo caso los nombres que usamos para
llamarnos funcionan no tanto para nombrar, sino para hacer
posible una cierta peticiôny cierta relacion con el otro. Las identifi-
caciones no son propiedades privadas o relaciones internas
exclusivamente, sino modos de relacionalidad, y en este sentido
estân vinculados a las escenas de interpelaciôn en las que tienen
lugar.

* * * * * *

Antes de terminar, me gustarfa hacer un pequeno apunte
politico, puesto que he empezado con la cuestiôn del movimiento,
los movimientos en plural, y después he pasado a la discusiôn del
dolor del género, la melancolia y lo que en ocasiones aparece como
un espiritu transgenérico de revuelta. He senalado que no hay un
unico movimiento, sino solo un conjunto de tensiones que estân en
proceso de ser articuladas y rearticuladas en relacion las unas con
las otras. De alguna manera, estos apuntes buscan producir y exa-
cerbar una tension en el interior de este movimiento no-unificado.
Después de todo, la lucha por los derechos de los matrimonios
gays constituye hoy un lobby sorprendentemente bien financiado,
y amenaza con ser sinônimo de las politicas de género en el seno
de los Estados Unidos en la actualidad. Es un derecho indudable
la defensa del matrimonio como una instituciôn que no discrimine
por el género. Pero opino que perderemos la lucha politicamente
si fracasamos en ver que la politica también tiene que comportar
una oposiciôn a la violencia, la que se ejerce contra los que tienen
el género en disputa, fuera de la norma, o en normas que
supuestamente no deberian existir. Y esta oposiciôn a la violencia
deberia ser también una violencia que esos que han internalizado
la norma de su propia desrealizaciôn estân obligados a hacer a si
mismos. Es en este sentido que la identificacion de género cruzada
asi como las distintas autoridades sociales y psiquiâtricas que la
fijan tienen que ser también parte de la labor politica a la que nos
enfrentamos, puesto que no se trata simplemente de un juego-
aunque, afortunadamente, también lo es- sino de un asunto de
supervivencia. De hecho, pudiera ser que lo que tengamos que
hacer sea volver a pensar esta oposiciôn entre juego ysupervivencia,
puesto que el juego es un asunto serio, la gestion de la libertad, de



la improvisation, de la coreografia, de innovar las relaciones
sociales y, a veces, sin esos actos de juego en acto, algunos de
nosotros nos quedamos sin opciones de supervivencia.

Traducciôn espanola de

Giulia Colaizz y Manuel de la Fuentei


	Transgénero y el 'espíritu de la revuelta'

