
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2008)

Heft: 12

Artikel: El cuerpo de la comedia cinematográfica : el caso Totó

Autor: Stasio, Loreta de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047355

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


El cuerpo de la comedia cinematogrâfica:
el caso Toto.

Loreta de Stasio Universidad del Pais Vasco

1. CUERPO / MARIONETA

En el actor no solo el rostro sino todo el cuerpo es efecto de
constracciön. Y el cuerpo de Toto lo es de modo particular siendo
el instrumente mas Uamativo de su comicidad, aunque no el
ünico.«El primer cömico-grotesco de la historia contemporânea»,
como lo define Ramo en el 1949, poseia una notable habilidad en
el agilizarse, en el desbloquearse, en la descomposicion de las
articulaciones, lo que le valid frecuentemente el parangon a la
marioneta. El actor conocîa todas las técnicas, todos los secretos

para romper y recomponer la gestualidad, y lo ayudô mucho la

disposiciön a la pantomima —ejercitada constantemente, y sin

ninguna ensenanza, durante sus anos juveniles— y la
extraordinaria habilidad fîsica que poseîa en el decomponer todas
las articulaciones de su cuerpo. Segun Dario Fo, «il suo corpo dava
senza dubbio l'impressionedisapersi «spaccare» perpoi ricomporsi
in unità grottesca» (Fo, 1995:41).La caracteristica marionetistica se

repropone explicitamente en la breve, pero limpida senal de un
critico previsor como Giuseppe De Santis, que en la revista Cine,
détecta el interés que pueden suscitar las muecas de un granmimo
como Toto, que ningun director inteligente se ha cogido la pelea de

dirigir con seriedad: «A nessuno più di lui si addice alla perfezione
quel famoso dialogo di Heinrich von Kleist sulle marionette». (De
Santis, 1943)

Al principio de los afios 40, ya otros criticos del espectâculo
evidenciaron la naturaleza inhumana de Toto: Zavattini observo

que, «le caratteristiche più singolari e significative délia sua «auto-

© Boletîn Hispânico Helvético, volumen 12 (otono 2008).



rialità» di attore sono chiaramente antinaturalistiche» (Zavattini,
1940:404-405). Por eso, Totö da lo mejor de si en el teatro, mientras

que en el cine pierde rnuchas de sus calidades marionetisticas.
Barbaro considéra los «sketches» cinematogrâficos mâs famosos
cuales «pezzi indimenticabili del teatro comico di questi ultimi
artni» (Barbaro, 1933). Las caracteristicas especificas del actor, y su
unicidad, se pueden entrever en el barrido de sus entradas, en la

geometria de sus apariciones y sus gestos incluso de los mâs
Uogicos y absurdos: si muchos cornicos poseen, quién mâs, quién
menos, dotes similares, la importancia del mimo napolitano
consiste en haberlas sabido organizar en un modo exclusiva y
prepotentemente suyo. Comenta Barbaro:

La mimica di Totö trascende costantemente il significato délia
narrazione edell'azione scenica, e già si afferma come eloquente e
chiaro modo di intendere la vita e come visuale del mondo. [...] Un
mondo poetico e strano, che è suo patrimonio esclusivo, e cioè a

dire quasi non formulabile in forma diversa. [...] Quando Totö è

all'altezza di se stesso, la sua caratteristica e unicità ha valore
assoluto. (Barbaro, 1993:15)

2. ORIGINALIDAD Y TRADICIÖN

En la comedia italiana, segün Flaiano, Totö representaba «la

zona metafisica, non i caratteri ma l'impondérable, il grotesco,
l'inverosimile». Si las mâscaras tradicionales del espectâculo
italiano, los siervos, representan «ilmondo possibile nelle ves ti dei
loro padroni», Totö, «si è dedicato a illustrare come in una striscia
comica, dunque sempre «à suivre», l'assurdo délia sua presenza in
quel mondo. Totö va cercato [...] nella continua follia di una
maschera che non fa délia satira e tanto meno délia sociologia, ma
propone esclusivamente se stessa» (Flaiano, 1967:15-18).

Un testimonio de su nacimiento cinematogrâfico casi de tebeo,
estâ en Fermo con le mani de 1937, la primera pelicula de Totö. Totö
ya ha nacido (en el teatro desde casi 20 ahos) y viene a la Iuz (del
cine) ya todo hecho y con el bombin en la cabeza, en una hora
indeterminada de un dia indeterminado en un lugar
indeterminado. Las primeras imâgenes mudas de la pelicula, de
hecho, nos ensehan a Totö que emerge de bajo del colchön, en una
cama ordinaria como la habitaciôn en la que se encuentra. Estâ

completamente vestido, de los pantalones «a zompafuosso» al
cordon de zapatos como pajarita. Lo que ocurre después, tiene la
misma lögica subvertida, el mismo sentido insensato. En lugar de



la cabeza, se rasca el bombin, por ejemplo. Y, después de haber
dormidovestido,ahora que se ha despertado, se desviste, quedando
en mangas de camisa. Después de haber rehecho los movimientos
secos y afectados de una gallina que se sienta el centro triunfante
del gallinero, se mete bajo la ducha (un escurridor en que se vuelca
el agua de très arnpollas), pero con los zapatos a los pies (los
calcetines son llamativos, a grandes rayas horizontales). En estas

primeras imâgenes cinematogrâficas hay la esencia de la mascara
marionetistica de Toto: en el cierre de su abitaciön, mudo, en
relaciön silenciosa e intensa consigo mismo, esta retenido como
por el placer de la inversion del sentido, tornado y parado por una
evidente pasiön por lo que es subvertido. Como dice Roberto
Escobar, aquella nariz y aquel menton que huyen hacia la derecha,
aquella tristeza en que se suman la singularidad del cuerpo y la
normalidad de la vida, aquella imperfecciôn y fragmentariedad,
ya cons tituyen una mascara potencial. Aquel rostro ya es de por si
un «lugar» en el cual pueden vivir y mostrarse lo grotesco y lo
surreal. (Escobar: 1988:26).E1 alma de esta mascara, le viene de la
tradiciön. Para Goffredo Fofi, el ahna de Toto es la de Polichinela

—cuyo panos Toto ha vestido en teatro—, «la mascara subproletaria
por excelencia» (Fofi, 1972), movida por el miedo a la miseria y al
hambre material (de comida y de mujeres) y quizâs aun mas de un
hambre inmaterial (deseo hiperbölico, abstracto, que ningûn objeto
puede satisfacer). Hay también la tradiciön que remonta a los
fescennini y a las atellane de la Campania Félix campesina, pasando
por Plauto y Aristofanes; la tradiciön de la farsa improvisada, de
los lazzi y de las muecas de corral veraniego y de plaza de
mercado, de que la tradiciön napolitana conserva todavia un
fuerte recuerdo. Yhay indudablemente la influencia del napolitano
Nicola Maldacea (1870-1945), el creador de la caricatura; y la
tradiciöny la ensenanza de Gustavo De Marco (1883-1944), cômico-

zumpo, de irrésistibles dotes acrobâticas, surreal marioneta
desarticulada, que Toto siempre ha considerado como maestro
(Mangini, 1967:159-160). Cuenta Mollica:

Totô reconoce debuena gana dehaberlo admiradoy estudiado
e imitado durante mucho tiempo, pero a la vez reivindica con
orgullo el haber «venido al mundo original.» Toto es una formaciön
autönoma también para Ennio Flaiano, por el que su mascara
asume y resume los caractères de la tradiciön y la comedia del arte,
pero sin identificarse con nadie de ellos, ni con Polichinela ni con
Arlequin, sino produciendo una invenciön nueva. (Mollica, 1983).



Por otra parte, esta es la tradiciön, entendida como interminable
narraciön y renarraciön popular: pasaje entre las generaciones de

profesiones humorfsticas, de conocimientos y de técnicas, de
canamazos (canovacci) y situaciones que, quedando de alguna
manera iguales a si mismas, sin embargo de paso en paso vienen
desplazadas y transformadas.En el interminable trabajo de
elaboracion y reelaboraciön, Antonio de Curtis ha logrado sacar
fuera algo nuevo y antiguo: una mascara total, «una de las pocas,
auténticas mascaras de nuestro teatro», segün Fo (1995). He aqui
por lo tanto, ya desde la primera pelicula, el primero documenta
disponible del arte teatral de Toto, los ingredientes esenciales de
su mascara. Hay el hambre sobretodo, hay un fondo melancolico
que da a su cornicidad la necesaria dimension trâgica. Ya hay un
indicio, una semilla de su futuro éxito. Y sobre todo por el
reconocimiento inmediato de esta mascara, hay un viejo bombin
(cuya funcion, segùn los casos es reemplazada por subrogados
como yelmos y varias pelucas), el gran frac con las colas, una
camisa raida con el cuello bajo, un cordon de zapato como corbata

y un par de médias pintadas que brotan de un par de pantalones
a «zompafuosso», y un gran par de comùnes zapatos negros.

3. EL ARTE DE LOS OPUESTOS

La comicidad, argumenta Antonio de Curtis-Totö,

si awale spesso di accessori, indispensabili per creare il
personaggio. Chariot aveva i baffetti, il bastoncino di bambù, i
calzoni sformati. Per me è molto importante la bombetta? Perché
ho scelto questo tipo di cappello? Perché sotto la bombetta ci

poteva stare solo la faccia di Totö. (De Curtis, 1972: 78).

Recordando a los funcionarios de la City de Londres, con su
patética pretenciosidad, el bombin subraya la miseria de la figura
total. Ademâs, bombin, frac, camisa y el lazo de zapatos como
pajarita, como intenta de vestir «decentemente» la parte alta del

cuerpo, contrastan claramente con la »indecorosidad» de los
raidos pantalones campesinos a «zompafuosso» y con los calcetines

pintados de payaso. De la misma manera que para Chariot para el
quien la parte alta, con bombin, frac chaleco y pajarita, contrastan
con lospantalones de vagabundo y con las raidasbotas deformadas.
Este contraste marcado entre parte «alta» y «baja» del cuerpo, que
reproduce la dialéctica de la vida, es la esencia del cömico que



«subvierte» el sentido de las cosas, que vive en el «mundo al
revés.»La dialéctica del alto / bajo, es particularmente apta a

explicar la relation que se establece entre la mascara y su doble, el

principe de Curtis, el hombre que se transforma en Totö y que
«saca» esta mascara del espejo (en su eamerino, antes de entrar en
escena) como en un proceso de metamorfosis. El principe de
Cur tis es undistinguido aristocrata gentil, humanoymuy generoso,
con im carâcter reservado y casi reacio, mesurado, ordenado,
amante del decoro, del «buen gusto» y del silencio, que prefiere
hablar poco: las asonancias y las resonancias de las cuales Toto se

complace, le aparecen como un ruido, un ruido molesto, una
algarabia inütil. En muchas entrevistas, el hombre Antonio afirma
detestar la luz del sol, el dia y las risotadas ruidosas y preferir las
sombras, la noche, la luna. Su doble Toto, en cambio, es indiscreto,
entrometido, logorroico, excesivo, solar y triunfante, y
grotescamente cinico y cruel.Aunque el principe se oponga a la

mascara, los dos viven en contigüidad: el principe es la parte alta,
noble e idealista de esta contigüidad; Toto, al rêvés, représenta la

parte corporal, vitalistica, y baja: corne âvidamente e

insaciablemente y con las manos, éructa, escupe, insulta, es caötico

y se mueve groseramente y en exceso, entre danzas, saltos y
piruetas. La comicidad de la absurdidad, de lo grotesco, se consigue
ensamblando cosas incompatibles e imposibles de unir, haciendo
adherir mecânicamente elementos heterogéneos; el personaje
integro, y a mayor razön el trâgico, supone que algunos elementos
diferentes y antagonisticos de un punto de vista, aparecen unidos
desde otro punto de vista. El descubrimiento de este punto de
vista, représenta un descubrimiento artistico, segun Jurij Lotman
(1973). Este tipo de representaciön como fusion y coexistencia de
dos tipos de comportamientos y al mismo tiempo de un ûnico
comportamiento, es orgânico, porque se trata de la vida de un
hombre. De esta manera se consigue la alta capacidad de
information del arte, que es también una de sus paradojas. La
oscilaciôn de las dos exigencias de salir de un personaje, de un
papel para entrar en el otro, siempre en el mismo Toto-de Curtis,
créa el imprévisible necesario (la informatividad). Estos ejemplos,
tornados por el arte cömico y trâgico, de lo convencional y de lo
realista, dice Lotman, permite de afirmar que la aceptaciön de las

normas y el relativo rechazo constituyen a una de las leyes mas
profundas del texto artistico, que se revelan con fuerza particular
en el eine. El arte recurre con frecuencia a la superposition de
elementos de naturaleza diferente. Algunos estilos artisticos



tienden a producir un choque entre los elementos, un estallido: se

verifica asi la comparaciôn dialéctica de los personajes al nivel de

argumenta en las peliculas de Totô.Pero todo eso también
demuestra que en el todo que se transforma, de metamorfosis en
metamorfosis, no hay sombra sin luz, que es el dia que le da
sentido a la noche, como al silencio, el ruido y a lo alto, el bajo.
Quizâs, Escobar sugiere, no hay «gente bien» si no hay una
mascara que, con su singularidad caôtica, «rnide» la decorosa
normalidad de ella. (Escobar, 1988: 37).

4. AUTORIDAD DEL SENTIDO, SENTIDO DE LA AUTORIDAD

Toto, ofende, insulta, escupe, salta, juega con las palabras y con
los sentidos. A menudo huye en las escenas mas mémorables, con
movimientos de marioneta, pero también huye figurativamente
del cierre de la coherencia, y de la jerarqufa del sentido, contra el
cual a menudo recurre a bromas «bajas y groseras» que tienen

pero, la agilidad de un salto inesperado sobre un telon. Escupiendo
e insultando, rebaja lo que esta arriba, lo mismo sea el sentido de
la autoridad que la autoridad del sentido.Nada merece «respeto»
a sus ojos. Toto «se enfada» sobre todo con la autoridad del sentido
—es decir con las historias y con los discursos coherentes y
acabados—, y entonces con su imagen especular que es el sentido
de la autoridad. De todas formas, no es la autoridad como tal, el
objeto inmediato y explicita de su ataque multiforme, irreverente

y burlon. Cualesquiera sean las opiniones de Antonio de Curtis,
Toto no se reconoce en un universo de «valores politicos» que
sustenten una rebelion inmediata y explicita contra ellos,
prefigurando un nuevo orden. Su universo es el caos y al final lo

que emerge en sus diferentes puestas en escena, es la vitalidad de
la mascara y la alegre diferencia de la marioneta. No hay posibilidad
de acuerdo ni de disenso entre la marioneta y el personaje. Este
ultimo se mueve dentro de la coherencia y la simetria de un
discurso sensato,protagonista indiscutido de unapropia «historia».
En la famosa escena del coche cama de Toto a colori, por ejemplo,
la marioneta, inexorable y molesta, ataca el personaje por cada
lado con sonidos incongruos, reducidos a acentos y a ritmos, y
luego con manoseamientos continuos, estornudos puestos en
escena tan exageradamente que parecen inhumanos, insoportables
tormentos de extension exagerada de los mismos miembros,
olores y humores e invasiones en el espacio del cuerpo del o tro con
el propio cuerpo.El personaje es el honorable Trombetta, que vive



en mi universo ordenado, con un centro biogrâfico decisivo, un
lugar bien provisto y firme en que se coloca su identidad. Segun
una técnica y mas bien una tâctica suya que ha refinado tanto
haciéndola fuertemente incisiva y cortante, Totö desestabiliza

justo este centro y este lugar: el nombre del honorable diputado
Trombetta. Burla y mas bien, manifiesta asco al ritual afectado de
las presentaciones (después de darle de mala gana el menique,
como parte de la mano entera, se lo huele y, con una mueca de

repugnancia se lo limpia en la chaqueta). Déforma Trombetta en
Trombôn, («Eh, chi è che non conosce quel trombone di suo
padre!?»). Duda que también la hermana del diputado se llame
Trombetta («in ogni caso, da maritata fa «Trombetta in Bocca»»),
circunstancia avalorada por el hecho que («anche a Cuneo i
trombettieri si mettevano la trombetta in bocca, glielo dico io...»).
El efecto es el aturdimiento, la confusion, el pânico del antagonista,
que por un rato pierde el control de aquél centro y lugar bien
provisto y firme, y con ello pierde verosimilmente también la
certeza de tener una biografia, de ser protagonista indiscutido de
una historia.Faltar al respeto y arrnar follones a los varios
«honorables» Trombetta serfa hasta una necesidad, por la
marioneta, si por liipotesis absurda no fuera ya cm impulso suyo
malvado y feliz, cm apetito de su deseo que desemboca. Su

multiplicidad incohérente y dinâmica —que ya es subversion en
si—amenazaria de ser entumecida y vencida por su prosopoea
monolitica. Su peso y su seriedad amenazarian con pisar la ligereza
de su juego / representation mecânica y ritmica. Como plasma en
si tipos y yo transitorios para destruirlos inmediatamente después
con su naturaleza de mascara, como les da vida para luego
matarlos, como hace emerger de ellos las historias para luego
volver a hundirles, asi hace con los personajes que encuentra: los

aniquila, los destruye y los hunde.
Cada vez que a Toto se presentan delante sus innumerables

diputados, jefes de Estado, altos prelados, magis trados, abogados,
comisarios, jueces,notarios, générales, guardias, alcaldes, médicos,
duehos de casa, adminis tradores de comunidad, chulos, profesores

y maestros tiranos, en fin todos personajes de la autoridad
rigidamente privados de fantasia, enfonces, sin gastar tiempo
pensando en «objetivos», el burlador Toto se los mofa y se los

juega, los desorienta y los confunde, los reduce a absurdidad
arrollândolos en un rfo de gestos ypalabras enloquecidas. El rasgo
clownesco, segiin Emiio Bispuri, es dado propio de esta indiferencia
absoluta a los titulosy a las funciones sociales de sus interlocutores.



Mas bien,

[...] Totô accentua ulteriormente la caratteristica ridicola nel
momento in cui esprime con forza tutta la sua carica irriverente nei
confronti delle istituzioni, che vengono pertanto ignorate,
calpestate, derise. Toto, come tutti i clown, è un anarchico e un
qualunquista, capace di un cinismo incosciente. [...] el payaso non
conosce gerarchie, anzi è lui stesso a crearle, ribaltando tutti i
gradi, creando commendatore un usciere e degradando ad oste trico
un onorevole. L'effetto comico del clown è infatti raggiunto
proprio perché libera quell'energia repressa dalle norme sociali,
sia essa invidia del potere o desiderio di reazione, alla quale egli
dà libero e legittimo sfogo. Insomma si ride perché vediamo il
capufficio ridicolizzato, il generale preso a spintoni, il politico
insultato liberamente, ecc. (Bispuri, 1977:17-18).

Vittorio Spinazzola subraya que, en la fila de los personajes
representada por Toto se afirrna «una incontenibile carica
istintivamente anarchica» (Spinazzola, 1974) que quebranta
constantemente sobre todo las normas de comportamiento de los
entornos burgueses y pequenos bui'gueses. Totô recurre a la
obscenidad como un grito liberatorio y de desesperacion contra el
rnoralismo, contra una determinada moral, una costumbre que
siempre forma parte de una clase que detiene el poder.

En realidad la crueldad de Totô no es ni moral, ni inmoral, sino
pre-moral, necesaria e inocente. Su funcion es desorientar y hacer
hundir en el pânico a los hombres, induciéndolos a la locura y a la
vez venciendo la locura: sobre todo si son comendadores,
honorables (diputados), comisarios, jueces, pretorios, abogados,
médicos, y jefes de oficina. La crueldad de Toto es feliz: ademâs,
si la marioneta esta antes del discurso y de la historia, si encuentra
el sentido solo paraburlarlo y echarlo en el pânico Como se puede
reducir a una valoraciôn moral, discursiva e historiadora?

Con sus movimientos ritmicos, con sus estructuras, sus
desarticulaciones y sus articulaciones, la mascara de Toto es en si
misma epiléptica, loca. Detrâs de ella relampaguea la irtformidad
del caos, fulminea como fuegos de artificio que estallan: triunfo
del hambre, del cuerpo y del amor, desempate del non individuado
y de lo multiple sobre el yo, del sonido a la palabra, de la logorrea
al discurso, del acontecimiento sobre la historia, del futuro sobre
el ser, de lo que esta bajo sobre lo que esta arriba. Es la energia
césmica del deseo que desemboca, despreocupado de lo que esta
establecido, permitido, prohibido.



5. MESURA / DESMESURA

Toto es artificio y mascara. Asî la marioneta ha venido al
mundo, asî esta viva: con la estructura osea, las desarticulaciones
sensibles, las articulaciones resistentes y môviles. Sustrayendo al

cuerpo la armonîa entre sus partes, su simetrfa y coherencia, no
queda otra cosa que la presa desmembrada que se puede devorar
o bien la marioneta y el tîtere del que se rie, que se träte de
Polichinela del teatro popular de calle o el Pinocho lenoso, o del
«Bel Ciccillo» de Gustavo De Marco, o, incluso, del cuerpo abstracto
de un fuego de artificio. Los frecuentes estallidos y relâmpagos de
luz que Toto imita sublimados en ritmos sonoros y visuales, son
hisforias sin narracion que el actor asimila en su juventud de las
exhibiciones de viejos comicos napolitanos a la fiesta del Carmine

y quizäs también, sin enterarse, de sugestiones futuristas.
Toto, de todas formas, incluso habiendo adquirido estas

habilidades de marioneta, no ha delegado a ellas el tono, el modo,
la expresiön o el estilo de su comicidad; sencillamente las ha
curado y les ha utilizadas como un instrumento importante pero
no decisivo. Ramperti escribe

il ritmo dei gesti di Tolo è di un'esattezza implacabile. Corne
il suo atteggiarsi, cosi il suo ballare. E l'accento. E lo sguardo. E la
spalla che s'insacca. E la bocca che si scardina. E Tintera persona
che si divincola, si trasfigura, si anriienta in una demenza
scomponitrice, la quale pero conserva, non si sa come, una statica

e un ritmo. E un'osservanza. E una dignità. (Ramperti, 1942).

También Dario Fo sostiene que lo que détermina la dimension
de Toto, no es solo el cuerpo sino los tiempos, los ritmos, la mesura.

iEn que consiste esta mesura si el estilo y el arte de Toto es toda
exageraciön, exceso, redundancia? Toto, en efecto, esta mas alla
del sentido comùn que es la base de la farsa, y segun su naturaleza
de marioneta, Totô no tiene una lögica humana, un sentido comün.
En esta llave también se explicarîa el cinismo de la marioneta y la
crueldad de la mascara. Siguiendo De Feo, ademâs, habrîa que
decir que Totô no busca la consonancia entre sus gestos y las
situaciones y las respectivas emociones, no se preocupa de la
mesura que transcurre entre ellas sino de la desmesura, no del
acuerdo, sino del desacuerdo. Sin embargo, también tan
subvertidas, nos quedarîan siempre, en negatîvo, la armonîa de la
«frase musical», la simetrîa del discurso, la coherencia del gesto. Y
en cambio el estupor encantado que nace de su juego con el propio



cuerpo, parece atado a la ausencia de cualquiera preocupaciön de
consonancia o a disonancia, mesura o desmesura, acuerdo o
desacuerdo. (De Feo, 1972: 160-166).No hay ni armom'a ni su
contrario en la fuga de sentimientos fuertes como el amor o la

piedad o el miedo en el ritmo lenoso del titere y de la marioneta:
quizâs hay solo el hecho que aquel ritmo es precisamente una calle
de fuga. También puede tratarse, explicita y directamente, de una
fuga que se transfigura como en los movimientos mecânicos de un
hombrecito de madera en Guardie e ladri, su pelicula mas realista

—y por eso mas tolerada, cuando no apreciada por la critica de su
tiempo—, tiempo en que el cine italiano testimoniö con el
neorrealismo las injusticias y deformidad de la Italia de la guerra.
En esta pelicula, y en pocas otras por suerte, de mascara, Toto se

convierte en personaje. Se trata de peliculas donde en ciertos
momentos todavia filtran senas a la marioneta, continuas y
desesperadas: las carreras silenciosas con las rodillas agachadas y
ligeramente abiertas, brazos ampliados y casi a la altura de los
hombros. En Guardie e ladri, por ejemplo, para intentar sustraerse
a la ingenuidad neorealistica del guardia, el ladrôn no puede hacer
mejor que contradecir irrealisticamente la armonia del personaje
en que se encuentra entrampado, mofarse de la simetria narrativa
de la comedia de costumbre con las bromas que le derivan de la
profesion antigua de la comedia del arte.Incluso en su edad
madura, Totô queda marioneta. Con 54 anos, en Totd a colori en una
de sus exhibiciones mâs representativas de su repertorio
cinematogrâfico, Toto no es un hombre que imita los movimientos
de una marioneta, sino propio una marioneta, con su estructura
mecânica, sus desarticulaciones, sus articulaciones, que vemos en
una serie de operaciones de separaciön, de desviaciön y enajenacion
de los varios elementos del propio eje.

6. LA UNIDAD / MULTIPLICIDAD DE LA MASCARA

Totô era contestatario incluso en su cara-mâscara, de la que
rechazô la armonia, la estética, las proporciones imponiéndose
como triunfo del cojo, de lo oblicuo, de la paradoja.

Como afirma Goffredo Fofi, encontrar y définir una mascara
propia no fue dificil para Totô: su rostro ya contenia (como el de

un Buster, de un Stanlio, y no necesitando retoques como el de un
Chariot o de un Groucho) los elementos de irregularidad, de
deformacion necesaria a la mascara, y su increible capacidad
mimica estaba toda dentro de estos elementos, ampliados por la



désarticulation de un fisico plegable a casi todas las deformaciones.
Manos, brazos, pies, piernas, torso, nuez de Adân, orejas, nariz,
menton: cada elemento podia ser condicionado por la voluntad
del actor y desatado en una habilidad de marioneta capaz de todas
las rarezas. (Fofi, 1972). Segun De Feo, en el actor napolitano se

encarnaron cumplidamente la «crudeltà distorsionista da camere
da tortura» e il «gusto del disarticolato, del dissociato,
dell'insensato», que los nuevos teôricos del cömico han descubierto
en la sensibilidad contemporânea. (De Feo, 1972: 462-471). La
fuerza de la mascara de Toto consiste en el hecho que siempre es
reconocible, siempre igual a si misma, a pesar de los muchos
disfraces que pueda asumir. Totô tenia una habilidadparticular en
multiplicar la misma mascara de que supo mantener la unidad en
el respeto de la diversidad de los papeles, de las funciones que los
muchos tipos o personajes le impusieron, también al mismo
tiempo y en el tiempo limitado de una ünica representaciön. Un
juego de mesura, y, naturalmente de «invenciôn», que tenia en su
centre si, el cuerpo, pero no solo aquel, si queremos entenderlo
como fin en si mismo.

Todo el arte de Toto se basa en el gesto, con una précisa funciôn
de derrocamiento, la que Dario Fo define solution del contrario (Fo,
1995), y que Roberto Escobar llama del'invece. (1988). Con su
cuerpo, ycon su modo de recitar, Toto, subvier te los mas resistentes

y usuales lugares comunes. La misma risa, el gesto y la fuerza de
la risotada, en Toto es una técnica del derrocamiento, parecido a
la absurdidad, a lo surreal. Los personajes de la comedia del arte,
pereibidos como pertenecientes a sitios o a lugares no especificos,
son considerados ideales para transmitir los temas universales y
temas especificos del social contemporâneo. Y Toto ha sido capaz
de representar y de asumir en si multiples caractères, incluso
siendo éi mismo una mascara autônoma. Con él la comedia del
arte se rehabilita como un género cuyo espiritu cômico queda tan
vital y dinâmico como lo fue a los tiempos de su nacirniento.

Referencias bibuogrâhcas:

Barbaro, U. (1933) «Qui lavora Toto», L'italia Letteraria, IV, Roma: 1 ottobre
1933. In Orio Bispuri, E. (1977). Toto, principe clown. Napoli: Alfredo
Guida.

Caldiron, O. (1993), Totd, Roma: Gremese.De Curtis, A. (1972). «Totô
scrittore: ardcoli, poesie e canzoni» En Totô, G. Fofi (ed.), Roma: La



Nuova Sinistra. De Feo, s. (1972) «Il Picasso délia Risata». En Totö, G.
Fofi (ed). 160-166, Roma: La Nuova Sinistra.

De Santis, G. (1943). Cinema, VU!, 169, Roma, 10 luglio 1943.

Escobar, R. (1988). Totö. Bologna: Il Mulino.Flaiano, E. (1967) «Si lo so
ma...», Video, II. Roma: Giugno 1967. Reproducido con el titulo «La

prima volta che incontrai Totö», en Tuttolibri, IV, 22, Torino, 10 giugno
1978.

Fo, D. (1995). Manuale dell'attore comico. Firenze: Vallecchi.
Fo, D. «Dario Fo parla di Totö», Documento Archivio La Comune.
Fofi, G. (1972). «Totö e Pulcinella», Totö. Roma: La Nuova Sinistra.
Lotman, J. M. (1973). Semiotika kinoyproblemy kinoestetikij. Tallin. Mangini,

M. (1967). Il Café Chantant. Napoli: Greco.Mollica, V. (1983). Totö.
Roma: Lato Side.Morandini, M. (1973). «Cento film abitati da una
maschera» Tempo, Milano, 8 aprile, 1973.

Ramo, L. (1949). «Totö-rivista nozze d'argento», Gazzetta sera, Torino 9-10
dicembre 1949.

Ramperti, M. (1942). «Totö», en Enic, Cinecittà, Cines, Roma.
Spinazzola, V. (1974). Cinema e Pubblico. Lo spettacolofilmico in Italia, 1945-

1965, Milano: Bompiani.
Von Kleist, H. (1990). Über das Marionetten-Theater. Bayreuth: Bear Press.

Zavattini, C. (1940). «I pensieri di Totö», Scenario, IX, 9, Roma, setternbre.


	El cuerpo de la comedia cinematográfica : el caso Totó

