
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2007)

Heft: 9

Artikel: La Filosofía andalusí o el régimen de los solitarios

Autor: Libera, Alain de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047284

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La Filosofia andalusi o el régimen de los solitarios

Alain de Libera Université de Genève

El papel de la filosofia en la sociedad ha sido durante mucho
tiempo el de revelar las relaciones existentes entre los poderes po-
liticos y los religiosos.

Durante la Cristiandad medieval estos poderes estaban nor-
malmente separados y eran incluso antagönicos - los conflictos de
soberania entre el papado y el Sacro Imperio romano germanico o
el Reino de Francia articulan la historia y la teoria politicas de la
Edad Media tardia.

La eclosiön de la filosofia medieval latina en el centro mismo
de la edad de lafe no se explica sin su inscripciön institucional, por
medio de la Universidad, dentro de ese dispositivo agonistico que
hacia del intelectual cristiano, filösofo y/o teölogo de oficio, el

agente de ese tercer poder a medio camino entre el poder del Papa

y el del Emperador, un poder garantizado, y en caso de necesidad,
utilizado por ambos.

La problemâtica del estatuto de la filosofia en el Islam medieval
es distinta, puesto que la distribuciön de las relaciones de poder
entre lo espiritual y lo religioso no venia articulada por la misma
estructura. Es esta diferencia, la de no ser una alteridad, la que hoy
en dia configura su actualidad.

Antes de pasar a resenar a los mâs notables filosofos medievales
del Islam, résulta imprescindible hacer hincapié en un fenômeno
general que, durante la Edad Media, caracteriza a los très mono-
teismos: la débil existencia de la filosofia en las areas en cuestiön,
pese a su régimen politico o a la situaciön religiosa.

© Boleti'n Hispdnico Helvético, volumen 9 (primavera 2007).



Tanto en Bizancio, en el mundo musulman, como en los dis-
tintos mundos medievales judfos o en la sociedad cristiana
occidental, la filosoffa siempre queda definida como una ciencia
«extranjera», como «la ciencia de afuera» - «extranjera» no por su
origen griego, sino mâs bien por ser extrana a la Revelation (son
de hecho los Bizantinos los primeros en hablar de «filosoffa exterior»

o «helénica»). La verdadera filosofia, la filosofia «del interior» o

«de adentro» es siempre la religion y, por consiguiente, también lo son
todas las ciencias que se relacionan directamente eon ella.

El papel de la filosoffa en la sociedad es por lo tanto siempre
prâcticamente débil y teôricamente algo que bene que ser justificado;
un papel amenazado por todo tipo de poder y constantemente
puesto en cuestiön.

Con el fin de ilustrar la diversidad de los puntos de vista me-
diante un método evolutivo, traeré a colaciön las très figuras, a mi
modo de ver, hpicas en el mundo del Islam occidental de la Edad
Media- los très pensadores polfticos de los reinos africano-bere-
beres andaluces: Ibn Bâyyah, Ibn Tufayl, Ibn Rushd - los très que
marcan un hi to en el destino filosofico del Islam en Occidente.

Para entender el sentido de esta sucesiön serial, hay que re-
montarse sin embargo al lugar donde todo se fragua filosöfi-
camente,es decir, a lo que M. Mahdi denomina «el acto de fundariön
de la filosoffa polftica» por Abû Nasr al-Fârâbi, sin el cual serfa

imposible entender el «nuevo curso de la filosoffa ârabigo-mu-
sulmana» cuyo principal exponente es Ibn Rushd.

Segûn Mahdi, corresponde a Abû Nasr al-Fârâbi «el mérito de
haber sido en filosoffa el primero enponer en cuestiön las relaciones
entre las leyes divinas, la moral cfvica y las formas de gobierno».
La diagnosis es acertada. Pero hace falta matizarla. Fârâbi es un
oriental que trabaja activamente en Bagdad y Damasco durante
los anos 870-950 de la era cristiana; pertenece al mundo de los
Abâssidas cuando en éste va difuminândose su edad de oro
polftica y cultural.

Su problema teörico es sencillo: ^como contextualizar la teorîa
platönica del filösofo-rey en la sociedad musulmana? Su respuesta,
tal como la expone en su Traité des opinions auxquelles adhèrent les

habitants de la cité idéale (Mabâdi' ârâ' ahl al-madînat al fâdila), se
basa en la transformation del «imân-filosofo» en el jefe polftico, en

cuya persona se realiza la unidad de la religion y de la filosoffa, es

decir, de la practica religiosa musulmana y de la vida filosöfica tal
como es entendida por Aristoteles: la «vida contemplabva» (bios

théorétikos) consagrada al conocimiento perfecta, la théôria.



Tal como Fârâbi la concibe, la ciudad «ideal» o «virtuosa» no
résulta de una reforma de la sociedad desde abajo, sino de una
transformaciön desde arriba. A una ciudad justa le corresponde
un jefe justo: la sociedad ideal es aquella en la que el jefe de Estado,
el imân, es también «filösofo en su sentido mâs absoluta». Este

elogio al gobernador justo es una justification teörica, casi metaffsica
del califato. Una justificaciönutilizada en tiempos de crisis polftica:
en la época de Fârâbi el imperio abâssida empieza a desintegrarse,
mientras el ascenso bizantino y las sectas proliferan.

La idea es la de un poder central fuerte, sfntesis del poder
politico y religioso por medio de la filosoffa, en manos de un
filösofo que séria al mismo tiempo el primero de los creyentes. Este es
el modelo con el que el Islam occidental tiene que confrontarse.

Los musulmanes conquistaron Espana en 711-712. En el siglo
XI, los «arabes» de la peninsula ibérica estân divididos polftica-
mente. La Reconquista cristiana llega a su âpice: Toledo cae en 1085.
Es el momento en el que una dinastfa africano-bereber, los almorâ-
vides, pone en marcha un proceso de reunification del mundo
andaluz que durarâ, para bien y para mal, de 1086 hasta 1147.

Es en ese periodo de intolerancia religiosa cuando encontramos
a nuestro primer testigo: Abû Bakr ibnBâyyah (en latin, Avempace),
nacido en Zaragoza a finales del siglo XI, muerto en Fes en 1139.

«Filösofo libre de toda fe religiosa» segün nos cuentan los cro-
nistas, ibn Bâyyah es antes todo un pensador politico.

Ante una sociedad polfticamente hostil a la filosoffa, donde el

espfritu del jefe «ideal» no puede ser acariciado, ibn Bâyyah es el

primero en entender que una de las caracterfsticas de lo filosöfico
es la de no poder actualizarse ni desde arriba ni desde abajo. Es

esta situation paradöjica la que le sugiere su diagnosis, a rafz de la
cual se origina el momento andaluz del pensamiento politico. Lo
cual consiste nada menos que en ajustar las ideas de Fârâbi a un
individuo que no esté ni arriba ni abajo, es decir, un individuo
cuya conducta de vida séria la de un habitante de la ciudad
virtuosa, un individuo que se comporta como si ya viviera en la ciudad
ideal, cuando la ciudad real lo contraria en todo. Este tipo de vida
individual basada en la anticipation de la justicia es una manera de
définir polfticamente la figura del sabio segûn una nueva notion:
la del solitario.

El gran tratado de filosoffa polftica de ibn Bâyyah se titula
Régimen del solitario, donde el término «régimen» abarca todos los

aspectos, dietéticos, morales, psicolögicos, éticos de la «conducta
de sf».



Las etapas de la vida solitaria son las de la ascesis intelectual,
tal como la describe Fârâbi para définir el imân-filosofo; sin
embargo el filösofo de ibn Bâyyah no es como el filosofo-imân y pro-
feta de Fârâbi que se distingue de los demâs hombres por sus
dones, es mas bien unhombre que trabaja sobre si mismo, separado
metaffsicamente del mundo empfrico por la contemplaciön
intelectual y socialmente de los demâs hombres por la soledad en la

que se encierra. La suya es una forma de disidencia: una vida
solitaria en el mundo o, si se prefiere, una vida cuya conducta se ajusta
a la de un ermitano urbano.

El solitario de ibn Bâyyah se consagra a lo que los latinos
llamarân «el bien monâstico», este preocuparse por si mismo, del

que el monje es, para un cristiano del alto Medioevo, el arquetipo.
La diferencia entre el solitario y el monje es que el solitario esta

en el mundo y vive como el ciudadano ideal de una ciudad real. No hay
por lo tanto en el pensamiento de ibn Bâyyah una utopfa polftica
colectiva; mas bien se trata de una atopfa individual, en el fondo
ética.

Pese a que la notion de «régimen», precursora medieval de la
de «gobierno», articule los très dispositivos conceptuales cuyo
cotejo diferencia, precisamente, la nociön medieval de la nociön
moderna de gobierno, su empleo en el pensamiento de Ibn Bâyyah,
relacionado con las nociones de «conducta de si», «administration
doméstica» y «direction del Estado» esta del lado de la moral,
contra las economfas y la polftica. El hombre solo, sin posesiones
ni poder, el filösofo del como si, ocupa un lugar no marcado dentro
del orden socio-polftico-reli-gioso: ni dirige, ni es dirigido.

Se dira que esta forma de esquizofrenia tranquila, que define
el lugar del intelectual por abstention con respecta a lo que es y por
anticipation de lo que quizâs nunca sera, inaugura unmovimiento
cuya perfecta realization se darâ durante la modernidad. Sin duda
alguna. Hay que matizar, en todo caso, lo que se opera en la

apologia bâyyana del ermitano urbano.
Hasta ese momento la filosoffa habfa sido concebida como

«ciencia extranjera»; ahora lo que ocurre es que el filösofo mismo
se vuelve extranjero para la sociedad, un hombre que se quiere
libre estando solo. Estamos a dos pasos de un pesimismo social, que
la filosoffa andaluza no cesarâ de acentuar.

El primer paso se da con Abû Bakr Muhammed Ibn Tufayl
(muerto en 1185). Nacido en Cadiz a principios del siglo XII, ibn
Tufayl vive durante el segundo imperio africano-bereber: la era
almohade. Con él, el filösofo se acerca al poder - secretario del



gobernador de Granada, Abû Sa'îd, Ibn Tufayl es luego médico y
posiblemente visir de Abû Ya'qûb Yûsuf (1163-1184), segundo
soberano de la dinasti'a de los almohades.

Desde el punto de vista teörico, sin embargo, lo que acabamos
de afirmar no hace sino incrementar el sentimiento de atopfa.

La gran obra de ibn Tufayl, como se sabe, es una novela filo-
söfica, cuyo tftulo y personaje principal se derivan de un texto de
Avicena: Hayy ibn Yaqzân, es decir, Vivo, hijo del Vigilante.

Este relato iniciâtico merece doblemente el tftulo de robinsonada

filosôfica, forjado antano por Karl Marx: en primer lugar, por su
contenido, y en segundo lugar, por su posteridad - es una de las
fuentes de la obra de Daniel Defoe - y, lo que es menos sabido, del
Criticôn de Baltazar Graciân.

Para lo que nos interesa aquf, basta con saber que es la historia
de un fracaso. Hayy es un solitario que intenta salir de su soledad.
Abandonado en una isla desierta, crece solo, y descubre la filosoffa
a través de la razön natural, la observation y la experiencia. Podrfa
ser feliz. Fracasa ineluctablemente cuando quiere transmitir la
filosofta a los habitantes, los musulmanes, de la isla vecina: tendra

que huir para evitar la muerte, y volver a su soledad, con un com-
panero. La diagnosis es evidente: el filosofo no tiene que dirigirse
a la sociedad. Tiene que huir de ella. El problema es que, en la
realidad, la huida es imposible. El espacio polttico-religioso no
concibe un afuera. No le queda sino una soluciön: callarse, y filo-
sofar en secreto.

Con respecto al «régimen del solitario» hay, sin embargo,un
cambio, acaso un progreso: un cambio que marca el paso de un
alegato de la condition del ermitano urbano a una especie de eso-
terismo social. El filosofo ya no esta en el poder, como era en el caso
del imân fârâbiano, pero tampoco es un solitario en el sentido de
ibn Bâyyah. Vive en comunidad: una comunidad invisible, sécréta,
muda. El problema del estatuo social de la filosoffa se pone
enseguida sobre el tapete.

Un camino queda trazado, un camino que de la separation
individual conduce al retiro comunitario, un camino que conduce
al silencio, puesto que, por lo visto, el silencio del filosofo es el
ûnico garante de su libertad.

Es el sucesor de ibn Tufayl, ibn Rushd, el que cierra la apertura
andaluza. Nacido en 1126, ibn Rushd (Averroes) vive bajo los
reinados de Abû Ya'qûb Yûsuf y de Yûsuf Ya'qûb al-Mansûr, los
mas grandes soberanos del imperio almohade. Nombrado, por el

primero, câdî de Sevilla en 1169, después de Cördoba en 1182,



exiliado por el segundo en 1195, Averroes produjo entre 1168 y
1198 (fecha de su muerte en Marrakech) la obra filosöfica mas
importante de la Edad Media, comentando muchas veces la casi
totalidad de la obra de Aristoteles en una época en la que los
cristianos de Occidente apenas empezaban a familiarizarse con
ella. Su pensamiento politico desvela una paradoja: como la de ibn
Tufayl, la experiencia de ibn Rushd es la de un filösofo protegido
por el poder politico contra el poder religioso, pero a diferencia de
ibn Tufayl, Averroes, por sus primeras éxitos y por la audacia
intelectual de su practica, va mas lejos que ibn Tufayl en lo que es
la separacion social del filösofo.

Detalle del fresco de Andrea de Bonaiuto El Triunfo de Santo Tomas,

con la imagen sentada en reposo y pensativa de Averroes, apoyado
posiblemente en algün libro de Aristoteles

Su principal obra polftica, el Tratado decisivo sobre el acuerdo

entre la religion y la filosofîa, présenta très caracterfsticas: es una

c
crîtica radical, no de la religion, sino mas bien de los «teölogos»; es

jg una reivindicaciön del estatuto social de la filosofîa tal como que-
13 da garantizado por el poder pol ftico contra el religioso; sin embargo,
"e al mismo tiempo, es un alegato a favor de una separacion, no me-

| nos radical, entre la filosofîa y la sociedad.
T
144



Partiendo de la distinciön que Aristoteles postula entre très
tipos de argumentas (los oratorios, los dialécticos y los demostra-
tivos o cientfficos), ibn Rushd distingue très tipos de espfritus, tal
como estân «divididos por la ley religiosa»: las masas, las élites o
filösofos, y los teölogos.

Las masas, aquellos hombres que solamente pueden accéder a
los argumentos oratorios, solo pueden llegar a la verdad unica a

través de las figuras y los sfmbolos de la Escritura; para ellos la
practica religiosa es suficiente y es la que les impone una interpre-
tacion literal del Coran.

Los filösofos son los hombres del silogismo demostrativo, los

que, capaces de accéder directamente a la verdad unica por la
ciencia, son igualmente capaces de resolver las contradicciones
aparentes del texto, de descubrir su sentido mas escondido me-
diante una exégesis racional.

Es entre las masas que tienen que creer sin entender y los
filösofos que, para entender, no tienen que pasar por la creencia,
donde Averroes situa a los teölogos. De ahf se dériva el valor
implacable de su crftica. Inutiles e inseguros, los teölogos a través
de su dialéctica, si por un lado se oponen a la exégesis literal, fun-
damento de la simple creencia, por el otro no logran reemplazarla
por la certidumbre de la ciencia, y lo ünico que hacen es volcarse
en un alegorismo incontrolado, generador de todos los males de la
sociedad: la intolerancia, el fanatismo, la guerra.

Esta taxonomfa social, ajustada a una taxonomfa psicolögica y
epistemolögica, es la que utiliza ibn Rush para formular una
polftica.

Ya no se trata aquf de monâstico, de «régimen» (ibn Rushd su-
brayaba ademâs con mucho gusto que el ermitano no es «ni bueno,
ni malo», rechazando, de pronto, toda alternativa monâstica al no
ser ni ética ni polftica) sino mas bien de gobierno en el sentido de
«direcciön de Estado». Ibn Rushd hace un discurso politico cuyo
destinatario es el soberano.

Su vision del «jefe justo» ya no es la de Fârâbi: es una vision
concreta, nacida de la urgencia. Ya no se trata de esperar a que el

filösofo-rey transforme la sociedad: se trata mas bien de définir sus
quehaceres ante el mundo tal como es.

Ahora bien, tal como son concebidos por Ibn Rushd, estos
quehaceres son dobles: por un lado, el «jefe justo» tiene que prohibir
la lectura de los libros de ciencia a los teölogos, que no son aptos
para comprenderlos; por el otro, debe asegurarse también de que
los hombres de ciencia no divulguen el resultado de sus trabajos



a las masas: «El deber de los jefes musulmanes es el de prohibir los
libros de ciencia religiosa, menos a los hombres de ciencia; tal
como es su deber prohibir los libros demostrativos a los que no son
aptos para la comprensiön».

Esta regulaciön preventive! es una suerte de profilaxis social
destinada a regular la comunicaciön: la religion es socialmente
util, la teologia dialéctica socialmente peligrosa, la filosofia no
puede tener un lugar propio mas que con la doble condition de no
volverse socialmente peligrosa y no quererse socialmente util.

El lugar del filosofo queda por lo tanto a la sombra de un poder
politico encargado de mantener a la vez la posibilidad del fideismo

para las masas y del racionalismo para la élite. Los dos no pueden
mantener se mas que a condiciön de quedar separados - una
separation que, por si sola, es garante del orden.

Se trata de una conclusion terrible que la realidad histörica del
Islam occidental confirmarâ de pronto: la filosofia tal como es

postulada por Ibn Rushd desaparece con él, seguida poco después

por el imperio almohade.
«Averroes» tendra discipulos entre los judios hasta finales del

siglo XV y entre los cristianos hasta finales del siglo XVI. Entre los
musulmanes, a lo largo de mucho tiempo, no quedarân mas.

^Qué tipo de leeeiön sacar de esta breve evocaciön del destino
de la filosofia en el Occidente musulman?

En primer lugar, la historia de la vision del papel del filosofo en
la sociedad musulmana parece la historia de una limitation
voluntaria. Si la filosofia en el mundo abâssida ha sido acogida
culturalmente bien, sin embargo ha vivido a la sombra de aquel
poder politico al que hubiera debido servir ideolögicamente.

En el Islam occidental, el fenömeno del encierro de lo filosöfico
dentro de una esfera definida, y a veces garantizada, por el poder
politico desemboca en una suerte de autocensura, de corte volun-
tario entre el filosofo y la sociedad.

<; Hay que llegar a la conclusion que, cuando la filosofia cesa de
ser protegida por lo politico contra lo religioso, el filosofo, a quien
la sociedad musulmana no le reconocia algün papel, desaparece
como tal? <;Hay que decir que la apertura andaluzahaprogramado,
en este sentido, todas las amarguras y los fracasos contra los que

G tropieza la modernidad?
Jj En estos términos, la cuestion nos parece mal formulada.
-J Los filösofos andaluces hicieron todo lo posible en un mundo

en el que faltaba ese espacio de confrontation que ha asegurado al
S Occidente cristiano su propia configuration histörica.

146



Si los latinos resolvieron progresivamente el enfrentamiento
entre lo politico y lo religioso, no se debe a que in venta ran, en
plena Edad Media, un laicismo en la acepcion moderna del término,
impensable tanto a lo largo del siglo XIII como hoy dentro de una
cierta vision del Islam. Se debe mas bien al otorgamiento de un
lugar a la filosoffa, la Universidad, donde lo politico y lo religioso,
lo espiritual y lo temporal estaban a la vez incluldos y excluldos;
un lugar paradöjico, donde circulaban textos filosöficos, nuevos
saberes y al mismo tiempo el control, la censura, las cortapisas; un
lugar que, pese a no estar abierto a la sociedad, tampoco quedaba
exlcufdo de ella; un lugar donde, después de veinticinco anos de
formaciön, el mismo actor desempenaba sucesivamente los dos
papeles del filösofo y del teölogo.

Gracias a la Universidad, donde por un tiempo se instalo, la
contradiction que estaba en la base de la sociedad cristiana pudo
desarrollarse a fondo. El lugar de la filosoffa es esencialmente un
no-lugar: la originalidad del mundo medieval latino fue la de
haber institucionalizado este no-lugar en calidad de un espacio
social en pleno ejercicio.

Han tenido que pasar muchos siglos para que el conflicto de las

facultades interno a la universidad medieval entendida como
institution de Cristiandad desembocara en la universidad moderna,
laica, de finales del siglo XIX. El mundo de hoy depende aün en
parte de ello. Nada puede probar su duration. En la era de la
comunicaciön de masa y de las persecuciones religiosas y pollticas,
el porvenir esta tal vez, y por todos lados, en manos del régimen
de los solitarios. El pensamiento andaluz tendra el mérito de haber
esbozado esta ultima forma de comunidad.

(Traducciôn espaiïola de Cristina Tango)

Referencias

Ibn Bâyyah (Avempace), El régimen del solitario. Introduction, traducciôn
y notas de J. Lomba Fuentes, Madrid, Editorial Trotta, 1997.

- Carta del adiôs y otros trabajos filosôficos. Edition de J. Lomba Fuentes,
Madrid, Editorial Trotta, 2006.

Ibn Tufayl (Abentofail, Abu Bakr), EIfilôsofo autodidacta (Risala Hayy ibn

Yaqzan). Traduction de A. Gonzalez Palencia, edition, introduction y
notas de E. Tornero Povera, Madrid, Editorial Trotta, 1995.

Ibn Rushd (Averroes), Fasl al-Maqdl o Doctrine decisiua y fundamento de la
concordia entre la revelaciôn y la ciencia. Traducciôn de M. Alonso, en
Teologfa de Averroes, CSIC, Escuela de estudios Arabes de Madrid y
Granada, Madrid, 1947.




	La Filosofía andalusí o el régimen de los solitarios

