Zeitschrift: Boletin hispanico helvético : historia, teoria(s), practicas culturales
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: - (2007)

Heft: 9

Artikel: La Filosofia andalusi o el régimen de los solitarios
Autor: Libera, Alain de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047284

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La Filosofia andalusi o el régimen de los solitarios

Alain de Libera Université de Geneve

El papel de la filosofia en la sociedad ha sido durante mucho
tiempo el de revelar las relaciones existentes entre los poderes po-
liticos y los religiosos.

Durante la Cristiandad medieval estos poderes estaban nor-
malmente separados y eran incluso antagénicos—los conflictos de
soberania entre el papado y el Sacro Imperio romano germanico o
el Reino de Francia articulan la historia y la teorfa politicas de la
Edad Media tardjia.

La eclosién de la filosofia medieval latina en el centro mismo
de la edad de la fe no se explica sin su inscripcién institucional, por
medio de la Universidad, dentro de ese dispositivo agonistico que
hacia del intelectual cristiano, filésofo y /o tedlogo de oficio, el
agente de ese tercer poder a medio camino entre el poder del Papa
y el del Emperador, un poder garantizado, y en caso de necesidad,
utilizado por ambos.

Laproblematica del estatuto dela filosofiaen el Islam medieval
es distinta, puesto que la distribucién de las relaciones de poder
entre lo espiritual y lo religioso no venia articulada por la misma
estructura. Es esta diferencia, lade noser unaalteridad, laque hoy
en dia configura su actualidad.

Antes de pasar aresefiar alos masnotables filésofos medievales
del Islam, resulta imprescindible hacer hincapié en un fenémeno
general que, durante la Edad Media, caracteriza a los tres mono-
teismos: la débil existencia de la filosofia en las dreas en cuestion,
pese a su régimen politico o a la situacion religiosa.

© Boletin Hispdnico Helvético, volumen 9 (primavera 2007).

S014031]0S S0] ap UIUILEL |2 O ISNJppUY VIf0SOJ1] V]

13

O



Alain de Libera

Y
=

0

Tanto en Bizancio, en el mundo musulman, como en los dis-
tintos mundos medievales judios o en la sociedad cristiana
occidental, la filosofia siempre queda definida como una ciencia
«extranjera», como «la ciencia de afuera» — «extranjera» no por su
origen griego, sino mds bien por ser extrafia a la Revelacion (son
de hecho los Bizantinos los primeros en hablar de «filosofia exte-
rior» 0 «helénica»). La verdadera filosofia, la filosofia «del interior» o
«de adentro» es siempre la religion y, por consiguiente, también lo son
todas las ciencias que se relacionan directamente con ella.

El papel de la filosoffa en la sociedad es por lo tanto siempre
prdcticamente débil y teéricamente algo que tiene que ser justificado;
un papel amenazado por todo tipo de poder y constantemente
puesto en cuestion.

Con el fin de ilustrar la diversidad de los puntos de vista me-
diante un método evolutivo, traeré a colacion las tres figuras, a mi
modo de ver, tipicas en el mundo del Islam occidental de la Edad
Media- los tres pensadores politicos de los reinos africano-bere-
beres andaluces: Ibn Bayyah, Ibn Tufayl, Ibn Rushd —los tres que
marcan un hito en el destino filoséfico del Islam en Occidente.

Para entender el sentido de esta sucesion serial, hay que re-
montarse sin embargo al lugar donde todo se fragua filosofi-
camente,es decir, alo que M. Mahdi denomina «el acto de fundacién
de la filosoffa politica» por Abti Nasr al-Farabi, sin el cual seria
imposible entender el «nuevo curso de la filosofia arabigo-mu-
sulmana» cuyo principal exponente es Ibn Rushd.

Segtn Mahdi, corresponde a Abti Nasr al-Farabi «el mérito de
habersidoen filosofiael primeroen poneren cuestién lasrelaciones
entre las leyes divinas, la moral civica y las formas de gobierno».
La diagnosis es acertada. Pero hace falta matizarla. Farabi es un
oriental que trabaja activamente en Bagdad y Damasco durante
los anos 870-950 de la era cristiana; pertenece al mundo de los
Abaéssidas cuando en éste va difumindndose su edad de oro
politica y cultural.

Su problema tedrico es sencillo: ;como contextualizar la teoria
platénica del filésofo-rey enlasociedad musulmana? Surespuesta,
tal como la expone en su Traité des opinions auxquelles adhérent les
habitants de la cité idéale (Mabadi” 4rd” ahl al-madinat al fadila), se
basaen la transformacién del «<iman-filésofo» en el jete politico, en
cuya persona se realiza la unidad de la religién y de la filosofia, es
decir, de la préctica religiosa musulmanay de la vida filoséfica tal
como es entendida por Aristételes: la «vida contemplativa» (bios
théorétikos) consagrada al conocimiento perfecto, la théoria.



Tal como Farabi la concibe, la ciudad «ideal» o «virtuosa» no
resulta de una reforma de la sociedad desde abajo, sino de una
transformacioén desde arriba. A una ciudad justa le corresponde
unjefejusto: lasociedad ideal es aquella en la que el jefe de Estado,
el iman, es también «filésofo en su sentido mds absoluto». Este
elogioal gobernadorjustoesunajustificacion tedrica, casi metafisica
del califato. Unajustificacién utilizada en tiempos de crisis politica:
en la época de Farabi el imperio abassida empieza a desintegrarse,
mientras el ascenso bizantino y las sectas proliferan.

La idea es la de un poder central fuerte, sintesis del poder
politico y religioso por medio de la filosofia, en manos de un fil6-
sofo que serfa al mismo tiempo el primero de los creyentes. Este es
el modelo con el que el Islam occidental tiene que confrontarse.

Los musulmanes conquistaron Espafia en 711-712. En el siglo
XI, los «drabes» de la peninsula ibérica estdn divididos politica-
mente. La Reconquista cristianallega a su dpice: Toledo cae en 1085.
Es el momento en el que una dinastia africano-bereber, los almora-
vides, pone en marcha un proceso de reunificacién del mundo
andaluz que durard, para bien y para mal, de 1086 hasta 1147.

Es en ese periodo de intolerancia religiosa cuando encontramos
anuestro primer testigo: Abti Bakribn Bayyah (enlatin, Avempace),
nacido en Zaragoza a finales del siglo XI, muerto en Fes en 11309.

«Filésofo libre de toda fe religiosa» segtin nos cuentan los cro-
nistas, ibn Bayyah es antes todo un pensador politico.

Ante una sociedad politicamente hostil a la filosofia, donde el
espiritu del jefe «ideal» no puede ser acariciado, ibn Bayyah es el
primero en entender que una de las caracteristicas de lo filos6fico
es la de no poder actualizarse ni desde arriba ni desde abajo. Es
esta situacion paraddjica la que le sugiere su diagnosis, araiz dela
cual se origina el momento andaluz del pensamiento politico. Lo
cual consiste nada menos que en ajustar las ideas de Farabi a un
individuo que no esté ni arriba ni abajo, es decir, un individuo
cuya conducta de vida seria la de un habitante de la ciudad vir-
tuosa, un individuo que se comporta como si ya viviera en la ciudad
ideal, cuando la ciudad real lo contraria en todo. Este tipo de vida
individual basada en la anticipacién de la justicia es una manera de
definir politicamente la figura del sabio segtin una nueva nocién:
la del solitario.

El gran tratado de filosofia politica de ibn Bayyah se titula
Régimen del solitario, donde el término «régimen» abarca todos los
aspectos, dietéticos, morales, psicoldgicos, éticos de la «conducta
de si».

S0141J1]0S SO ap US4 [3 0 ISnJppuy vLJosoji] v

14

—



Alain de Libera

142

Las etapas de la vida solitaria son las de la ascesis intelectual,
tal como la describe Farabi para definir el iman-filésofo; sin em-
bargo el fil6sofo de ibn Bayyah no es como el filésofo-imén y pro-
feta de Farabi que se distingue de los demds hombres por sus
dones, es mdsbien unhombre que trabaja sobre simismo, separado
metafisicamente del mundo empirico por la contemplacién inte-
lectual y socialmente de los demds hombres por la soledad en la
que se encierra. La suya es una forma de disidencia: una vida soli-
taria en el mundo o, si se prefiere, una vida cuya conducta se ajusta
a la de un ermitafio urbano.

El solitario de ibn Bayyah se consagra a lo que los latinos
llamaran «el bien mondstico», este preocuparse por si mismo, del
que el monje es, para un cristiano del alto Medioevo, el arquetipo.

La diferencia entre el solitario y el monje es que el solitario estd
en el mundoy vive como el ciudadano ideal de una ciudad real. No hay
por lo tanto en el pensamiento de ibn Bayyah una utopia politica
colectiva; mas bien se trata de una atopia individual, en el fondo
ética.

Pese a que la nocién de «régimen», precursora medieval de la
de «gobierno», articule los tres dispositivos conceptuales cuyo
cotejo diferencia, precisamente, la nociéon medieval de la nocién
moderna de gobierno, suempleoenel pensamiento de Ibn Bayyah,
relacionado con lasnociones de «conducta de si», «xadministracion
doméstica» y «direccién del Estado» estd del lado de la moral,
contra las economias y la politica. El hombre solo, sin posesiones
ni poder, el fil6sofo del como si, ocupa un lugar no marcado dentro
del orden socio-politico-reli-gioso: ni dirige, ni es dirigido.

Se dira que esta forma de esquizofrenia tranquila, que define
ellugar del intelectual por abstencién conrespectoalo queesy por
anticipacién delo que quizds nuncaserd, inaugura unmovimiento
cuya perfectarealizacion se dard durante lamodernidad. Sinduda
alguna. Hay que matizar, en todo caso, lo que se opera en la
apologia bayyana del ermitafio urbano.

Hasta ese momento la filosoffa habia sido concebida como
«ciencia extranjera»; ahora lo que ocurre es que el filsofo mismo
se vuelve extranjero para la sociedad, un hombre que se quiere
libre estando solo. Estamos a dos pasos de un pesimismo social, que
la filosofia andaluza no cesara de acentuar.

El primer paso se da con Ab Bakr Muhammed Ibn Tufayl
(muerto en 1185). Nacido en Cadiz a principios del siglo XII, ibn
Tufayl vive durante el segundo imperio africano-bereber: la era
almohade. Con él, el filésofo se acerca al poder — secretario del



gobernador de Granada, Abti Sa’id, Ibn Tufayl es luego médico y
posiblemente visir de Abti Ya'qtb Y(suf (1163-1184), segundo
soberano de la dinastia de los almohades.

Desde el punto de vista tedrico, sin embargo, lo que acabamos
de afirmar no hace sino incrementar el sentimiento de atopia.

La gran obra de ibn Tufayl, como se sabe, es una novela filo-
sofica, cuyo titulo y personaje principal se derivan de un texto de
Avicena: Hayy ibn Yagzin, es decir, Vivo, hijo del Vigilante.

Este relatoinicidtico merece doblemente el titulo de robinsonada
filosdfica, forjado antafio por Karl Marx: en primer lugar, por su
contenido, y en segundo lugar, por su posteridad — es una de las
fuentes de la obra de Daniel Defoe -y, lo que es menos sabido, del
Criticon de Baltazar Gracidn.

Paralo que nos interesa aqui, basta con saber que es la historia
de un fracaso. Hayy es un solitario que intenta salir de su soledad.
Abandonado enunaisla desierta, crece solo, y descubre la filosofia
atravésdelarazénnatural, la observacién y laexperiencia. Podria
ser feliz. Fracasa ineluctablemente cuando quiere transmitir la
filosofia a los habitantes, los musulmanes, de laisla vecina: tendra
que huir para evitar la muerte, y volver a su soledad, con un com-
pariero. La diagnosis es evidente: el filésofo no tiene que dirigirse
a la sociedad. Tiene que huir de ella. El problema es que, en la
realidad, la huida es imposible. El espacio politico-religioso no
concibe un afuera. No le queda sino una solucién: callarse, y filo-
sofar en secreto.

Con respecto al «régimen del solitario» hay, sin embargo,un
cambio, acaso un progreso: un cambio que marca el paso de un
alegato de la condicién del ermitafio urbano a una especie de eso-
terismo social. El fil6sofo yano estd en el poder, comoeraenel caso
del iman farabiano, pero tampoco es un solitario en el sentido de
ibnBayyah. Viveen comunidad: unacomunidad invisible, secreta,
muda. El problema del estatuo social de la filosofia se pone
enseguida sobre el tapete.

Un camino queda trazado, un camino que de la separacion
individual conduce al retiro comunitario, un camino que conduce
al silencio, puesto que, por lo visto, el silencio del filésofo es el
tnico garante de su libertad.

Es el sucesor de ibn Tufayl, ibn Rushd, el que cierra la apertura
andaluza. Nacido en 1126, ibn Rushd (Averroes) vive bajo los
reinados de Abti Ya'qtib Yasuf y de Yasuf Ya'qb al-Manstr, los
mads grandes soberanos del imperio almohade. Nombrado, por el
primero, cadi de Sevilla en 1169, después de Cérdoba en 1182,

S01LV}1]0S 0] 2P UIULLEPA 12 0 1SN]UpUD VIf0SOlI] V']

14

(O8]



Alain de Libera

144

exiliado por el segundo en 1195, Averroes produjo entre 1168 y
1198 (fecha de su muerte en Marrakech) la obra filoséfica mas
importante de la Edad Media, comentando muchas veces la casi
totalidad de la obra de Aristételes en una época en la que los
cristianos de Occidente apenas empezaban a familiarizarse con
ella. Su pensamiento politico desvela una paradoja: como lade ibn
Tufayl, la experiencia de ibn Rushd es la de un filésofo protegido
por el poder politico contra el poder religioso, pero a diferencia de
ibn Tufayl, Averroes, por sus primeros éxitos y por la audacia
intelectual de su préctica, va mads lejos que ibn Tufayl en lo que es
la separacién social del fil6sofo.

Detalle del fresco de Andrea de Bonaiuto El Triunfo de Santo Tomds,
con la imagen sentada en reposo y pensativa de Averroes, apoyado
posiblemente en algtin libro de Aristételes

Su principal obra politica, el Tratado decisivo sobre el acuerdo
entre la religion y la filosofia, presenta tres caracteristicas: es una
criticaradical, no delareligion, sino mds bien de los «te6logos»; es
una reivindicacién del estatuto social de la filosoffa tal como que-
dagarantizado porel poder politico contrael religioso; sinembargo,
al mismo tiempo, es un alegato a favor de una separacién, no me-
nos radical, entre la filosofia y la sociedad.



Partiendo de la distincién que Aristételes postula entre tres
tipos de argumentos (los oratorios, los dialécticos y los demostra-
tivos o cientificos), ibn Rushd distingue tres tipos de espiritus, tal
como estan «divididos por la ley religiosa»: las masas, las élites o
filésofos, y los tedlogos.

Las masas, aquellos hombres que solamente pueden acceder a
los argumentos oratorios, s6lo pueden llegar a la verdad tnica a
través de las figuras y los simbolos de la Escritura; para ellos la
prdctica religiosa es suficiente y es la que les impone una interpre-
tacion literal del Cordn.

Los fil6sofos son los hombres del silogismo demostrativo, los
que, capaces de acceder directamente a la verdad tnica por la
ciencia, son igualmente capaces de resolver las contradicciones
aparentes del texto, de descubrir su sentido mas escondido me-
diante una exégesis racional.

Es entre las masas que tienen que creer sin entender y los
filosofos que, para entender, no tienen que pasar por la creencia,
donde Averroes sitia a los te6logos. De ahi se deriva el valor
implacable de su critica. Inttiles e inseguros, los te6logos a través
de su dialéctica, si por un lado se oponen a la exégesis literal, fun-
damento de la simple creencia, por el otro no logran reemplazarla
por la certidumbre de la ciencia, y lo tinico que hacen es volcarse
en un alegorismo incontrolado, generador de todos los males dela
sociedad: la intolerancia, el fanatismo, la guerra.

Esta taxonomia social, ajustada a una taxonomia psicologicay
epistemoldgica, es la que utiliza ibn Rush para formular una
politica.

Yano se trata aqui de mondstico, de «régimen» (ibn Rushd su-
brayabaademds con mucho gusto que el ermitafio no es «nibueno,
ni malo», rechazando, de pronto, toda alternativa monaéstica al no
ser ni ética ni politica) sino mds bien de gobierno en el sentido de
«direccion de Estado». Ibn Rushd hace un discurso politico cuyo
destinatario es el soberano.

Su vision del «jefe justo» ya no es la de Farabi: es una vision
concreta, nacida de la urgencia. Ya no se trata de esperar a que el
filosofo-rey transforme la sociedad: se tratamds bien de definir sus
quehaceres ante el mundo tal como es.

Ahorabien, tal como son concebidos por Ibn Rushd, estos que-
haceres son dobles: por un lado, el «jefe justo» tiene que prohibir
la lectura de los libros de ciencia a los te6logos, que no son aptos
para comprenderlos; por el otro, debe asegurarse también de que
los hombres de ciencia no divulguen el resultado de sus trabajos

S011DJ1]0S S0] ap UILEYL |2 0 1SN]YPUY BLJ0SO[1] V']

14

Q1



Alain de Libera

p—
S

6

alas masas: «El deber de los jefes musulmanes es el de prohibir los
libros de ciencia religiosa, menos a los hombres de ciencia; tal
como es su deber prohibir los libros demostrativos alos que noson
aptos para la comprension».

Esta regulacion preventiva es una suerte de profilaxis social
destinada a regular la comunicacion: la religién es socialmente
util, la teologia dialéctica socialmente peligrosa, la filosofia no
puede tener un lugar propio mas que con la doble condicién deno
volverse socialmente peligrosa y no quererse socialmente ttil.

Ellugar del filésofo queda por lo tanto ala sombra de un poder
politicoencargado de mantener alavezla posibilidad del fideismo
para las masas y del racionalismo para la élite. Los dos no pueden
mantener se mds que a condicién de quedar separados —una sepa-
racién que, por si sola, es garante del orden.

Se trata de una conclusion terrible que la realidad histérica del
Islam occidental confirmard de pronto: la filosofia tal como es
postulada por Ibn Rushd desaparece con él, seguida poco después
por el imperio almohade.

«Averroes» tendrd discipulos entre los judios hasta finales del
siglo XV y entre los cristianos hasta finales del siglo XVI. Entre los
musulmanes, a lo largo de mucho tiempo, no quedardn mas.

¢Qué tipo de leccién sacar de esta breve evocacion del destino
de la filosofia en el Occidente musulman?

En primer lugar, la historia de la vision del papel del filsofo en
la sociedad musulmana parece la historia de una limitacién
voluntaria. 5i la filosoffa en el mundo abassida ha sido acogida
culturalmente bien, sin embargo ha vivido a la sombra de aquel
poder politico al que hubiera debido servir ideol6gicamente.

En el Islam occidental, el fenémeno del encierro de lo filos6fico
dentro de una esfera definida, y a veces garantizada, por el poder
politico desemboca en una suerte de autocensura, de corte volun-
tario entre el filésofo y la sociedad.

¢Hay que llegar ala conclusién que, cuando la filosofia cesa de
ser protegida por lo politico contra lo religioso, el fil6sofo, a quien
la sociedad musulmana no le reconocia algtin papel, desaparece
comotal? ;Hay que decir quelaaperturaandaluzaha programado,
en este sentido, todas las amarguras y los fracasos contra los que
tropieza la modernidad?

En estos términos, la cuestién nos parece mal formulada.

Los filésofos andaluces hicieron todo lo posible en un mundo
en el que faltaba ese espacio de confrontaciéon que ha asegurado al
Occidente cristiano su propia configuracién histérica.



Si los latinos resolvieron progresivamente el enfrentamiento
entre lo politico y lo religioso, no se debe a que inventaran, en
plena Edad Media, unlaicismoenlaacepcién modernadel término,
impensable tanto a lo largo del siglo XIII como hoy dentro de una
cierta vision del Islam. Se debe mds bien al otorgamiento de un
lugar ala filosofia, la Universidad, donde lo politico y lo religioso,
lo espiritual y lo temporal estaban a la vez incluidos y excluidos;
un lugar paradéjico, donde circulaban textos filoséficos, nuevos
saberes y al mismo tiempo el control, la censura, las cortapisas; un
lugar que, pese a no estar abierto a la sociedad, tampoco quedaba
exlcuido de ella; un lugar donde, después de veinticinco afios de
formacioén, el mismo actor desempenaba sucesivamente los dos
papeles del fil6sofo y del tedlogo.

Gracias a la Universidad, donde por un tiempo se instal¢, la
contradiccién que estaba en la base de la sociedad cristiana pudo
desarrollarse a fondo. El lugar de la filosofia es esencialmente un
no-lugar: la originalidad del mundo medieval latino fue la de
haber institucionalizado este no-lugar en calidad de un espacio
social en pleno ejercicio.

Han tenido que pasar muchos siglos para que el conflicto de las
facultades interno ala universidad medieval entendida como insti-
tucion de Cristiandad desembocara en la universidad moderna,
laica, de finales del siglo XIX. El mundo de hoy depende atin en
parte de ello. Nada puede probar su duracién. En la era de la
comunicacién de masay de las persecucionesreligiosasy politicas,
el porvenir esta tal vez, y por todos lados, en manos del régimen
delos solitarios. El pensamiento andaluz tendrd el mérito de haber
esbozado esta tltima forma de comunidad.

(Traduccién espariola de Cristina Tango)

REFERENCIAS

Ibn Bayyah (Avempace), El régimen del solitario. Introduccién, traduccién
y notas de J. Lomba Fuentes, Madrid, Editorial Trotta, 1997.

— Carta del adios y otros trabajos filosdficos. Edicion de J. Lomba Fuentes,
Madrid, Editorial Trotta, 2006.

Ibn Tufayl (Abentofail, Abu Bakr), El filésofo autodidacta (Risala Hayy ibn
Yagzan). Traduccion de A. Gonzélez Palencia, edicién, introduccién y
notas de E. Tornero Povera, Madrid, Editorial Trotta, 1995.

Ibn Rushd (Averroes), Fasl al-Magdl o Doctrina decisiva y fundamento de la
concordia entre la revelacion y la ciencia. Traduccién de M. Alonso, en
Teologia de Averroes, CSIC, Escuela de estudios Arabes de Madrid y
Granada, Madrid, 1947.

S01411]0S SO] ap UIUILEJA ]2 0 ISNJBPUD VIJoSO[1{ U]

147






	La Filosofía andalusí o el régimen de los solitarios

