Zeitschrift: Boletin hispanico helvético : historia, teoria(s), practicas culturales
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: - (2007)

Heft: 9

Artikel: Las artes en el Islam : entre prohibicion y figuracion
Autor: Naef, Silvia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047283

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Las artes en el Islam: entre prohibicion y figuracion’

Silvia Naef Université de Geneve

Cuando hablamos de «imagen» y de «Islam», las palabras que
mds comuinmente nos vienen a la cabeza son «ausencia» o
«prohibicién». Solemos pensar que el Islam rechaza todo tipo de
imagen figurativa, que es profundamente hostil a ellas.

Sin embargo, ésta no es sélo la idea que los occidentales han
derivado de su discurso orientalista, sino muy a menudo también
la de los primeros implicados en el asunto, a saber, los propios
habitantes de los paises musulmanes. En este sentido, podrian
citarse innumerables casos. Asi, por ejemplo, enunlibro publicado
en 1978 y reeditado en 2000, Mohamed Aziza hablaba de «la
conquista de la ﬁguraci(’)n»l. En sus memorias, los «pioneros»,
esto es, los primeros artistas que practicaron el arte de concepcién
occidental (finales del siglo XIX- principios del siglo XX), hablaban
a menudo de la «inexistencia» del arte en sus respectivos paises,
entendiendo por «arte» exclusivamente el figurativo.

(Qué eslo que ocurre? ;Es cierto que el Islam prohibe la figura-
cién? Y, si asf fuera, ;en qué medida?

Estas son las preguntas a las que vamos a tratar de responder
en el presente articulo. Para ello procederemos de una manera
bastante cldsica, partiendo de los textos sagrados, el Cordn y los
hadiths, para a continuacién centrarnos en la produccién artistica
en los paises isldmicos hasta la entrada en la época moderna.

© Boletin Hispdnico Helvético, volumen 9 (primavera 2007).

*Una version francesa de este articulo aparecio en el Bulletin de la Société Suisse
Moyen Orient et Civilisation Islamque 23 (2006), pags. 19-23, con el titulo «Les arts en
Islam, entre interdiction et figuration».

1 Mohamed Aziza, L'image et I'Islam, L’image dans la société arabe contemporaine,
Paris, Albin Michel, 1978, pag. 44.

1f A u0101q1y04d 24313 WUD]S] [ U SJAD SDT

UOIDVINS

12

b

()]



Silvia Naef

126

1. LOS FUNDAMENTOS TEOLOGICOS

Cuando hablamos de imégenes en el contexto isldmico, nos
referimos a «lasimagenes figurativas de seres animados», provistos
de ruh, esto es, de aliento vital; se trata, por lo tanto, de seres
humanos y animales. Las plantas, los minerales y los objetos no
pertenecen a esta categoria.

1.1- El Cordn

El Cordn, la palabra de Dios para el creyente, no hace
practicamente alusion a la imagen. El término sura (imagen)
aparece una sola vez, y se refiere a la creacién de Adan: «...pues El
te ha dado la forma (sura) que ha querido (82, 8)». Se trata de un
derivado de la raiz sawwara, que significa «<modelar, formar una
cosa de una manera o de otra, darle una forma, crear», un verbo
que encontramos cuatro veces en el Cordn para designar «la accion
creadora de Dios» [3, 6; 7, 11; 40, 64; 64, 3].

En cambio, el Cordn habla en varios lugares de la idolatria,
practicada por los drabes antes del advenimiento del Islam, y la
condena enérgicamente. Asi, Abraham, que en cierto modo es el
prototipo de Mahoma, igual que lareligién abrahdmica constituye
el prototipo de la religién musulmana, es un destructor de idolos.
En el Cordn 21, 57-58, exclama: «;En nombre de Dios, voy a tender
trampas a vuestros idolos en cuanto os deis la vuelta! El los
despedazé todos, a excepcién del més grande»?.

Es en ese sentido como debemos interpretar el tnico versiculo
que condena la idolatria y sus objetos de culto, designados con el
término ansab, que significa «piedras erigidas». En Arabia,
efectivamente, como en otras regiones de Oriente Préximo, las
piedras constituian a menudo objeto de culto. «jOh, vosotros que
creéis! El vino, los juegos de azar, las piedras erigidas [ansab] y las
flechas adivinatorias son unaabominacién y una obra del Demonio.
Evitadlas...» [5, 90]. El texto menciona la adoracién de «piedras

erigidas» entre toda una serie de actos reprobados que se asocian

al paganismo: no es en absoluto una cuestién de «imdgenes». De
estemodo, serfainexacto afirmar que el Cordn condenalasimagenes.

2 Traducimos de la versién francesa de Denise Masson.



1.2- Los hadiths

Los hadiths, en cambio, palabras y actos atribuidos al profeta,
son mads precisos. Aqui consideraremos también los hadiths de los
chiitas duodecimanos, a los que a menudo se atribuye (y no sin
razon) una actitud mds liberal en lo concerniente a las imdgenes.
S6lo hay que precisar que, si bien el texto del Cordn utilizado por
las dos comunidades es el mismo, los hadiths son distintos, ya que
paralos chiftas duodecimanos, los hadiths pueden proceder también
de los imanes, descendientes del profeta.

En las colecciones de hadiths, a pesar de su subdivisién en
capitulos temadticos, no encontramos ninguno referido
especificamente a la imagen. Esta es mencionada en diferentes
lugares, y la mayoria de las veces existen varias versiones del
mismo texto.

En los hadiths podemos encontrar dos tipos de actitud respecto
a la imagen:

1) Las imdgenes —asimiladas a los idolos- son impuras y, por lo
tanto, incompatibles conla practica dela oracién. Estaideaaparece
en numerosos textos, tanto chiitas como sunies, del siguiente
tenor: «Los dngeles no entrardn en una casa donde haya un perro
[considerado impuro] ni donde haya imdgenes»°. Los chiitas van
todavia mas lejos al afirmar la impureza de las iméagenes, ya que
a los perros anaden los orinales: «[nosotros], las cohortes de
angeles, no entraremos en una casa donde haya un perro, la efigie
de un cuerpo (timthil jasad) o un orinal»*. No obstante, los chiitas
consienten, al contrario que los sunies, que la oracion se realice en
una habitacién donde haya imdgenes, siempre que éstas se hallen
cubiertas por un pafio o sdbana®.

En cambio, tantolos chiitas comolos sunies aceptan lasimdagenes
colocadas en cojines o alfombras, sobre los que uno pisa o se sienta,
ya que —asi lo creen los juristas musulmanes- no se podria adorar
una imagen que se desprecia hasta tal punto.

Tambiénlas mufiecas, pese a su cardcter tridimensional, escapan
a la prohibicién de la figuracién, ya que su valor positivo —educar
a las nifas en las tareas de la maternidad- prevalece sobre su

3 Bukhari [El Bokharil, Les traditions islamiques, trad. O. Houdas, 4 vols., Paris,
A. Maisonneuve, 1977, titre 77, 87.

4+ al-Kulayni, Furu’ al-Kafi, Beirut, Dar al-Adwa’, “Tazwiq al-buyut”, 2.

> al-Tusi, Al-istibsar fi ma ukhtulifa min al-akhbar, Beirut, Dar al-Adwa, ch. 233,
1502, 1.

f A uo101q11j04d 2.43ua WD]ST 12 UI SFAD SU']

UOIIVINS]

12

7

~



Silvia Naef

128

cardcter nocivo. Los hadiths relatan, en ese sentido, cémo el profeta
habria permitido que su mujer, Aixa, extremadamente joven al
casarse, jugara a las mufiecas con sus amigas; otro hadith nos la
presentajugando conun caballo alado, lo que habria hecho sonreir
al profeta®.

2) Aquéllos que producen imdgenes -los musawwir, término
con que se designa a Dios creador, y que es uno de sus 99 nombres-
pretenden ponerse al mismo nivel que El, puesto que producen
sura, es decir, crean. De ahf el castigo que les espera en el mas alla:
serdn enviados al Infierno y se les obligara a dotar de vida a sus
criaturas. Como fracasardn en el intento, se les obligara a
permanecer alli eternamente, tal y como se describe en algunos
textos: «El dia delaResurreccion, serdnlos pintores quienes sufran
los més terribles castigos divinos»’. Encontramos lamismaideaen
varios puntos de los textos chiftas: «Quien haya realizado una
efigie recibird la orden, el dia de la Resurreccién, de dotarla de un
alma»®.

Sin embargo, no todas las imdgenes estdn prohibidas, como lo
demuestra la respuesta dada a un pintor que, preocupado por la
prohibicion, preguntd si no podria ejercer nunca mas su oficio: «Si
te resulta absolutamente necesario hacerlas [las imdgenes],
representa drboles y todas las cosas que no tienen alma»’. Hay un
hadith chiita que comenta el versiculo cordnico en que los djinns
construyenel palaciode Salomoén, y que expresa unaidea semejante:
«Dios Altisimo dijo: Ellos [los djinns] fabricaron para él [Salomon]
todo lo que quiso: santuarios, estatuas... [Cordn, 34, 13]. [El 6°
imdn Ja’'far al-Sadiq] dijo: en nombre de Dios, que no son estatuas
de hombres ni de mujeres, sino de drboles y de cosas semejantes» !0

De este modo, podemos constatar facilmente que, pese a la
diversidad de las fuentes y los tipos de alusion, los textos sunies y
los chiitas coinciden, generalmente, en su caracter desfavorable a
las imagenes.

6 AbuDa’ud, Sunan, trad. A. Hasan, 3 vols., Nueva Delhi, Kitab Bhavan, 1990,
capitulos 1769, 4913 y 4914; para el primer hadith, cf. también Bukhari y Muslim.

7 Bukhari, op. cit., titulo 77, 89, 1.

8 Kulayni, Al-Kafi, “Tazwiq al-buyut”, 4. Una version parecida del mismo
relato: Kulayni, Al-Kafi, “Tazwiq al-buyut”, 10.

? Muslim, Sahih, Beirut, Mu’assassat ‘1zz al-Din, 1987, 37, 99 (2110).

10" Kulayni, Al-Kafi, “Tazwiq al-buyut”, 7. Parece también que se cortaba la
cabeza a los personajes representados en las imdgenes: Kulayni, Al-Kafi, “Tazwiq
al-buyut”, 8 y 9.



1.3- La posicién de los tedlogos

Si bien el Cordn no menciona las imagenes, los hadiths —tanto
chiftas como sunies-adoptan unaactitud claramente hostil respecto
aellas. Lamayoriadeloste6logosllegaalas siguientes conclusiones:

— las imédgenes, en general, han de evitarse, ya que hacen
impropios paralaoraciéonloslugares en que se encuentran, y sobre
todo las imdagenes tridimensionales, puesto que recuerdan
demasiado a los idolos de la Arabia preislamica.

— existen, no obstante, excepciones, que dependen del lugar
en que se encuentra la imagen o del uso que se le da. Por ejemplo,
las alfombras pueden estar decoradas con figuras, y las mufiecas
estdn admitidas por la préctica totalidad de los teélogos.

Para algunos de ellos, no obstante, existe otra preocupacion, y
mds concretamente para el gran filésofo al-Ghazali, muerto en
1111: el rechazo del lujo que deberia caracterizar al hombre
piadoso. En este sentido, Ghazali hace constar lasimagenes enuna
lista de objetos valiosos, entre los que se cuentan los brocados o las
vajillas de plata. Para Ghazali, unbuen musulmdn deberia declinar
la invitacién a acudir a un lugar donde se utilicen ese tipo de
objetos!!.

2. RESUMEN HISTORICO DEL DESARROLLO DEL ARTE FIGURATIVO EN EL ISLAM

Antes de referirnos al arte en los paises isldmicos, cabe hacer
una precision: debemos ser conscientes de que no contamos con
fuentes escritas de los periodos més antiguos, de manera que sélo
la arqueologia y la especulaciéon nos permiten llegar a algunas
conclusiones. Ademds, es imposible saber si los objetos que nos
han llegado son representativos del conjunto de la produccién de
la época.

2.1- Primeros siglos

Los dos templos mds antiguos erigidos por los musulmanes
son la Cuipula del Pefion, en Jerusalén (691-92), y la Mezquita de los
Omeyas, en Damasco (714-15). Ambos fueron construidos, segin
el testimonio de los historiadores, para rivalizar con las iglesias
cristianas y para dar mas lustre a la nueva religion.

11 a]-Ghazali, Ihya’ ‘ulum al-din, 2 vols., E1 Cairo, Maktabat ‘Isa al-Baba al-Halabi,
1908-9: 2, 13-14.

1f A ug11quyoad a43ud (ST 12 Ua S1AY SV

12

uovINng

7.

O



—
o8

Silvia Naef

0

Ahorabien, ;qué nos llamala atencién en ellos? Sibien su estilo
y sus técnicas de decoracién muestran todavia un claro vinculo
con la Antigiiedad tardia, no hallamos representaciones de seres
animados, sino de plantas y edificios [imagen n° 1]. En cambio, los
castillos que esos mismos califas Omeyas mandaron erigir durante
el mismo periodo en el desierto de Siria, estdn decorados con
representaciones de seres humanos y de animales. Se representan
incluso divinidades paganas y bailarinas desnudas. Para explicar
este hecho se han formulado numerosas hipétesis, pero la tnica
que resulta convincente es que se estableciera, desde la primera
época, una distincién muy clara entre «espacio sagrado» (o consa-
grado a la practica religiosa) y «espacio profano». En efecto, esta
distincién sebasa, paraelIslam, enla dicotomia puro/impuro: asi,
cada vez que un creyente cumple con un deber religioso, debe
encontrarse enun estado de «purezaritual», y el lugar dondelleva
a cabo este acto debe ser también puro. De ahi proviene, de hecho,
el uso de la alfombra para la oracién, ya que delimita el espacio de

la pureza'2

imagen 1
Damasco, Mezquita de los Omeyas (patio)
(todas las ilustraciones: fotografias de Silvia Naef)

12 Cf. Silvia Naef, “Einige Uberlegungen zur Unterscheidung zwischen sakralem
und profanem Raum im Islam”, in D. Pezzoli-Olgiati/F. Stolz (éds.) Cartografia
religiosa/ Religiose Kartographie/ Cartographie religieuse, Berne, Peter Lang, 2000, 289-
307.



Ahorabien, paralosjuristas musulmanes, las representaciones
figurativas, asociadas a los idolos, son impuras (aunque existen
excepciones): de ahi su expulsion de los lugares destinados a la
oracién [imagen n° 2].

En el arte profano, en cambio, la
figuracién se ha hallado siempre
presente [imagen n°3]. Especialmente
en la época abasida (750-1258) halla-
mosrepresentaciones de seres huma-
nos y de animales para decorar
objetos de cerdmica y murales, sobre
todoenel palacio califal de Samarra,
cuya construccion se inicia en 838.

2.2- Los manuscritos ilustrados

El verdadero punto de inflexién
se producird con la aparicién de los
manuscritos ilustrados, los mas
antiguos de los cuales datan de los
siglos XII y XIII. El papel, cuyo uso
se generalizaenel mundomusulman
a partir de los siglos IX y X, desem-
pefia un rol fundamental en este
fendmeno: es mads facil y mds barato
de producir que el pergamino o el
papiro, porlo que permite aumentar imagen 2
laproducciéndelibros, perotambién Estatua funeraria,
resulta més apto para las ilustra- 5 Yemen, siglola.d.C.

g S s aris, Museo del Louvre
ciones, dada su mayor flexibilidad.

Otra de las causas podria ser la traduccion de obras cientificas
de la Antigiiedad, cuyas ilustraciones habrian sido directamente
copiadas o adaptadas. Asi, el manuscritoilustrado mas antiguo es
un Tratado sobre las estrellas fijas, del siglo XI (1009-10).

La ilustracién pasa rdpidamente del &mbito cientifico al de la
ficcion: desde fabulas como Kalila wa Dimna, hasta «<novelas» como
los célebres Magamat, de al-Hariri, un auténtico best-seller en el que
se ilustran las aventuras del mercader Abu Zayd. Sin embargo, el
mads conocido de todos esos manuscritos, por estar firmado, es el
del pintor mesopotdmico Yahya al-Wasiti, y data de 1237.

Las miniaturas, por su parte, se asocian generalmente a Iran.
Tras la invasion mongola, hacia finales del siglo XIII, aparecen los

1f A ugoiqiyoad aaqua :upjsy 19 Ua Sapv sv]

13

b

uovIng

—_



Silvia Naef

132

imagen 3
Damasco, Maristan al-Nuri (antiguo hospital), 1154.
Fresco en forma de pédjaro decorando 1'iwan abovedado.

manuscritos ilustrados, pero no es hasta el siglo XIV cuando la
miniatura irani empieza a representar las antiguas epopeyas
iranies, como EI libro de los reyes (Shahnahme), versificado en 1010
por el poeta Firdawsi. Es dificil determinar las raices de este arte:
algunos consideran que, a través de las miniaturas, los soberanos
mongoles habrian querido dar testimonio de su anclaje en la
historia de Irdn; otros lo interpretan sencillamente como una
vuelta a las antiguas tradiciones.

A partir del siglo XIV encontramos libros de historia que ilus-
tran las vidas de los profetas cordnicos: asi, La historia universal, de
Rashid al-Din (1247-1318), visir del soberano mongol Ghazan
Khan (1295-1304), es el primer libro que ilustra varios episodios de
la vida de Mahoma y de otros profetas. Es importante sefialar que
estatradicidn, que se perpetiaatravésdelossiglos, se circunscribe
al dmbito profano: unaobrade cardcter religioso no incluird nunca
imdgenes de este tipo.

Laépocadoradadelapintura persa coincide conladominacion
del pais por las dinastias de los Timuridas (1405-1506) y de los
Safavidas (1501-1722) [imagen n° 4].

Son estos tltimos quienes convierten el chifsmo duodecimano
en el credo oficial del pais, si bien, como deciamos mas arriba, la



tradiciéon pictérica se instaura con anterioridad. Chah Ismail,
fundador de la dinastfa, y su hijo Tahmasp se rodean de los
mejores pintores de su tiempo, entre los que se contaban Bihzad o
Agha Mirak. Es bajo el reinado de Tahmasp cuando se termina el
que muchos consideran el mds hermoso volumen del Libro de los
reyes, conocido bajo el nombre de «Shahnahme Houghton».
Cuando, al final de su vida, Tahmasp cambia su interés por la
pintura por una inclinacién hacia el misticismo, algunos de los
artistas que habian trabajado para él se marchan a la India, a la
corte mongola, e imponen alli la miniatura (estilo mongol).

imagen 4
Panel de revestimiento mural,
Irdn, siglo XVII
Paris, Museo del Louvre

2.3- Retratos y pintura de historia

A menudo se ha calificado al arte isldmico como un «arte de
tipos» que, en vez de retratar a individuos concretos, representa
categorias sociales o profesionales, como el mercader, el poeta, etc.
No existirian, por lo tanto, ni retratos ni escenas de la vida cotidia-

1f A uo10191104d 24312 TUID]S] 12 U2 S21AD SV

13

s

UQVING,

W



Silvia Naef

—

na. Sin embargo, a partir del siglo XVI si empezamos a encontrar
auténticos retratos y representaciones de la cotidianeidad [imagen
n°5]. Esto ocurre de un modo atin mds evidente en el arte otomano
que, inspirado en el arte persa, ilustra también los relatos legenda-
rios y las historias de los profetas.

Por su parte, la pintura de historia, que ensalza las gestas y las
conquistas de los sultanes, constituye un elemento importante,

imagen 5
Céntaro en cerdmica de Kiitahiya (detalle),
época otomana.
Estambul, Museo de Péra

igual que el retrato. El italiano Gentile Bellini, que residié en Es-
tambul entre 1479 y 1481, es el autor del primer retrato de Mehmet
I el Conquistador, que hoy se exhibe en la National Gallery de
Londres. Bajo el reinado de Murat III (1574-1595), artistas locales
como Nakkash Osman reciben el encargo de fijar los retratos ofi-
ciales de los fundadores de la dinastia otomana. Sin embargo, hay
que esperar hasta Mahmud I1(1808-39) para que laimagen del sul-
tdn sea exhibida publicamente, ya que se temia una reaccién
negativa de la poblacién [imagen n° 6]. También se realizan nume-
rosos retratos en la India, en el seno de la corte mongola.

A partir del siglo XIX, el impacto tecnolégico y cultural de
Occidente va a provocar una auténtica «multiplicacién de



imagen 6
Anénimo: El sultdn otomano Mahmud 11, en
su trono (mediados del siglo XIX)
Estambul, Museo de Péra

imdgenes»'%: en efecto, laadopcién de técnicas mucho més baratas

de produccién y reproducciéon de imagenes provoca una difusién

13 Cf. Heyberger B. y Naef S. (eds.), La multiplication des images en pays d'Islam,
De l'estampe a la télévision (177m°-21°"¢ siecle), Istambul / Wiirzburg, Ergon Verlag,
2003.

1 A ugioiqiyod aiua sy 12 Ua sajaw Suy

13

UOVINS,

7.

71



Silvia Naef

136

exponencial de éstas en todas las regiones y capas sociales del
mundo musulman. Artes pldsticas, cine, televisiéon, video, DVD: a
partir de este momento, la imagen ha conquistado tanto los
espacios privados como los ptblicos [imagen n° 7].

imagen 7
Ahmad Moualla (Siria): Composicion, 2000.

3. ISLAM Y ARTE FIGURATIVO

Estebreve resumen demuestra claramente que el arte figurativo
—si bien limitado al dmbito profano- ha existido siempre en los
paisesislamicos. ; Dedénde procede, entonces, esaidea tan extendi-
da de que el mundo musulmdn carece de imédgenes?

Cabe recordar que nuestros conocimientos cientificos del mun-
do musulman se remontan al siglo XIX; para comprenderlo, los
sabios de aquel momento se basaban, fundamentalmente, en los
textos religiosos normativos que, como hemos visto, se pronuncian
desfavorablemente sobre la presencia de imdgenes. De ahi la
conclusién, un poco apresurada, de que lo que no debia existir no
podia existir, confirmada por la ausencia de imdgenes en las
mezquitas y en las obras de cardcter religioso [imagen n° 8]. Asi, los
primeros europeos que contemplan los frescos y mosaicos de los



castillos del desierto sirio, concluyen que éstos proceden de la
Antigliedad tardia. S6lo mds tarde se descubre, gracias a las
inscripciones, que, en realidad, estas obras pertenecen a la época

imagen 8
Mahdia (Ttunez), Gran Mezquita, sala de oracién y mihrab.
El edificio, una fundacién fatimita del siglo IX, parcialmente
destruido, fue reconstruido en los afios 60
por el arquitecto francés A. Lézine.

1 A 10101q11(04d 243Ud UD]S] [ UD SIV SV

UOIVINS

musulmana. Sinembargo, aligual que las miniaturasiranies, selas
considera casos excepcionales. Para los paises francéfonos, la
précticaausenciadeimdgenes figurativas enel Magreb —fenémeno

i

13

NG|



que, todavia hoy, no ha encontrado una explicacién satisfactoria-
contribuye a reforzar esa idea de una carencia préacticamente total
de figuracion.

Esta percepcién debe ser corregida: en efecto, el Islam no ha
hecho desaparecer las imdgenes, sino que las ha expulsado del
ambito religioso (por lo menos, de la religién oficial). No hay, por
lo tanto, una ausencia de imdgenes, sino un uso diferente de éstas,
que se han mantenido, al contrario que en el cristianismo, como un
fenémeno estrictamente profano!“.

(Traduccion espariola de Gabriel Sevilla Llisterri)

kn

S

2, 14 Para un debate mas detallado sobre esta cuestion, cf. Silvia Naef, Y a-t-il une
-§ question de 'image en Islam?, Paris, Téraedre, 2004. Se va a publicar una traduccién
%‘ al alemén en 2007 en C. H. Beck.

138



	Las artes en el Islam : entre prohibición y figuración

