Zeitschrift: Boletin hispanico helvético : historia, teoria(s), practicas culturales
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: - (2007)

Heft: 9

Artikel: Ibn Bayyah y las costumbres de su tiempo
Autor: Genequand, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047282

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ibn Bayyah y las costumbres de su tiempo

Charles Genequand Université de Geneve

Oriundo de Zaragoza, Ibn Bayyah, de nombre completo Abu
Bakr Muhammad ibn Yahyaibnal-5Sa’igibn Bayyah, mds conocido
como Avempace, fue nombrado Visir por Abu Bakr ibn Ibrahim
al-Sahrawi, llamado Ibn Tifalwit, gobernador de esta ciudad por
cuenta de los Almoravides que la tomaron en 1109. La fecha de
nacimiento de Ibn Bayyah, que no conocemos con precisién,
puede dificilmente ser, por ello, posterior a 1085. Se ha barajado
una hipétesis segtn la cual esa halagadora denominacién y el
crédito de que gozabalaFilosofiaentre lasautoridades se deberian,
en parte, a sus lazos de parentesco con los Tujibidas que habfan
dominado la ciudad antes de los Hudidas, revocados por los
Almoravides (hipétesis dificilmente conciliable con la del origen
judio de Ibn Bayyah). Algunas anécdotas hacen pensar que habria
llevado un tren de vida muy ostentoso. Si se comprobase, estos
hechos iluminarian de modo interesante ciertas anotaciones de
orden social y moral que es posible encontrar en su El régimen del
solitario. Tras la muerte de Ibn Tifalwit, ocurrida en 1117, se
traslado a Valencia, estuvo preso un tiempo en Jaén por orden de
Ibrahim b. Yusuf b. Tashfin, y finalmente entré al servicio del
gobernador de Sevilla, Abu al-Hasan ibn al-Iman. Murié en Fezen
1138.

Lo esencial de su obra consiste en paréfrasis y comentarios de
los principales tratados de Aristételes: 16gica, fisica y psicologia.
Su pensamiento personal, el mds interesante para la historia, estd
contenido en tres breves opusculos, El régimen del solitario, Carta del
adids, dirigida a su amigo y discipulo Ibn al-Imam y, finalmente,

© Boletin Hispdnico Helvético, volumen 9 (primavera 2007).

odwary ns ap saiquingsod svy A yvhhvg uqy

115



Charles Genequand

116

el Tratado de la unién del Intelecto con el Hombre!. Estas tres obras
presentan todos los signos de haber sido escritas a gran velocidad
y abandonadas en un estado mdas o menos pronunciado de
inacabamiento. Este hecho, unido a la gran tecnicidad de muchas
de sus argumentaciones, ponen enormes problemas de
interpretacién. La aridez de la parte tedrica, de todos modos,
queda aclarada por la introduccién de un cierto namero de
ilustraciones de naturaleza mds narrativa de las que damos mads
abajo algunos ejemplos.

Ibn Bayyah retoma en sus reflexio-
nes el esquema platénico de la ciudad

oy 1 e ey

- ow DR ideal y de sus cuatro formas degenera-
das. Caracteristica comtn de estas
i s ultimaseslapresenciaenellas dejueces
""‘5-'”7':4.':-» i b_‘j:‘:'::, /d- d d .d 1
A T y médicos encargados de cuidar las re-
; A’" s laciones sociales y los organismos de-
"l o ,.)‘.- ‘.I‘P“‘:'.‘J,‘g".'" 2
T e LA gradados por un modo de vida perver-
ST e
—»}.:-:ﬁxf;_*;»‘“* so. Pero la cuestién que propone mas
A.\.!L.',.u_;-fi L eiba it sl ade .
::@3;.;';3’&:“:,:‘ "45«1‘:.: concretamente (que no proviene de
SIR AR p 3
foaT e X Platén) es la de saber como remontar
desde la ciudad pervertida a su origen
Manuscrito inalterado —o para decirlo de otro

de Avempace modo, cémo proyectar el film ensentido

inverso, del final hacia el comienzo.
Es necesario que el filésofo se apropie de las peticiones; sea,
pero ;de dénde viene el fil6sofo? Ibn Bayyah responde introdu-
ciendo el concepto de «brotes», plantas que nacen de manera
espontdnea al margen de las culturas, una especie de anticipacién
pre-darwiniana y social de la mutacion.

Pero los que encuentran una accién o la aprenden de una
ciencia correcta que no se encontraba en la ciudad, esta categoria
no posee un nombre genérico. Y los que caen sobre una opinién
veridica que no se encontraba en esta ciudad, o en la que se
encontraba una creencia contraria, a esos se les conoce como
brotes. Cuanto mds numerosas y fuertes son sus creencias, mas se

I Ediciones en espafiol: Avempace, El régimen del solitario, edicién y traduccién
de Miguel Asin Palacios, Madrid-Granada, Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas, 1946; El régimen del solitario [Tabdir al-Mutawahhid], Edicién de
Joaquin Lomba; Editorial Trotta: Madrid, 1997; Carta del adiés y otros tratados
filosdficos [Risalat al-wada’], edicién de Joaquin Lomba; Editorial Trotta: Madrid,
2006.



les aplica dicho nombre. Este nombre se les aplica en particular y,
en general, a los que mantienen una opinién diferente de la de los
habitantes de la ciudad, sea ésta verdadera o falsa. Este nombre se
les ha traspasado a partir de la hierba que crece espontdneamente
en las sementeras y nosotros reservaremos este nombre para
quienes mantienen opiniones veridicas. Esevidente que una delas
caracteristicas de la ciudad perfecta es que en ellano se encuentran
brotes en ninguno de los dos sentidos del término: no pueden
encontrarse brotes si el término se utiliza en sentido particular,
pues no se encuentran en ella opiniones falsas, ni en sentido
general, porque cuandolos hay, caeenferma, declina y se convierte
en imperfecta. En los cuatro modos de vida hay brotes y su
existencia es la causa del nacimiento de la ciudad perfecta, tal y
como se ha explicado en otro lugar. Como todos los modos de vida
de este tiempo y del que nos precedid, entre la mayor parte de
aquellos cuyosrelatos hanllegado hasta nosotros—conlaexcepcién
tal vez delo que cuenta Abu Nasr del modo de vida de los persas—
se componen a partir de cinco modos de vida y la mayoria
comporta un elemento de cada uno de los cuatro (nos abstenemos
de tratar esto aqui y no tenemos tiempo para examinar los modos
de vida de este tiempo), las tres categorias existen y son posibles
en ellos, a saber, los brotes, los jueces y los médicos. Es como si los
bienaventurados, si es que puede haberlos en esas ciudades, no
poseyesen mds que la felicidad del individuo. El buen régimen es
elrégimen delindividuo, se trate de un individuo o de més de uno,
en tanto una nacién o una ciudad no se adhiera a su opinién. Son
aquellos a quieneslos sufies designan con el término de extranjeros,
pues, aunque estén en sumisma patria y entre sus contemporéneos
y vecinos, son extranjeros en sus opiniones y aquellos que por sus
pensamientos han partido de viaje hacia otros lugares que son
como sus patria y todo lo que dicen de ello...

Ibn Bayyah pone en relacién, también aqui siguiendo de lejos
a Platon, ciertas facultades del alma a las que da el nombre
genérico de «formas espirituales», tales como la imaginacién y la
memoria y ciertos comportamientos de las ciudades pervertidas.
Aprovecha la ocasién para aplicar los modelos teéricos a las for-
mas que se hayan podido adoptar concretamente en ciertos estados
mads 0 menos contemporaneos del autor. De esa manera evoca, en
el pasaje siguiente, los Reinos de Taifas, pequefios principados
locales que tomaron el poder en la mayor parte de las ciudades de
Al-Andalus entre la caida del Califato omeya de Cérdoba y su
incorporacién al imperio almohade.

Pero hay actos que son conformes a las formas espirituales y
son de varias clases. La primera apunta a la forma espiritual que

odwiaiy ns ap saiquingsoo svy A ywhhvg uqy

117



Charles Genequand

—
—

seencuentraen el sentido comun... Estos actos son, yaadquiridos,
ya naturalesy los mds buscados son los trajes. El vestido y los
colores del vestido pertenecen a este grupo porque las formas
espirituales permanecen en el sentido comun tal y como se las ha
percibido en relacién con el vestido y las cosas percibidas con él al
mismo tiempo, estén en este tiltimo o fuera de él. Entre estos actos
se encuentran también el estado de las viviendas, los modos de
condimentar los alimentos y las bebidas y sus recipientes. Hay
opiniones no escritas que alaban a estos Gltimos y los consideran
como ejemplo de nobleza. Su valor es elevado en ciertos modos de
vida y vilipendiado en otros. Estos han sido considerados como
ejemplo de nobleza por el hecho de darse en ellos la forma
espiritual. A causa de tales hombres, las dinastias periclitan muy
a menudo. Pero la nobleza de las reputaciones no periclita por
culpa de ellos, porque para quien posee una naturaleza tal, ciertas
personas consideran esto como una distincién para sus
descendientes, en particular cuando la mayoria de sus actos per-
tenecen alaformaespiritual. Esta puede dominar en algunos hasta
el punto que disimulen la parte vil de sus vestidos en lo que estd
mads cerca del cuerpo y muestren la parte hermosa de sus vestidos,
de manera que hagan ostentacién de ello. Es algo comun en
nuestra época, mientras escribimos esto: lo era mds en este pais en
el modo de vida de los reinos de taifas. Son conocidos como
ostentatorios y su modo de vida como ostentacién. Por eso se dice
que la ostentacién dilapida el dinero, del que se sirven para
obtener sus fines cerca de los poderosos, glorificarse y recibir
elogios... La mayor parte de las personas en este modo de vida la
desean en su fuero interno y se apartan de ella y la censuran
ostensiblemente.

Lasegunda clase apunta a la forma espiritual que se encuentra
en la imaginacién. Esta tdltima es de varias clases: aquella por
medio de la cual se busca provocar un tipo de afecto, como tener
armas en otra parte que no sea la guerra, la severidad y las otras
disposiciones psicolégicas. En ésta entra lo que hacen los reyes
cuando llegan a ellos el pueblo y extranjeros como los mensajeros:
adoptan atributos para infundirles terror, van armados a las
asambleas y todo lo que se encuentra escrito en las crénicas sobre
los reyes de las naciones. Otra clase es aquella por medio de la cual
se busca el placer, tal como las buenas noticias, la beneficiencia y
el afecto: el don entra también en esta categoria y muchos de los
vestidos, de las viviendas y de las apariencias que suscitan
admiracion. También entran en esta categoria la elegancia en la
conversacion, el conocimiento de historias, de proverbios y de
poesia. Otra categoria es aquella mediante la cual sélo se busca la
perfecciény siaparecen alguna delas otras, es poraccidente; éstan
sonlas virtudes cogitativas, las ciencias y el intelecto, que Aristételes



menciona en el libro sexto de la Etica a Nicémaco y otras cosas del
mismo género, como el consejo sagaz, la habilidad deductiva.
Algunas disciplinas, de las que hablaremos mads adelante, figuran
en esta categoria, asi como las virtudes morales como la
generosidad, el valor, la amistad, la cortesia, la benevolencia y el
carifio y las virtudes supuestas como el valor, el exceso de celo y
la grandeza. En ésta entra todo lo que hemos mencionado en la
primera categoria. Mediante estos actos se busca producir en el
almala sumisién que siguen el honor y todos los bienes exteriores.
Ocurre también que no se busque nada con ellos sino que al
hombre le guste realizar todos estos actos y obtener con ellos la
perfeccién de su forma espiritual.

La forma espiritual més alta (a excepcién del intelecto) es para
Ibn Bayyah la memoria que entiende menos en términos de la
facultad que ejercemos cuando nos acordamos de algo que en
términos de las huellas que dejamos en la memoria de los otros, de
ahi las citas a que recurre en lo que sigue, siendo por excelencia la
poesia el memorial (diwin) de los hechos cimeros de los drabes.

La Seo de Zaragoza

El primer verso es de Hatim al-T"ai, poeta preisldmico cuya
generosidad paso a ser proverbial; Mawiyya es el nombre de su
amada. Elsegundo pertenece aal-Mutanabbi (915-965). Lamencién
de obras de arte es més rara en un contexto drabe. El Iwan d’al-
Mada’in es el arca inmensa que queda del palacio de los Sasanidas

odwiary ns ap saiquingsod svj A yvhhvg uqp

119



Charles Genequand

120

en Ctesifon, cerca de Bagdad. Las otras dos alusiones son dificiles
de descifrar. Es notable que parezcan remitir a obras de la
antigiiedad pagana, es decir, aidolos de los que el Islam abomina.
Existen ademds actos por medio de los cuales se alcanza la
perfeccion de la forma espiritual que resida en la memoria y que
es la preferida, por ella misma, de la mayoria de los hombres,
aunque la mayor parte piense que es la felicidad, sobre todo
cuando estd unida a otras y es verdadera. Los drabes piensan de la
memoria lo que no piensan muchas naciones y por eso el poeta
dice:

iOh Mawiyya! La riqueza va y viene, y de ella sélo quedan los
relatos y el recuerdo

Piensan también que lamemoriaesla persistenciadel recuerdo
y por eso el poeta dice:

La fama del hombre es su sequnda vida

Por ello la hija de Haram b. Sinan le dijo a la hija de Zuhayr el
poeta: «Os hemos dado lo que pasa y vosotros nos habéis dado lo
que permanece». Los relatos y los poemas sobre este tema son
numerosos y muy extendidos. Estos actos son méas disimulados en
algunos modos de vida y mds aparentes en otros. Se les alcanza
con mayor frecuencia
y perfeccién mediante -
losactos que se cuentan
entre las facultades de
laimaginaciéon.Loque |
es de sentido comtin o {
bien no es alcanzado
por ellos o lo son muy
raramente y en peque-
fio namero... Pero no
sonen simismos todos
estos actos de laimagi-
nacién los que son al-
canzados porlamemo-
ria, pues por medio de
ellos se alcanza la for-
ma que se encuentra en la facultad imaginativa. Lo que con ellos
se alcanza es lo que se encuentra en la facultad mnésica en tanto en
cuanto estdn relacionados con otra cosa, ya sea el que los modos de
vidadelanacién consistenen preservar los discursos en verso, que
el poeta describe y que las gentes transmiten, como alguien hizo
con el poeta al-A’sh4, ya sea el que el acto sea extraordinario y
sorprendente y que las gentes lo transmitan por su caracter

"}‘Sj: ey
Ay

B B - =

.

o



sorprendente y, en general, el que, por el hecho de que su recuerdo
suscite una emocién, las gentes se hagan admirar al recordarlos y
sus descendientes preserven su herencia. Igualmente lo que se
hace mediante la realizacién de obras de arte, como la fabricacién
delaestatuade Hermes, la construcciéon del Iwand’al-Mda’in o las
imagenes de los inmortales; en esta categoria entran la mayor
parte de las obras de arte, los poemas y los discursos.

No solamente el mundo politico, sino igualmente el mundo
animal ofrece a Ibn Bayyah un campo de aplicacién inesperado
parasus teoria psicologicas y morales. Quelos animales representan
un espejo paralos comportamientos humanos es un hecho, a decir
verdad, reconocido desde hace mucho tiempo en la cultura drabe
y explotado en las fabulas de Calila e Dimna o en el Libro de los
animales de al-Jahiz.

Se encuentra en muchos animales actos por los cuales se puede
lograr la forma espiritual particular, como el honor en el ledn, la
vanidad en el pavoreal, laadulacién en el perro, la generosidad en
el gallo y la astucia en el zorro. Pero éstas [las formas espirituales],
cuando pertenecen a las bestias, son propias de la especie y no
distinguenaningunindividuo delaespecie; si una forma espiritual
particular es lograda por un individuo de esta especie a quien le
confiere este estado, sunobleza es debida alaespecie. Pero cuando
le pertenece a un individuo de la especie, sélo puede ser elhombre
en particular. Las especies a las cuales pertenecen estos hdbitos
generosos cuentan entre los animales més nobles. No son virtudes
porque las practican todo el tiempo, que ello convenga o no. Por
eso son solo virtudes por homonymia. Esto ha sido desarrollado
en otro lugar. Aquel cuyo fin es corporal es lo mismo que una
bestia. En general, estas perfecciones son o bien perfecciones
morales, o bien perfecciones cogitativas. Las bestias pueden tener
algo de ciertas perfecciones morales, y pueden también tener algo
de los estados que pertenecen a las formas espirituales, que son
virtudes morales, pero éstas pertenecen sélo a las especies, como
el valor y el honor, que pertenecen alleén, no aunleén, sinoa todo
leén. Sile perteneciera a un leén individual de manera que algo de
ella pertenezca a su forma espiritual paricular, por ejemplo el
exceso, perteneceria a su forma por accidente.

Las formas espirituales se oponen para Ibn Bayyah a la forma
corporal. En principio esta tltima sélo tiene la funcién de ser el
soporte de los actos morales.e intelectuales. Sin embargo puede
haber situaciones en las cuales es preferible hacer perecerla forma
corporal por una preocupacién moral («para obedecer a la forma

odwiary ns ap saiquingsod svy A ypAhpg ugqy

121



Charles Genequand

122

espiritual»). Ta’abbata Sharran es uno de los «poetas-bandidos»
mas famosos de lo pre-islamico.

El segundo ejemplo se refiere a un episodio de la guerra de los
Abbasidas contralos Omeyas, enel curso dela cual Abdallahb. Ali
iben al-Abbas le ofrecié un salvoconducto a Ibn Maslama ibn Abd
al-Malik ibn Marwén, quien lo rechazé recitando los dos versos en
cuestion. Ziba fue una reina de los drabes de Siria cuya historia,
probablemente resultado de una contaminacién parcial con la de
Zenobia, cuenta el historiador al-Mas'udi. Herida por Amr ibn
Adi, Ziba tom¢6 un veneno escondido en el engaste de su anillo
pronunciando las palabras: «Estd entre mis manos, no las de
Amr».

Al-Mas’udi también relata el suicidio de Cleopatra, quien pre-
cisa que Augusto quedé estupefacto de que ella haya preferido la
muerte a una vida ignominiosa —comentario que parece haber
inspirado Ibnb Bagga.

Hatim-al-T"ai ya ha sido mencionado.

Otros s6lo se preocupan de su forma espiritual, son los hombres
elevados y nobles. Asi como lo corporal mds vil es aquel que no le
presta atencién a su forma espiritual al lado de su forma corporal
y no se ocupa de ella, asf el rango maés alto del noble es aquel que
no le presta atencién a su forma corporal y no se ocupa de ella. Pero
el que ne le presta para nada atencién acorta la duracién de su
existencia. Asi como lo primero es contrario a la naturaleza, lo
segundo lo es también, pero no existe: sélo existe el que destruye
su forma corporal para obedecer a su forma espiritual. Es por ello
que Ta’abbata Sharran ha dicho:

Nuestro destino es o la cautividad y un favor, o la sangre: ser
matado es mds digno del hombre libre.

El consideré la muerte preferible al favor de la liberacién.
Algunos de ellos se dan la muerte; eso es lo que hizo el Maronita
en la guerra de Ubaydallah ibn Ali ibn al-Abbas, y es él quien dijo:

La humillacion de la vida y el horror de la muerte, los considero a
ambos malsanos y nocivos;

Si no se puede escapar de uno ni de otro, el camino de la muerte es
el mds honorable.

Y como hizo al-Ziba con Amr cuando le dijo: «Estd en mi poder,
no enel tuyo, Amr». Y lareina de Egipto con Augusto, de quien se
habla en las crénicas, y como la gente que Aristételes menciona



entre las grandes almas que se destruyeron a si-mismas y a sus
ciudades cuando tuvieron la certeza de que sus enemigos iban a
vencer. Todo esto puede parecer exageracion, salvo en algunas
circumstancias. Hacer perecer la forma corporal sin la espiritual es
de un alma grande y de noble ambicién, como lo que hizo Fatima
Umm al-Rabi’ y todos los Banu Ziyad cuando Qays ibn Zuhayr se
reunié con ellos: se tir6 de la camella que montaba y murié. Es
propio a ciertos estados en los cuales més vale la muerte que la
vida. La eleccién de la muerte en vez de la vida es un acto humano
derecho...Existe otra categoria de nobleza en los nobles y las
grandes almas, inferior a ésta, y que es la mds numerosa: son
aquéllos que no se preocupan de su forma corporal con respecto
a su forma espiritual, pero sin hacerla perecer: o bien su forma
espiritual no los obliga a ello, o bien si los obliga, ellos prefieren la
supervivencia de su forma corporal. Es por ejemplo lo que hizo
hatim al-Ta’i cuando degollé a su caballo y qued6 hambriento sin
alimentarse ni alimentar a su tribu mientras que sus hijos lloraban
de hambre.

En estos juegos de la imaginacién y de la memoria, Ibn Béjja
parece anticipar a veces la memoria involuntaria de Proust. Es un
hecho quela poesia drabe recurre abundantemente a los fenémenos
asociativos de la vista, del nombre y del olfato.

La forma que tiene como causala percepcién sensible es, o bien
por esencia, o bien por accidente. Por esencia lo son, por ejemplo,
las formas sensibles; por accidente, por ejemplo, es lo que se
presenta en el sueno y en el estado que se llama rememoracién y
sugestion, que consiste en que se ve a un hombre montando un
caballo, después se ve al caballo, y éste recuerda al hombre. Este
tipo de memoria existe de multiples maneras; es con ella conlo que
se hacen las poesfas, por ejemplo lo que dice Malik ibn Asma”:

Cadavez querespiroel efluviode un jardin de rosas o de jazmines,
miro, me vuelvo, esperando encontrarte cerca de mi.

Llorar en los campamentos y entristecerse con los rastros
forma parte de esta categoria. Una parte de los poemas arabes
estan hechos segtin este modelo, asi como lamayor parte de relatos
y cuentos. Y esto se encuentra sobre todo en aquéllos de mayor
edad, porque han sido testigos de un gran nimero de cosas.

Les proponemos en conclusién un fragmento de la Espistola del
Adiés. El cardcter mds privado de este texto explica sin duda la

odwiary ns ap saiquingsoo sv] A yvhApg uqj

123



presencia de alusiones mds contemporéneas a personajes que el
autor y su correspondiente debian conocer, pero que no son iden-
tificables para nosotros.

Asimismo, las subdivisiones de los que poseen la disposicion
natural constituyen tres categorias: una no se preocupa de su pro-
pio cuerpo y de sus miembros, sino que los disipa al azar obede-
ciendo al primer motor, como hacen los que se precipitan a los
peligros y se revuelcan en los placeres que trastornan sus tempera-
mentos, y muchos enfermos en su concupiscencia. Si quieres
mencionar a alguien en particular, menciona a Muhammad ibn
Abd al-Salam de Valencia, su estado en su enfermedad y lo que
hacfa, que le llev6 a una muerte temprana. El caso de los ladrones,
los bandidos y de los que atacan a los principes entra en esta
categoria, como cuentan de al-Mustazhir, el omeya de al-Andalus,
cuando dijo: «Los padezco hoy y los favorizo mafiana». Otros son
excesivamente prudentes y s6lo consideran la existencia de sus
cuerpos; se cuidan de todo y temen todo y por ello no se oponen
al infortunio y no son dignos de grandes acciones para lograr
nobles esperanzas, sino que s6lo buscan la tranquilidad, la hu-
mildad y lo que las hacen posibles. Por eso algunos de ellos ponen
su existencia en peligro con regimenes constantes y el miedo de
toda comida. Hay alguien hoy en vida cuya conducta es asi y que
conoces, es Ali ibn al-Sulami quien desde hace mas de veinte afios
no come mas que unasola especie de comida que no cambia jamds,
sin aumentar ni disminuir la cantidad, quien no toma ninguna
libertad y no frecuenta a nadie ni es frecuentado por nadie. La
tercera categoria, son aquéllos cuya actividad no les impide ocu-
parse de sus cuerpos, pero cuyos cuerpos y vida pueden a veces
perecer, como hacen los valientes. Los dos extremos son poco nu-
merosos y su estado estd fuera del estado natural. En cuanto al
justomedio, es el de la mayoria; sélo se diferencian por sus opinio-
nes sobre qué es lo que conviene. Lo que uno juzga conveniente,
otro juzga que no conviene ahora. Por ello aquél actua, y éste se
detiene.

(Traduccion espafiola de Ramén Carmona y Clara Wagner)

Charles Genequand

124



	Ibn Bâyyah y las costumbres de su tiempo

