
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2007)

Heft: 9

Artikel: Ibn Bâyyah y las costumbres de su tiempo

Autor: Genequand, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ibn Bâyyah y las costumbres de su tiempo

Charles Genequand Université de Genève

Oriundo de Zaragoza, Ibn Bâyyah, de nombre completo Abu
Bakr Muhammad ibn Yahya ibn al-Sa'ig ibn Bayyah, mas conocido
como Avempace, fue nombrado Visir por Abu Bakr ibn Ibrahim
al-Sahrawi, llamado Ibn Tifalwit, gobernador de esta ciudad por
cuenta de los Almorâvides que la tomaron en 1109. La fecha de
nacimiento de Ibn Bâyyah, que no conocemos con precision,
puede diffcilmente ser, por ello, posterior a 1085. Se ha barajado
una hipötesis segün la cual esa halagadora denominacion y el
crédito de que gozaba la Filosoffa entre las autoridades se deberian,
en parte, a sus lazos de parentesco con los Tujibidas que habian
dominado la ciudad antes de los Hudidas, revocados por los
Almorâvides (hipötesis diffcilmente conciliable con la del origen
judfo de Ibn Bâyyah). Algunas anécdotas hacen pensar que habrfa
llevado un tren de vida muy ostentoso. Si se comprobase, estos
hechos iluminarfan de modo interesante ciertas anotaciones de
orden social y moral que es posible encontrar en su El régimen del

solitario. Tras la muerte de Ibn Tifalwit, ocurrida en 1117, se
trasladö a Valencia, estuvo preso un tiempo en Jaén por orden de
Ibrahim b. Yusuf b. Tashfin, y finalmente entrö al servicio del
gobernador de Sevilla, Abu al-Hasan ibn al-Iman. Muriö en Fez en
1138.

Lo esencial de su obra consiste en parâfrasis y comentarios de
los principales tratados de Aristoteles: lögica, ffsica y psicologfa.
Su pensamiento personal, el mâs interesante para la historia, esta
contenido en très breves opüsculos, El régimen del solitario, Carta del

adiôs, dirigida a su amigo y discfpulo Ibn al-Imam y, finalmente,

© Boletin Hispdnico Helvético, volumen 9 (primavera 2007).



el Tratado de la union del Intelecto con el Hombre1. Estas très obras

presentan todos los signos de haber sido escritas a gran velocidad
y abandonadas en un estado mas o menos pronunciado de
inacabamiento. Este hecho, unido a la gran tecnicidad de muchas
de sus argumentaciones, ponen enormes problemas de
interpretaciön. La aridez de la parte teörica, de todos modos,
queda aclarada por la introduction de un cierto numéro de
ilustraciones de naturaleza mäs narrativa de las que damos mas
abajo algunos ejemplos.

Ibn Bâyyah retoma en sus reflexio-
nes el esquema platönico de la ciudad
ideal y de sus cuatro formas degenera-
das. Caracterfstica comûn de estas
ultimas es la presencia en ellas de jueces

y médicos encargados de cuidar las re-
laciones sociales y los organismos de-

gradados por un modo de vida perver-
so. Pero la cuestion que propone mas
concretamente (que no proviene de
Platon) es la de saber cömo remontar
desde la ciudad pervertida a su origen
inalterado —o para decirlo de otro
modo, como proyectar el film en sentido
inverso, del final hacia el comienzo.

Es necesario que el filösofo se apropie de las peticiones; sea,

pero ^de dönde viene el filösofo? Ibn Bâyyah responde introdu-
ciendo el concepto de «brotes», plantas que nacen de manera
espontânea al margen de las culturas, una especie de anticipation
pre-darwiniana y social de la mutation.

Pero los que encuentran uria action o la aprenden de una
ciencia correcta que no se encontraba en la ciudad, esta categorfa
no posee un nombre genérico. Y los que caen sobre una opinion
verfdica que no se encontraba en esta ciudad, o en la que se
encontraba una creencia contraria, a esos se les conoce como
brotes. Cuanto mas numerosas y fuertes son sus creencias, mas se

1 Ediciones en espanol: Avempace, El régimen del solitario, edition y traduction
de Miguel Asîn Palacios, Madrid-Granada, Consejo Superior de Investigariones
Cientfficas, 1946; El régimen del solitario [Tabdir al-Mutawahhid], Edition de

Joaquîn Lomba; Editorial Trotta: Madrid, 1997; Carta del adiôs y otros tratados

filosôficos [Risalat al-wada'], edition de Joaquîn Lomba; Editorial Trotta: Madrid,
2006.

—.-A.

Manuscrito
de Avempace



les aplica dicho nombre. Este nombre se les aplica en particular y,
en general, a los que mantienen una opinion diferente de la de los
habitantes de la ciudad, sea ésta verdadera o falsa. Este nombre se
les ha traspasado a partir de la hierba que crece espontâneamente
en las sementeras y nosotros reservaremos este nombre para
quienes mantienen opiniones verfdicas. Es evidente que una de las
caracterfsticas de la ciudad perfecta es que en ella no se encuentran
brotes en ninguno de los dos sentidos del término: no pueden
encontrarse brotes si el término se utiliza en sentido particular,
pues no se encuentran en ella opiniones falsas, ni en sentido
general, porque cuando los hay, cae enferma, déclina y se convierte
en imperfecta. En los cuatro modos de vida hay brotes y su
existencia es la causa del nacimiento de la ciudad perfecta, tal y
como se ha explicado en otro lugar. Como todos los modos de vida
de este tiempo y del que nos precediô, entre la mayor parte de
aquellos cuyos relatoshan llegado hasta nosotros —con laexcepciön
tal vez de lo que cuenta Abu Nasr del modo de vida de los persas—
se componen a partir de cinco modos de vida y la mayorfa
comporta un elemento de cada uno de los cuatro (nos abstenemos
de tratar esto aquf y no tenemos tiempo para examinar los modos
de vida de este tiempo), las très categorfas existen y son posibles
en ellos, a saber, los brotes, los jueces y los médicos. Es como si los
bienaventurados, si es que puede haberlos en esas ciudades, no
poseyesen mâs que la felicidad del individuo. El buen régimen es
el régimen del individuo, se träte de un individuo o de mâs de uno,
en tanto una naciön o una ciudad no se adhiera a su opinion. Son

aquellos a quienes los suffes designan con el término de extranjeros,
pues, aunque estén en su misma patria y entre sus contemporâneos
y vecinos, son extranjeros en sus opiniones y aquellos que por sus
pensamientos han partido de viaje hacia otros lugares que son
como sus patria y todo lo que dicen de ello...

Ibn Bâyyah pone en relaciön, también aquf siguiendo de lejos
a Platon, ciertas facultades del alma a las que da el nombre
genérico de «formas espirituales», taies como la imaginaciön y la
memoria y ciertos comportamientos de las ciudades pervertidas.
Aprovecha la ocasiön para aplicar los modelos teöricos a las
formas que se hayan podido adoptar concretamente en ciertos estados
mâs o menos contemporâneos del autor. De esa manera evoca, en
el pasaje siguiente, los Reinos de Taifas, pequenos principados
locales que tomaron el poder en la mayor parte de las ciudades de
Al-Andalus entre la cafda del Califato omeya de Cördoba y su
incorporation al imperio almohade.

Pero hay actos que son conformes a las formas espirituales y
son de varias clases. La primera apunta a la forma espiritual que



se encuentra en el sentido comun... Estos actos son, ya adquiridos,
ya naturalesy los mäs buscados son los trajes. El vestido y los
colores del vestido pertenecen a este grupo porque las formas
espirituales permanecen en el sentido comün tal y como se las ha

percibido en relaciön con el vestido y las cosas percibidas con él al
mismo tiempo, estén en este ultimo o fuera de él. Entre estos actos
se encuentran también el estado de las viviendas, los modos de
condimentar los alimentas y las bebidas y sus recipientes. Hay
opiniones no escritas que alaban a estos ûltimos y los consideran
como ejemplo de nobleza. Su valor es elevado en ciertos modos de
vida y vilipendiado en otros. Estos han sido considerados como
ejemplo de nobleza por el hecho de darse en ellos la forma
espiritual. A causa de taies hombres, las dinastîas periclitan muy
a menudo. Pero la nobleza de las reputaciones no périclita por
culpa de ellos, porque para quien posee una naturaleza tal, ciertas

personas consideran esto como una distinciön para sus
descendientes, en particular cuando la mayorfa de sus actos
pertenecen a la forma espiritual. Esta puede dominar en algunos hasta
el punto que disimulen la parte vil de sus vestidos en lo que esta
mâs cerca del cuerpo y muestren la parte hermosa de sus vestidos,
de manera que hagan ostentation de ello. Es algo comün en
nuestra época, mientras escribimos esto: lo era mâs en este pais en
el modo de vida de los reinos de taifas. Son conocidos como
ostentatorios y su modo de vida como ostentation. Por eso se dice

que la ostentation dilapida el dinero, del que se sirven para
obtener sus fines cerca de los poderosos, glorificarse y recibir
elogios... La mayor parte de las personas en este modo de vida la
desean en su fuero interno y se apartan de ella y la censuran
ostensiblemente.

La segunda clase apunta a la forma espiritual que se encuentra
en la imagination. Esta ultima es de varias clases: aquella por
medio de la cual se busca provocar un tipo de afecto, como tener
armas en otra parte que no sea la guerra, la severidad y las otras
disposiciones psicolögicas. En ésta entra lo que hacen los reyes
cuando llegan a ellos el pueblo y extranjeros como los mensajeros:
adoptan atributos para infundirles terror, van armados a las
asambleas y todo lo que se encuentra escrito en las crönicas sobre
los reyes de las naciones. Otra clase es aquella por medio de la cual
se busca el placer, tal como las buenas noticias, la beneficiencia y
el afecto: el don entra también en esta categorfa y muchos de los
vestidos, de las viviendas y de las apariencias que suscitan
admiration. También entran en esta categorfa la elegancia en la
conversation, el conocimiento de historias, de proverbios y de

poesfa. Otra categorfa es aquella mediante la cual sölo se busca la

perfection y si aparecen alguna de las otras, es por accidente; éstan
son las virtudes cogitativas, las ciencias y el intelecto, que Aristoteles



menciona en el libro sexto de la Ética a Nicömaco y otras cosas del
mismo género, como el consejo sagaz, la habilidad deductiva.
Algunas disciplinas, de las que hablaremos mas adelante, figuran
en esta categoria, asi como las virtudes morales como la
generosidad, el valor, la amistad, la cortesfa, la benevolencia y el
carino y las virtudes supuestas como el valor, el exceso de celo y
la grandeza. En esta entra todo lo que hemos mencionado en la

primera categoria. Mediante estos actos se busca producir en el
alma la sumisiön que siguen el honor y todos los bienes exteriores.
Ocurre también que no se busqué nada con ellos sino que al
hombre le guste realizar todos estos actos y obtener con ellos la
perfection de su forma espiritual.

La forma espiritual mas alta (a exception del intelecto) es para
Ibn Bâyyah la memoria que entiende menos en términos de la
facultad que ejercemos cuando nos acordamos de algo que en
términos de las huellas que dejamos en la memoria de los otros, de
ahf las citas a que recurre en lo que sigue, siendo por excelencia la
poesfa el memorial (diivân) de los hechos cimeros de los arabes.

o

La Seo de Zaragoza

El primer verso es de Hatim al-T'ai, poeta preislâmico cuya
generosidad pasö a ser proverbial; Mawiyya es el nombre de su
amada. El segundo pertenece a al-Mutanabbi (915-965). Lamention
de obras de arte es mas rara en un contexto arabe. El Iwan d'al-
Mada'in es el area inmensa que queda del palacio de los Sasânidas



en Ctesifon, cerca de Bagdad. Las otras dos alusiones son diffciles
de descifrar. Es notable que parezcan remitir a obras de la
antigüedad pagana, es decir, a fdolos de los que el Islam abomina.
Existen ademâs actos por medio de los cuales se alcanza la
perfection de la forma espiritual que resida en la memoria y que
es la preferida, por ella misma, de la mayorfa de los hombres,

aunque la mayor parte piense que es la felicidad, sobre todo
cuando esta unida a otras y es verdadera. Los arabes piensan de la
memoria lo que no piensan muchas naciones y por eso el poeta
dice:

jOh Maiviyya! La ricjueza va y viene, y de ella sôlo quedan los

relatos y el recuerdo

Piensan también que la memoria es la persistencia del recuerdo

y por eso el poeta dice:

Lafatna del hotnbre es su segunda vida

Por ello la hija de Haram b. Sinan le dijo a la hija de Zuhayr el

poeta: «Os hemos dado lo que pasa y vosotros nos habéis dado lo
que permanece». Los relatos y los poemas sobre este tema son
numerosos y muy extendidos. Estos actos son mas disimulados en
algunos modos de vida y mas aparentes en otros. Se les alcanza
con mayor frecuencia

y perfecciön mediante
los actos que se cuentan
entre las facultades de
la imagination. Lo que
es de sentido comun o
bien no es alcanzado

por ellos o lo son muy
raramente y en peque-
no nûmero... Pero no
son en sf mismos todos
estos actos de la
imagination los que son al-
canzados por la memoria,

pues por medio de
ellos se alcanza la forma

que se encuentra en la facultad imaginativa. Lo que con ellos
se alcanza es lo que se encuentra en la facultad mnésica en tanto en
cuanto estân relacionados con otra cosa, ya sea el que los modos de
vida de la nation consisten en preservar los discursos en verso, que
el poeta describe y que las gentes transmiten, como alguien hizo
con el poeta al-A'shâ, ya sea el que el acto sea extraordinario y
sorprendente y que las gentes lo transmitan por su carâcter



sorprendente y, en general, el que, por el hecho de que su recuerdo
suscite una emociôn, las gentes se hagan admirar al recordarlos y
sus descendientes preserven su herencia. Igualmente lo que se
hace mediante la realization de obras de arte, como la fabrication
de la estatua de Hermes, la construction del Iwan d'al-Mda'in o las

imâgenes de los inmortales; en esta categoria entran la mayor
parte de las obras de arte, los poemas y los discursos.

No solamente el mundo politico, sino igualmente el mundo
animal ofrece a Ibn Bâyyah un campo de aplicaciön inesperado
para sus teoria psicolögicas y morales. Que los animales representan
un espejo para los comportamientos humanos es un hecho, a decir
verdad, reconocido desde hace mucho tiempo en la cultura arabe

y explotado en las fabulas de Calila e Dimna o en el Libro de los

animales de al-Jâhiz.

Se encuentra en muchos animales actos por los cuales se puede
lograr la forma espiritual particular, como el honor en el leön, la
vanidad en el pavo real, la adulation en el perro, la generosidad en
el gallo y la astucia en el zorro. Pero estas [las formas espirituales],
cuando pertenecen a las bestias, son propias de la especie y no
distinguen a ningûn individuo de la especie; si una forma espiritual
particular es lograda por un individuo de esta especie a quien le
confiere este estado, su nobleza es debida a la especie. Pero cuando
le pertenece a un individuo de la especie, solo puede ser el hombre
en particular. Las especies a las cuales pertenecen estos hâbitos

generosos cuentan entre los animales mâs nobles. No son virtudes
porque las practican todo el tiempo, que ello convenga o no. Por
eso son solo virtudes por homonymia. Esto ha sido desarrollado
en otro lugar. Aquel cuyo fin es corporal es lo mismo que una
bestia. En general, estas perfecciones son o bien perfecciones
morales, o bien perfecciones cogitativas. Las bestias pueden tener
algo de ciertas perfecciones morales, y pueden también tener algo
de los estados que pertenecen a las formas espirituales, que son
virtudes morales, pero estas pertenecen solo a las especies, como
el valor y el honor, que pertenecen al leön, no a un leön, sino a todo
leön. Si le perteneciera a un leön individual de manera que algo de
ella pertenezca a su forma espiritual paricular, por ejemplo el

exceso, pertenecerfa a su forma por accidente.

Las formas espirituales se oponen para Ihn Bâyyah a la forma
corporal. En principio esta ultima solo tiene la funciön de ser el

soporte de los actos morales e intelectuales. Sin Embargo puede
haber situaciones en las cuales es preferible hacer perecer la forma
corporal por una preocupaciön moral («para obedecer a la forma



espiritual»), Ta'abbata Sharran es uno de los «poetas-bandidos»
mas famosos de lo pre-islâmico.

El segundo ejemplo se refiere a un episodio de la guerra de los
Abbasidas contra los Omeyas, en el curso de la cual Abdallahb. Ali
iben al-Abbâs le ofreciö un salvoconducto a Ibn Maslama ibn Abd
al-Malik ibn Marwân, quien lo rechazö recitando los dos versos en
cuestiön. Ziba fue una reina de los arabes de Siria cuya historia,
probablemente resultado de una contamination parcial con la de
Zenobia, cuenta el historiador al-Mas'udi. Herida por Amr ibn
Adi, Ziba tomö un veneno escondido en el engaste de su anillo
pronunciando las palabras: «Esta entre mis manos, no las de
Amr».

Al-Mas'udi también relata el suicidio de Cleopatra, quien précisa

que Augusto quedö estupefacto de que ella haya preferido la
muerte a una vida ignominiosa -comentario que parece haber
inspirado Ibnb Bagga.

Hatim-al-T'ai ya ha sido mencionado.

Otros sölo se preocupan de su forma espiritual, son los hombres
elevados y nobles. Asf como lo corporal mâs vil es aquel que no le

presta atenciön a su forma espiritual al lado de su forma corporal
y no se ocupa de ella, asf el rango mâs alto del noble es aquel que
no le presta atenciön a su forma corporal y no se ocupa de ella. Pero
el que ne le presta para nada atenciön acorta la duration de su
existencia. Asf como lo primero es contrario a la naturaleza, lo
segundo lo es también, pero no existe: solo existe el que destruye
su forma corporal para obedecer a su forma espiritual. Es por ello

que Ta'abbata Sharran ha dicho:

Nuestro destino es o la cautividad y un favor, o la sangre: ser
matado es mas digno del hombre libre.

El considéré la muerte preferible al favor de la liberation.
Algunos de ellos se dan la muerte; eso es lo que hizo el Maronita
en la guerra de Ubaydallah ibn Ali ibn al-Abbas, y es él quien dijo:

La humiliation de la vida y el horror de la muerte, los considero a

ambos malsanos y nocivos;
Si no se puede escapar de uno ni de otro, el Camino de la muerte es

el mâs honorable.

Y como hizo al-Zibâ con Amr cuando le dijo: «Esta en mi poder,
no en el tuyo, Amr». Y la reina de Egipto con Augusto, de quien se
habla en las crönicas, y como la gente que Aristoteles menciona



entre las grandes almas que se destruyeron a sf-mismas y a sus
ciudades cuando tuvieron la certeza de que sus enemigos iban a

veneer. Todo esto puede parecer exagération, salvo en algunas
circumstancias. Hacer perecer la forma corporal sin la espiritual es
de un aima grande y de noble ambition, como lo que hizo Fatima
Umm al-Rabi' y todos los Banu Ziyad cuando Qays ibn Zuhayr se
reuniö con ellos: se tirö de la camélia que montaba y muriô. Es

propio a ciertos estados en los cuales mâs vale la muerte que la
vida. La election de la muerte en vez de la vida es un acto humano
derecho...Existe otra categorfa de nobleza en los nobles y las
grandes aimas, inferior a ésta, y que es la mas numerosa: son
aquéllos que no se preocupan de su forma corporal con respecta
a su forma espiritual, pero sin hacerla perecer: o bien su forma
espiritual no los obliga a ello, o bien si los obliga, ellos prefieren la

supervivencia de su forma corporal. Es por ejemplo lo que hizo
hatim al-Ta'i cuando degollô a su caballo y quedö hambriento sin
alimentarse ni alimentär a su tribu mientras que sus hijos lloraban
de hambre.

En estos juegos de la imagination y de la memoria, Ibn Bâjja
parece anticipar a veces la memoria involuntaria de Proust. Es un
hecho que la poesfa arabe recurre abundantemente a los fenömenos
asociativos de la vista, del nombre y del olfato.

La forma que tiene como causa la perception sensible es, o bien
por esencia, o bien por accidente. Por esencia lo son, por ejemplo,
las formas sensibles; por accidente, por ejemplo, es lo que se

présenta en el sueno y en el estado que se llama rememoraciön y
sugestiön, que consiste en que se ve a un hombre montando un
caballo, después se ve al caballo, y éste recuerda al hombre. Este

tipo de memoria existe de multiples maneras; es con ella con lo que
se hacen las poesfas, por ejemplo lo que dice Malik ibn Asma':

Cada vez que respiroel efluvio de un jardin de rosas o de jazmines,
miro, me vuelvo, esperando encontrarte cerca de mi.

Llorar en los campamentos y entristecerse con los rastros
forma parte de esta categorfa. Una parte de los poemas arabes
estân hechos segûn este modelo, asfcomo la mayor parte de relatas

y cuentos. Y esto se encuentra sobre todo en aquéllos de mayor
edad, porque han sido testigos de un gran numéro de cosas.

Les proponemos en conclusion un fragmenta de la Espistola del

Adiôs. El carâcter mâs privado de este texto explica sin duda la



presencia de alusiones mas contemporâneas a personajes que el
autor y su correspondiente debfan conocer, pero que no son iden-
tificables para nosotros.

Asimismo, las subdivisiones de los que poseen la disposition
natural constituyen très categories: una no se preocupa de su pro-
pio cuerpo y de sus miembros, sino que los disipa al azar obede-
ciendo al primer motor, como hacen los que se precipitan a los
peligros y se revuelcan en los placeres que trastornan sus tempera-
mentos, y muchos enfermos en su concupiscencia. Si quieres
mencionar a alguien en particular, menciona a Muhammad ibn
Abd al-Salam de Valencia, su estado en su enfermedad y lo que
hacfa, que le llevö a una muerte temprana. El caso de los ladrones,
los bandidos y de los que atacan a los principes entra en esta
categoria, como cuentan de al-Mustazhir, el omeya de al-Andalus,
cuando dijo: «Los padezco hoy y los favorizo manana». Otros son
excesivamente prudentes y sölo consideran la existencia de sus

cuerpos; se cuidan de todo y temen todo y por ello no se oponen
al infortunio y no son dignos de grandes acciones para lograr
nobles esperanzas, sino que solo buscan la tranquilidad, la hu-
mildad y lo que las hacen posibles. Por eso algunos de ellos ponen
su existencia en peligro con regimenes constantes y el miedo de
toda comida. Hay alguien hoy en vida cuya conducta es asi y que
conoces, es Ali ibn al-Sulami quien desde hace mas de veinte anos
no corne mâs que una sola especie de comida que no cambia jamâs,
sin aumentar ni disminuir la cantidad, quien no toma ninguna
libertad y no frecuenta a nadie ni es frecuentado por nadie. La
tercera categoria, son aquéllos cuya actividad no les impide ocu-
parse de sus cuerpos, pero cuyos cuerpos y vida pueden a veces

perecer, como hacen los valientes. Los dos extremos son poco nu-
merosos y su estado esta fuera del estado natural. En cuanto al

justo medio, es el de la mayorîa; solo se diferencian por sus opinio-
nes sobre que es lo que conviene. Lo que uno juzga conveniente,
otro juzga que no conviene ahora. Por ello aquél actua, y éste se
detiene.

(Traduction espanola de Ramôn Carmona y Clara Wagner)


	Ibn Bâyyah y las costumbres de su tiempo

