
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2007)

Heft: 9

Artikel: La poética hebrea de Moshe Ibn 'Ezra : una teoría medieval de la
literariedad

Autor: Wahnón, Sultana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047281

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La poética hebrea de Moshe Ibn 'Ezra. Una teoria
medieval de la literariedad

Suitana Wahnön Universidad de Granada

1. EL DESCUBRIMIENTO DE LA POÉTICA HEBREA DE MOSHE IBN 'EZRA

En 1883 Menéndez Pelayo dedicö un capi'tulo de su monumental
Historia de las ideas estéticas en Espana a las ideas estéticas de los
«arabes y judios espanoles»1. Tras comentar brevemente las «lu-
minosas adivinaciones» que habfa encontrado en los tratados de

algunos neoplatönicos arabes y hebreos, como Avempace e Ibn
Gabirol, asf como las escasas reflexiones sobre poesfa que se

conteman en la Guîa de perplejos de Maimönides, Menéndez Pelayo
llegö a la conclusion de que, en realidad, «las ideas literarias de los
espanoles de raza y cultura semftica» podian reducirse «a los
comentarios arabes de Averroes sobre Aristoteles». A estos mismos,
ademâs, solo les concediö el indiscutible valor histörico de ser los

primeros comentarios medievales de la Retôrica y la Poética -muy
anteriores a los que luego se harfan en el Occidente cristiano-, pero,
en cambio, les cuestionö el valor cntico-teörico, debido funda-
mentalmente a lo que consideraba «la incapacidad nativa de los
orientales para asimilarse la parte artfstica del helenismo»2.

Aludfa Menéndez Pelayo con estas palabras a lo mismo que
Vicente Cantarino formularfa, mas de un siglo después, en 1975,

como «the characteristic inability of Arabic poetic analysis to
replace old trends and attitudes with new theories»3. En su Arabic

© Boletîn Hispdnico Helvético, volumen 9 (primavera 2007).

1 Marcelino Menéndez Pelayo, Historia de las ideas estéticas en Espana I, Madrid,
CSIC, 1993, pâgs. 343-397 (capi'tulo III del volumen I).

2 Ibidem, pâg. 367.
3 V. Cantarino, Arabic Poetics in the Golden Age, Leiden, E. J. Brill, 1975, pâg. 4.



Poetics in the Golden Age, este moderno estudioso de la teorfa
literaria arabe ha confirmado, pues, que los pensadores arabes de
la Edad Media tropezaron, en efecto, con sérias dificultades a la
hora de traducir los conceptos de la Poética aristotélica. Sin embargo,
con algo mas de indulgencia que Menéndez Pelayo4, Cantarino
también ha explicado que estos errores de comprensiön habrfan
obedecido, en parte, al lögico desconocimiento por parte de estos
pensadores medievales de la que fue la efectiva practica artfstica
de los griegos, y, en parte también, a las limitaciones de la propia
teorfa literaria arabe. Puesto que ésta se reducfa prâcticamente a la
descripciôn del género lfrico, no solo les impedfa entender
correctamente qué era eso que Aristoteles llamaba «tragedia» y
«comedia», sino incluso qué podia ser la poesîa mâs alla de lo que,
para ellos, era lo estrictamente artfstico-literario, es decir, del
discurso versificado al que daban el nombre de shir (canciön)5.

Con independencia de cuâl sea el valor exacto de las parâfrasis
de Averroes y, en general, de la teorfa literaria arabe en la Edad
Media, es muy posible que, de haber lefdo directamente el tratado
de poética de Moshe Ibn 'Ezra, Menéndez Pelayo hubiera llegado
a otras conclusiones en relaciön con las ideas literarias de los

pensadores espanoles de «raza y cultura semfticas». Sin embargo,
en el momento en que escribio su Historia de las ideas estéticas, solo
conocfa algunos pasajes de este tratado, al que se refiriö como un
«doctrinal de Retörica y poética» del que era autor Moshe Ibn Ezra,
«uno de los mayores lfricos de la escuela judaico-espanola». Sabfa
de su existencia y hasta del contenido concreto de algunos de sus
pasajes, gracias a la noticia que en el Journal Asiatique de 1859 habfa

publicado Münk6, quien, a su vez, se habfa limitado a citar a

Dukes, el ünico que hasta entonces habfa podido consultar
directamente el original de la biblioteca Bodleiana, algunas de cuyas

4 De la escasa condescendencia con que Menéndez Pelayo juzgö la lectura
arabe de Aristoteles, da testimonio este famoso pasaje de su Historia: «Como
Averroes no tiene idea ni de la tragedia, ni de la comedia, ni siquiera del teatro,
completamente desconocido para los pueblos de raza semitica, entiende que la

tragedia es el arte de alabar y la comedia el arte de vituperar, y sobre este absurdo
concepto levanta todo el edificio de su sistema literario, viendo comedias y
tragedias en los panegi'ricos y en las sâtiras de la poesîa arabe» (Menéndez Pelayo,
Historia de las ideas estéticas..., op. cit., pâg. 378).

5 V. Cantarino, Arabie Poetics in the Golden Age, op. cit., pâgs. 63-69.
6 Se trata del gran orientalista judîo Salomon Münk, de origen silesiano, pero

afincado en Paris, donde entre 1856 y 1866 publico la primera edieiön critica de la
Guia de perplejos de Maimönides, ademâs de sus famosos Mélanges de philosophie
juive et arabe (1859). Sobre su vida y obra puede verse M. Schwab, Salomon Münk,
Paris, 1900.



partes dio a conocer en su libro de 1839, Moses ben Ezra aus Granada7.

Tras citar en nota a pie de pagina algunos de los pasajes difun-
didos por Münk, Menéndez Pelayo no pudo, pues, sino lamentarse
de que un doctrinal que trataba «no solo de la poesia hebrea, sino
de la arabe y la cristiana» y que debia de «contener revelaciones
inapreciables» permaneciese todavia inédito en la biblioteca
Bodleiana8.

La situation expuesta por el historiador espanol se modified en
1924, fecha en que Benzion Halper tradujo por primera vez el
tratado al hebreo y convirtid su complejo tftulo arabe Kitab al-
Mukadara wal-Mudakara9 en el mucho mas sencillo de Sirat Israel
(Poética hebrea), con el que desde entonces se le conoce. Fue esta
traduction al hebreo la que hizo posible que a partir de los anos
treinta y cuarenta empezaran a ocuparse del tratado algunos
hebrafstas espanoles que, como Millâs Vallicrosa y Diez Macho,
dieron a conocer su contenido en investigaciones y publicaciones,
realizadas, ldgicamente, desde la exclusiva perspectiva del
hebraismo10. Esto mismo explica que durante décadas a Ibn 'Ezra
se le haya conocido y valorado como tratadista de poética solo en
el seno del hebraismo y no en el de la teoria literaria, y, por lo
mismo, mas en tanto que preceptista de retdrica y poética hebreas

que como pensador literario. Explica también que, de todos los
capftulos de su tratado, los mas conocidos y estudiados hayan sido
dos en concreto: el quinto, en el que Ibn 'Ezra escribiö la primera
historia critica de la poesia hispano-judia11; y el octavo, en el que

7 Menéndez Pelayo se referfa aquî al hebraîsta hûngaro Leopold Dukes, que
desarrollô gran parte de su trabajo en Londres y en la biblioteca Bodleiana, donde
se encontraba precisamente el manuscrito arabe de la Poética hebrea. Conocido por
sus recopilaciones de proverbios rabfnicos, fue autor de importantes obras sobre

poetas hebreos medievales como el propio Ibn 'Ezra y, sobre todo, Ibn Gabirol.
8 M. Menéndez Pelayo, Historia de las ideas estéticas..., op. cit., pâgs. 363-364.
9 La traduction literal de este titulo arabe varia dependiendo del hebraîsta

espanol que la haya realizado: «Libro de la conferencia y el entretenimiento» (Diez
Macho); «Libro de la consideration coloquial y del recuerdo» (Millâs Vallicrosa);
«Libro de la Discusiôn y el Recuerdo» (Carlos del Valle).

10 El primer trabajo del hebraismo espanol data de 1930 y es de J. M. Millâs
Vallicrosa: «Un capîtulo del 'Libro de Poética' de Mose Abenezra», Boletïn de la Real

Academia de la Lengua Espanola, tomo 17, 1930, pâgs. 423-447. Del mismo autor
puede verse también: Literature hebraico-espanola, Barcelona, Labor, 1968. Las

primeras publicaciones de Alejandro Diez Macho son de los anos cuarenta y estân
exclusivamente dedicadas a la section retôrica del tratado, como ocurre en:
«Algunas figuras retôricas estudiadas en la Poética hebraica de Moshe Ibn 'Ezra»,
Sefarad, IV, 1944. Del mismo autor, es de obligada consulta: Moshe Ibn 'Ezra como

poeta y preceptista, Madrid-Barcelona, CSIC, Instituto Arias Montano, 1953.
11 Éste fue, de hecho, el capîtulo que Millâs Vallicrosa tradujo en su trabajo



ejerciö de rétor hebreo, al exponer de manera sistemâtica y por
primera vez en la historia el corpus de figuras y recursos estilfsticos

que habfan caracterizado a la lengua hebrea desde sus primeros
documentos bfblicos y que constitui'an, por tanto, la especffica
retörica de esa lengua12.

La historia de la recepciön espanola de esta importante poética
medieval conociö un nuevo capttulo cuando la arabista espanola
Montserrat Abumalham publico entre 1985 y 1986 los dos
volümenes de su ediciön bilingüe del tratado, que incluta el

original arabe y la primera traducciön que se hacta del texto al
espanol13. En su estudio introductorio al primer volumen, esta

investigadora volviö a subrayar que el tratado era «una pieza
ûnica y clave en nuestra propia historia literaria», ademâs de una
«ünica pieza en su género existente en la literatura medieval judta,
sin precedentes ni continuadores»14, idea que reitero de nuevo en
el prologo que escribio un ano después a la ediciön del texto en
espanol: «Este texto, obra de madurez del autor granadino,
constituye una de las piezas maestras de la literatura hebraico-
espanola medieval y es ejemplar unico en la historia de la crttica
literaria judta»15. Sin embargo, la estudiosa seguta viendo en la
cuestiön octava la parte mas importante del tratado, «por ser -de-
cta- el primer estudio exhaustivo y sistemâtico de comparaciön
entre la retörica arabe y su adaptaciön a la lengua hebrea»16.

La existencia de esta excelente ediciön espanola del tratado
abrta, sin embargo, una nueva posibilidad: la de empezar a leerlo
desde una perspectiva no restringida ya a la del hebratsmo y mas
espectficamente teörico-literaria, objetivo que yo misma abordé
en el marco del VII Congreso Internacional «Encuentro de las très

pionero de 1930. Lo consideraba de especial interés por contener «un panorama
crltico sobre los poetas judfos anteriores y contemporâneos de nuestro autor» (J. M.
Millâs Vallicrosa, «Un capltulo del 'Libro de Poética' de Mose Abenezra», op. cit.

pâg. 425).
12 Tal como explicö Diez Macho: «Por primera vez en la historia literaria del

judalsmo, en ese precioso libro nos revelô de una manera sistemâtica las bellezas
estih'sticas del Viejo Testamento» (A. Diez Macho, Moshe Ibn 'Ezra como poeta y
preceptista, op. cit., pâg. 8). A este estudioso se debe también la formulaciôn mâs
précisa de la que séria la especlfica valoraciön hebralsta del tratado: «Lo que mâs
vale del libro es el tratado de figuras retôricas (cap. VIII) y la historia de la poesla
hebrea (cap. V)» (ibidem, pâg. 101).

13 Moshe Ibn 'Ezra, Kitab al-Mudakara wal-Mudakara, Madrid, CSIC, 1985-1986,
2 vols.

14 Montserrat Abumalham, «Introducciôn», en Moshe Ibn 'Ezra, op. cit., vol. I,

pâg. XIV.
15 M. Abumalham, «Prôlogo», en Moshe Ibn 'Ezra, op. cit., vol. II, s.p.
16 Ibidem, vol. I, pâg. 248, n. 1.



culturas» que se celebrö en Granada en 1991 y en el que expuse el
contenido del trabajo «El concepto de lengua literaria en la Poêtica
de Moshe Ibn 'Ezra», publicado un ano después en las Actas del
Congreso17. A esta publication le siguieron luego otras dos,
realizadas desde planteamientos igualmente teörico-literarios,
aunque con un nuevo énfasis en las cuestiones culturales y
filosöficas que la obra suscitaba también18. En los très articulos
puse de relieve la enorme trascendencia de este tratado medieval
de poética, que, ademâs de ser, tal como habfa senalado Montserrat
Abumalham, una pieza ünica en tanto que poética hebrea y libro
de crîtica literaria judfa, tenia que ser considerado asimismo una
obra singular y excepcional dentro de la historia del pensamiento
literario espanol y hasta universal, en tanto que poética pre-
humanista y de inspiration aristotélica producida en territorio
hispano y contexto cultural arabe con anterioridad a las parâfrasis
de Averroes. En esta nueva ocasion que Jenaro Talens me ha
brindado de difundir los resultados de mi investigation, me

propongo desarrollar algo mas extensamente esta tesis y aportar
nuevos argumentos a su favor. Trataré, ademâs, de dar una
diferente formulaciön, algo mas précisa, al contenido del que fue
mi primer trabajo sobre esta singular poética, es decir, el que
publiqué en 1992 sobre su conception de la lengua literaria.

2. EL CONTEXTO HISTÖRICO-CU LTURAL DEL TRATADISTA JUDÎO

Moshe Ibn 'Ezra naciö en Granada entre 1055 y 1060 y viviö alli
y, por tanto, bajo dominio arabe19, hasta finales del siglo XI, cuan-
do hacia 1095 tuvo que exiliarse a tierras cristianas, todavia dentro

17 Suitana Wahnön, «El concepto de lengua literaria en la Poética de Moshe Ibn
'Ezra», en La ciencia en la Espana medieval. Actas del Vil Congreso Internacional
«Encuentro de las très culturas», Granada, Universidad de Granada-ICE, 1992, pâgs.
277-286. Aprovecho esta ocasion para agradecer a MariaJosé Cano Pérez, profesora
de lengua hebrea en esta misma Universidad, que me invitase a participar en el

Congreso y me animase a trabajar sobre el poeta judeo-granadino.
18 Sultana Wahnön, «The Condition of Exile in Twelfth-Century Judaic Poetics»,

en B. McGuirk y M. Millington (eds.), Inequality and Difference in Hispanic and
Latin American Cultures, Lewiston/ Queenston/ Lampeter, The Edwin Mellen
Press, 1995, pâgs. 33-50; y «Humanismo y pensamiento judfo: sobre la Poética de
Moshe Ibn'Ezra», en M. Beltrân, J. M. Mardonesy R. Mate (eds.), Judafsmoy limites
de la modernidad, Barcelona, Riopiedras, 1998, pâgs. 159-174.

19 El autor no vino al mundo en el mejor momento para la comunidad judfa
instalada en la Granada ârabe. Debfa de ser un nino cuando tuvo lugar en el ano
1066 el asesinato, a manos de la muchedumbre, de su correligionario y primer visir,
Yosef Ibn Nagrella, hijo del todavfa mâs famoso Shemuel Ibn Nagrella, de quien



de la Peninsula Ibérica, para huir de la persecution de los almorâ-
vides. En el preâmbulo que escribiö a su poética, el tratadista expli-
caba que uno de los motivos por los que en un primer momento se
habfa sentido incapaz de escribirla -accediendo asf al ruego del
misterioso receptor al que se dirigfa en segunda persona- habfa
sido, precisamente, «lo que el destino me deparo al final de la vida:
el largo exilio y el aislamiento continuado en un pais lejano y en
una frontera distante»20. Se da por hecho, por tanto, que la poética
hebrea fue escrita en el destierro, aun cuando se ignora si esto
ocurrio en tierras de Castilla o en Zaragoza o Barcelona, ciudades
ambas por las que, al parecer, estuvo peregrinando el autor en
algün momento del primer cuarto del siglo XII y siempre antes de
1135, ano de su fallecimiento.

Pese a haberse escrito en tierras cristianas, la problemâtica en
la que el tratado se inscribfa y a la que intentaba dar respuesta era
caracterfsticamente arabo-judfa, propia, pues, de quien, como
Moshe Ibn 'Ezra, habfa nacido a la poesfa en territorio dominado,
tanto polftica como culturalmente, por los arabes. Prueba de ello
es que lo escribiese en lengua arabe21, pero, sobre todo, que su
reflexion sobre la poesfa y lo poético solo se entienda bien si se la
enmarca en el contexto de la polémica literaria que venia animando
la vida cultural de las comunidades judfas en Al-Andalus desde la
segunda mitad del siglo X. Fue entonces, es decir, un siglo y medio
antes de que Moshe Ibn 'Ezra redactara su tratado, cuando el poeta

habfa heredado el cargo. En el que, al parecer, fue el primer progrom de la historia
de la Granada arabe, se saquearon las viviendas de los judfos y hubo cerca de cuatro
mil vi'ctimas. Tras los acontecimientos, la familia del poeta se trasladô a Lucena,
donde vivieron durante algün tiempo. Cfr. a este respecta David Gonzalo Maeso,
Garnata al-Yahud. Granada en la historia del judaismo espanol, Granada, Universidad
de Granada, 1963, pâg. 74 (ed. facstmil con estudio preliminar de M.a Encarnaciön
Varela Moreno, 1990).

20 Moshe Ibn 'Ezra, Kitab al-Muhadara wal-Mudakara. Vol. II: Traducciôn, op. cit.,
5 v. A partir de este momento, y a fin de no multiplicar las notas a pie de pagina,
las citas del tratado de Ibn 'Ezra se harân en el propio texto entre paréntesis y
siempre por el numéro de pagina, recto y verso, del manuscrito de la Biblioteca
Bodleiana que figura en la traducciôn de Montserrat Abumalham.

21 Los judfos andalusfes y, en general, todos los que habitaban en tierras arabes,
usaron esta lengua como vehfculo de expresiôn para todas las ramas de la ciencia

y de la filosoffa, «incluso en el propio campo de la Biblia y del Talmud, de la religion
y de la lingüfstica». De ahf, precisamente, que Nehemfas Alony, autor de las

palabras que acabo de transcribir, haya llamado la atenciôn sobre el hecho de que
la poesfa, y solo la poesfa, se siguiera escribiendo siempre en hebreo -lo que le ha
llevado a ver en la producciôn literaria el ünico espacio de «resistencia» judfa a la

opresiôn cultural arabe (véase Nehemfas Alony, El resurgimiento de la lengua hebrea

en Al-Andalus, Madrid, Aben Ezra, 1995, pâgs. 13 y 51-70).



de origen bagdadf y educado en Fez, Dunash ben Labrat22, que
acababa de instalarse en Cördoba, dio en componer allf mismo el

primer poema en lengua hebrea escrito a imitation de los arabes, es

decir, usando de la métrica y de los temas profanos caracteristicos
de la poesfa arabe. La atrevida innovaciön de este poeta acabaria

por revolucionar un campo, el de la poesia hebrea, que hasta
enfonces habfa venido sujetândose con mas o menos rigidez a los
moldes y esquemas tradicionales heredados de las «canciones»
(shirot) bfblicas.

Se trataba de una serie de patrones lfricos que se habfan per-
petuado durante siglos -präcticamente todos los de la Antigüedad
tardfa y la temprana Edad Media-en esa clase de poemas religiosos,
estrechamente vinculados a la liturgia, que se conocfan y conocen
como piyyut, y cuyos autores, los piyyutim, habfan seguido com-
poniendo a la manera de sus predecesores bfblicos, sirviéndose,
por tanto, de la forma versicular (verso largo y amétrico, solo a

veces ligeramente rimado) y de la técnica paralelfstica tan carac-
terfsticamente hebreas23. Esta obediencia a las convenciones formales

no exclufa, en modo alguno, las innovaciones temâticas, a las

que de hecho los piyyutim andalusfes fueron especialmente
proclives24, pero, hasta que lo hizo ben Labrat, nadie se habfa
atrevido a dar cabida en el territorio sagrado de la poesfa hebrea
ni a los motivos y temas caracterfsticamente profanos (amor, vino,
amistad, polftica, etc.) tan del gusto de los poetas arabes, ni a la
métrica cuantitativa que era tambiénpropia de sus composiciones25.

Que Dunash ben Labrat se decidiera a hacerlo tuvo, pues,

22 Sobre la vida y la obra de este poeta hebreo, véase: Carlos del Valle
Rodriguez, El divan poético de Dunash ben Labrat, Madrid, CSIC, Instituto de

Filologfa, 1988.
23 Cfr. aesterespectoj. M.Millâs Vallicrosa, Literatura hebraico-espaiiola, op. cit.,

pâg. 30. La obra clâsica sobre la poesia piyütica es, no obstante, la de L. Zunz, Die
synagogale Poesie des Mittelalters, Frankfurt, 1920 (reimp. Hildesheim, 1967).

24 Véase a este respecto Ross Bran, «La poesfa en la cultura literaria hebrea de

Al-Andalus», en J. Targarona y A. Sâenz-Badillos (eds.), Poesia hebrea en Al-Andalus,
Granada, Universidad de Granada, pâgs. 17-18. Bran se refiere aquf a la apariciôn
en esta poesfa piyütica de una nueva temâtica mesiânica, con expresiones de pena
profunda por el «yugo de la vida en el exilio», pero también de esperanza en la
«inminente redenciôn» y el consiguiente retorno a Siôn.

25 La poesfa arabe estaba basada en la cantidad vocâlica (distinciôn entre
vocales largas y cortas), que no existfa en hebreo, pero Dunash ben Labrat sustituyö

este rasgo por el timbre de las vocales, estableciendo asf las bases de la nueva
métrica. Sobre la actual unanimidad de los estudiosos en atribuir a Dunash ben
Labrat estas innovaciones, véase: Carlos del Valle Rodriguez, La Escuela hebrea de

Côrdoba. Los orîgenes de la Escuela filolôgica hebrea de Côrdoba, Madrid, Editora
Nacional, 1981, pâgs. 277-284.



lôgicamente, consecuencias. En primer lugar y sobre todo, para la
historia de la poesfa hebrea, uno de cuyos mâs grandes capftulos
habrfa de ser precisamente el que escribieron los poetas andalusfes

que, siguiendo la senda abierta por este autor, compusieron poesfa
a la manera arabe -aun sin renunciar nunca del todo a los piyyut
tradicionales o renovados26. Entre estos notorios poetas hebreos se
encontre» el propio Moshe Ibn 'Ezra, ademâs de los aun mâs grandes

Shelomo Ibn Gabirol y Yehudâ ha-Levi y de toda la larga serie
de nombres que protagonizö el llamado siglo de oro de la poesfa
hebrea. Sin embargo, el nacimiento y consolidation de esta nueva
poesfa hebrea, que tanta signification habrfa de llegar a tener en la
historia literaria, acarreö también a finales del siglo X, en 960, una
intensa polémica entre las élites culturales judfas, cuyas motiva-
ciones, lejos de ser estrictamente artfstico-literarias, fueron también

y sobre todo culturales o, por decirlo de forma aun mâs précisa,
polfticas: de polftica lingtifstica y nacional. Para los detractores del
nuevo estilo, lo que estaba en juego era mucho mâs que una técnica
poética: se trataba de la propia identidad cultural judfa, que
sintieron amenazada por los partidarios de imitar a los ârabes. La
polémica, ampliamente documentada y estudiada en espanol27,
enfrento, pues, por un lado a los partidarios de seguir conservando
las formas tradicionales de la poesfa hebrea -representados por la
escuela del gramâtico Menahem ben Saruq-28 y, por otro, a los dis-
cfpulos de Dunash ben Labrat, que defendieron las innovaciones
introducidas por su maestro y trataron de convencer a sus corre-
ligionarios de que ninguna de ellas entranaba el menor riesgo para
la pervivencia de una identidad nacional y cultural diferenciada29.

26 Existe a este respecto bibliografîa en hebreo, como el Iibro de E. Hazan, cuyo
b'tulo en espanol serta: La Poética del Piyyut sefardi-segûn la poesi'a litürgica de Yehudâ

HaLevi, Jerusalem, Magnes Press, 1986.
27 Ademâs de los trabajos ya citados, puede verse: Ângel Sâenz-Badillos yJudit

Targarona Borrâs, Gramdticos hebreos de Al-Andalus (Siglos X-XII). Filologia y Biblia,
Côrdoba, Ediciones El Almendro, 1988 (v. sobre todo el capttulo 1, «Los comienzos
de la filologia hebrea»). Existe también una abundante bibliografîa en lengua
inglesa, entre otros: Ross Brann, The Compunctious Poet: Cultural Ambiguity and
Hebrew Poetty in Muslim Spain, Baltimore and London, The John Hopkins University
Press, 1991; y R. Drori, Models and Contacts: Arabic Literature and its Impact on
Medieval Jewish Culture, Leiden, Brill, 2000.

28 El texto compléta de las objeciones de esta escuela contra el nuevo metro se

encuentra en la edieiön y traduction espanola de Santiaga Benavente Robles,
Teshubot de los disci'pulos de Menahem contra Dünas Ben Labrat, Granada, Universidad
de Granada/Universidad Pontificia de Salamanca, 1986. El tratado era respuesta
a las Teshubot de Dunash ben Labrat, que pueden leerse en la edition espanola de
Ângel Sâenz-Badillos (Granada, Universidad de Granada, 1980).

29 Estos argumentos pueden leerse en el libro ya citado de C. del Valle



Los disci'pulos de Menahem ben Saruq cuestionaron el nuevo
estilo con argumentas, en primer lugar, gramaticales, como el de

que la métrica arabe era incompatible con la fonética de la lengua
hebrea: era imposible, decfan, «escandir la lengua judfa con el
metro delà lengua arabe» sin al mismo tiempo destruir la estructura
y fundamento de aquélla. Pero, junto a los razonamientos
especfficamente lingüfstico-gramaticales, los filölogos apelaron
también al obligado respeto que los poetas judi'os debfan guardar
a su tradition poética y, por tanto, a todos cuantos, antes que ellos

y todavfa en tiempos muy recientes, habi'an escrito poesfa en
lengua hebrea sin haber experimentado nunca la necesidad de
imitar a los arabes -incluyendo aqut al propio Menahem ben Saruq
y, mas aün, a quien habfa sido precisamente el maestro de Dunash
ben Labrat, el muy prestigioso gramâtico y poeta ga'on Sa'adia30:

Sabemos esto, lo conocemos por los sabios de las generaciones
antiguas que compusieron versos y de cuyas poesfas esta llena
la Tierra. En ninguno de ellos se encuentra un poema segun el
metro arabe. ^Acaso Rab Sa'adia Gaon, de bendita memoria, no
tiene poemas y versos y ninguno de ellos medido con el metro
arabe?31

De ahf que acusaran al innovador de estar removiendo «los
limites de los antepasados» y destruyendo «el edificio de los
antiguos», aunque, finalmente, los disdpulos de Menahem parecfan
en cierto modo querer exculparlo, al hacer recaer la responsabilidad
ultima de todo esto en el largo exilio, pues -argumentaban- era la
circunstancia de llevar siglos alejados de su verdadera tierra y
dispersos entre pueblos extranos lo que les habfa llevado a olvidar
y hasta a desconocer los fundamentos de su lengua national, el

Rodriguez, La Escuela Hebrea de Cordoba, op. cit., cap. 2; y en version reducida en el

otro libro del mismo autor, El divan poético de Dunash ben Labrat, op. cit., pâgs. 283-
285.

30 Rab Sa'adia, el ga'on, nacido en Egipto, fue durante la primera mitad del
siglo X la cabeza indiscutible del judatsmo de Babilonia y el autor del primer
diccionario hebreo con significados en arabe, el 'Egron, destinado precisamente a

facilitar el uso correcto de la lengua hebrea a los poetas. Escribiô también un
importante estudio gramatical en arabe, los Kutub al-luga, en el que abordô por
primera vez cuestiones morfolôgicas y sintâcticas del hebreo: «Con él puede
decirse que nace el estudio filolögico cientffico de la lengua hebrea» (A. Sâenz-
Badillos y J. Targarona Borrâs, Gramdticos hebreos de Al-Andalus, op. cit., pâg. 12).
Dunash ben Labrat se habfa formado con él, y por eso los disci'pulos de Menahem
le recuerdan que ni siquiera su maestro habfa usado el metro arabe en sus piyyut.

31 Sigo aquf la traducciôn de Carlos del Valle en El divan poético de Dunash ben

Labrat, op. cit., pâg. 281.



hebreo, haciendo asf posible experimentos tan inviables como el

emprendido por el poeta al que estaban censurando32.
Por su parte, los discfpulos de Dunash ben Labrat asumieron la

defensa de su maestro tratando de responder a las dos clases de
objeciones que se le habfan hecho: las puramente filolögicas y las
culturales. En relacion con las primeras, se esforzaron en demostrar

que la estructura fonética de la lengua hebrea toleraba
perfectamente la métrica cuantitativa y sus escansiones; y en
relacion con las segundas, reconocieron que, en efecto, su maestro,
al escribir poemas medidos, habia puesto «en nuestra poesfa un
fundamento que no habfa sido fundado en los dfas de nuestros
padres», pero solo para explicar acto seguido que, si actuö asf, fue
«a fin de hacerlos pegadizos al corazön»33 -o, lo que era lo mismo,
sin intention de desafiar a los antiguos y con una finalidad de las

que hoy calificarfamos de pura y simplemente estéticas.
Mâs de siglo y medio después de la polémica, y cuando ya

muchos poetas hebreos como Shemuel Ibn Nagrella o Shelomo
Ibn Gabirol habfan adoptado el nuevo estilo y escrito, por tanto,
abundante poesfa al modo de los arabes, el granadino Moshe Ibn
'Ezra se sobrepuso a la situation de aislamiento y tristeza derivada
de su exilio para redactar un original y también innovador tratado
de poética hebrea, en el que abordö un doble y en principio
antagönico objetivo. Por un lado, retomar la tarea emprendida por
los discfpulos de ben Labrat, legitimando y defendiendo la nueva
practica poética hebrea tal como él mismo la habfa cultivado a

imitation de los arabes34. Por otro, y dando continuidad en este
caso a los argumentas de los discfpulos de Menahem, defender
también la existencia y el valor de la poesfa tradicional judfa, que
en su opinion, como en la de estos predecesores, era al menos tan
valiosa como la arabe, y a cuya description sistemâtica -realizada
de acuerdo con los métodos aprendidos de los tratadistas ârabes-
dedicö buena parte de su obra.

32 «Si no hubiéramos emigrado de nuestra tierra, se encontraria nuestra lengua
intégra en nuestras manos como en los tiempos antiguos, cuando residîamos con
seguridad en lugares tranquilos de residencia. Entonces tendriamos todas las
finuras de nuestra lengua y las especies de sus particularidades, conocerfamos su
tipo y nos mantendriamos en su frontera, ya que la lengua de cada pueblo tiene su
tipo y su peculiaridad» (ibidem, pâgs. 281-282).

33 Cfr. «La defensa del metro arabe de Ibn Sheshat», ibid., pâgs. 283-285.
34 En el preâmbulo al tratado, y dirigiéndose de nuevo a su desconocido recep-

tor-mecenas, Ibn 'Ezra explicaba que el motivo de su reticencia a escribirlo era su
«miedo a ser considerado entre el vulgo como una persona casquivana, ya que la

mayor parte de la gente de nuestro tiempo siente aversion por la literatura» (5 v).



Pese a esto, el tratado de Ibn 'Ezra no séria solo lo que se infiere
de la perception alimentada por el hebrafsmo espanol, con su
especial atenciön a los capftulos quinto y octavo. Lejos de ser una
mera precepfiva, un conjunto de reglas métricas y retöricas para
componer poemas en hebreo -como si podfan serlo, en cambio, la

mayorfa de las poéticas medievales, arabes o cristianas, de la
época, incluidas las andalusies-, el manuscrito que Menéndez
Pelayo lamenté no haber podido leer mtegramente contenta,
ademâs de la primera retörica literaria hebrea, una poética
propiamente dicha, en el sentido de una reflexion filosöfica sobre
la actividad poética en todos sus aspectos, desde los puramente
métricos y retöricos35, hasta los relacionados con su finalidad
representativa36 o con su origen en la inspiration y / o la técnica, sin

que ni tan siquiera faltase el obligado capttulo de definition del

concepto mismo de poesta. Una especie, pues, de équivalente
judto de la Poética aristotélica o, por lo menos, de las poéticas hu-
manistas del Renacimiento. En cualquier caso, tiene desde luego
el valor fundamental de ser el primer tratado de poética hebrea de la
historia o, al menos, el primera de cuya existencia ha quedado
constancia historica37.

35 Sölo por esto el tratado ocuparia un lugar singular en el contexto de la teorîa

y la critica literarias en Al-Andalus de la época de Ibn 'Ezra, que, segun Salvador
Pena, no se caracterizaba precisamente por un «gran interés porel estudio del estilo

y sus recursos». Este mismo estudioso ha explicado que uno de los mas famosos
tratadistas hispano-arabes, al-Batalayawsi («el de Badajoz»), se limité, por ejemplo,
a detectar algunas figuras retöricas en la obra del poeta sirio Ma'arry, sin mas
pretensiones de sistematizaciön teörica (cfr. Salvador Pena, Ma'arry segûn Batalyaiusi.
Critica y Poética en Al-Andalus, siglo XI, Granada, Universidad de Granada, 1990,

pâgs. 109-110).
36 De este aspecto de la poética hebrea me he ocupado en el artlculo «Ficciön

y dicciôn en el poema» (en Fernando Cabo Aseguinolaza y German Gullön (eds.),
Teon'a del poema: la enunciation Urica, Diälogos Hispänicos, 21, pâgs. 77-110). La

concepciön de la poesfa como representation imaginative, que Ibn 'Ezra tomö
directamente de Al-Farabi, es de raigambre netamente aristotélica y permite, por
ello, esbozar la que habrla sido, por decirlo en términos actuates, una lôgica
medieval de la literatura. Para conocer la distinciön que Ibn 'Ezra establece entre los
discursos poéticos y los no-poéticos (filosôficos, soffsticos, oratorios, etc.) en
funciôn del grado de veracidad de los mismos, remito, pues, al lector a este trabajo.

37 En efecto, y aunque una actividad poética o artlstico-literaria existiô siempre
y desde muy antiguo entre los judtos, ni la Antigûedad ni la temprana Edad Media
nos habrlan legado una obra de teon'a literaria propiamente judfa, es decir, de autor
judlo y referida a la practica literaria en hebreo de los judlos. Fragmentos de teorla
literaria referidos a la literatura blblica se encuentran, en cambio, desperdigados en
las obras de retörica del perlodo helenlstico, como Sobre lo sublime, cuyo desconocido
autor, el pseudo-Longino, pudo tomarlos prestados de su confesado antecesor
Cecilio, a quien no casualmente José Garcia Lopez ha identificado como el judlo



3. LA POSICIÖN DE IBN 'EZRA EN LA DISPUTA DE LAS CULTURAS

El propio Ibn 'Ezra tuvo plena conciencia de estar inaugurando
un género sin precedentes conocidos en su tradiciön cultural. Tal
como él mismo se sintiö obligado a reconocer, en lo tocante a
retörica y, en general, a «ciencia» literaria, los arabes les llevaban
mucha ventaja a los judfos, pues, mientras que existfan muchas y
muy cualificadas «autoridades de la retörica musulmana» que
habian escrito ya varios libros acerca del discurso poético y de las

reglas métricas y retôricas de su composition38, nadie dentro del
mundo judio, ni siquiera los mas grandes gramâticos como el gaön
Sa'adia, se habia ocupado todavfa de arrojar luz sobre estas
cuestiones desde el punto de vista hebreo.

No siempre se ha valorado de forma positiva este explicita y
honesta reconocimiento hacia las autoridades en retörica arabe

por parte de Moshe Ibn 'Ezra. Nehemfas Alony, por ejemplo, lo
interprété mâs bien como un gesto de sumisiön a la 'arabîya,
nombre con el que se conoce la ideologia por medio de la cual los

conquistadores arabes de la Edad Media trataron de legitimar y
justificar su dominio sobre los pueblos y naciones ocupadas. Este
idearium constaba de, al menos, cuatro grandes principios que el

propio Alony resumiö asf: el de la superioridad de la raza arabe,
el de la superioridad del Coran sobre los libros sagrados de otros
pueblos, el de la superioridad de la poesfa arabe y el de la superioridad

de la lengua arabe39. Desde su punto de vista, algunos
pasajes del tratado de Ibn 'Ezra asentfan sin réservas a la idea de
«la superioridad de la poesfa y la eminencia de la lengua arabe

helenizado Cecilio de Caleacte ('Longino', Sobre lo sublime, intr., trad, y notas de
José Garcia Lopez, Madrid, Gredos, 1979, pâg. 147, n.l). También habrfa que tener
en cuenta algunos pasajes de la obra de Filon de Alejandria y, mâs aün, las

aportaciones de los rétores de la Antigüedad cristiana -Orfgenes, Clemente de

Alejandria, el propio Agustfn de Hipona, etc.-, que, aun siendo paganos convertidos,
analizaron el Antiguo Testamento desde una perspectiva retörica y literaria,
llegando a veces a afirmar el superior valor de la literatura hebrea frente a la

pagana, no solo desde el punto de vista del contenido, sino también desde el de la
forma.

38 Él mismo citaba algunas de sus fuentes arabes, muchas de las cuales eran las
mismas que hoy se pueden encontrar citadas en cualquier historia de la teorfa
literaria arabe: Ibn Qudama, Ibn Rasiq e Ibn Qutayba, entre otros (6 v). Sobre ellas
puede verse el ya ci tado libro de V. Cantarino, Arabie Poetics in the Golden Age. Existe
ediciôn francesa del tratado de Ibn Qutayba: Introduction au livre de la Poésie et des

poètes, Paris, Les Belles Lettres, 1947, con introdueeiön de Gaudefroy-Demombynes.
39 La exposition detenida de este conjunto de presupuestos ideolögicos puede

verse en el libro ya citado de Nehemfas Alony, El resurgimiento de la lengua hebrea

en Al-Andalus, op. cit., pâgs. 17-25.



segün los postulados de la 'arabiya», y por lo mismo era forzoso
concluir que el tratadista granadino habfa sido uno de los muchos
intelectuales y poetas judfos de la época que se habi'an asimilado «a
la sociedad musulmana medieval» hasta el punto incluso de hacer

suya la ideologfa de la 'arabiya40.
La opinion de Alony, que se apoyaba en unos pasajes muy

concretos del tratado, descuidaba, sin embargo, otro tipo de
afirmaciones igualmente contenidas en él, que permitirîan, cuando
menos, relativizar la imagen de un Ibn 'Ezra completamente
asimilado a la cultura y valores arabes. En realidad, examinados con
detenimiento, ni siquiera los pasajes citados por Alony asentfan de
verdad a la idea de la superioridad de la poesfa y la lengua arabes,
al menos no en la forma en que los ideölogos arabes podfan hacer-
lo. Mas bien, se limitaban a reconocer, en el inferior de una formu-
laciön equfvoca y, bien mirada, muy poco elogiosa, que era solo en
esas materias de retörica y composiciön poética donde los arabes
habfan producido algo de importancia, en tanto que no habfan
aportado nada de especial valor u originalidad allf donde otros
pueblos y naciones, como los griegos y los hebreos, si lo habfan
hecho, v.g., en las ciencias naturales, apodfcticas, teolögicas, etc.
(cfr. 15-15 v). Dicho de otro modo, lo unico que Ibn 'Ezra parecfa
dispuesto a concederles a los arabes, y no sin cierta soterrada
ironta, era que estaban especialmente dotados para la elocuencia,
tanto desde el punto de vista teörico como prâctico:

El grupo de los Ismaelitas no formaba parte de los que
han asumido las ciencias ni de las naciones del conocimiento, ni
Dios le habfa otorgado otro saber que la retörica, ni preparado su
naturaleza para ocuparse de otra cosa que no tuera la elocuencia
en el idioma. Ni podfa gloriarse sobre otras naciones ni tribus
mas que por el dominio de la lengua, por las composiciones en

prosa rimada, por sus uryuzas y sus poemas...» (16)41.

40 Ibidem, pâgs. 27-29.
41 Lo mismo ocurria con la idea sobre el carâcter innato de la habilidad arabe

para la elocuencia. Ibn 'Ezra hizo suya esta tesis de la 'arabiya y hasta la explicö,
como ella, en funciôn del clima y la geografîa arabes, pero la formulé de una
manera tan sui generis que, al final, parecfa restarle todo mérito a la proverbial
elocuencia arabe, presentada como algo que caracterizaba por igual a los mejores
y a los peores de esa naciön: «La habilidad en la expresiön era connatural en ellos;
hombres, mujeres, ancianos y ninos, perturbados y necios, entre las masas populäres y
la gentecilla del desierto y entre los desechos de las poblaciones, (era como) un don
otorgado por las estrellas, el temperamento propio de su region, del clima de su

pais y de sus aguas que secan la humedad de sus lenguas, resultando su idioma
inferior al de los abisinios en sequedad y superior al de los eslavos en el frescor»
(16-16 v) (Cursiva nuestra).



Que los arabes no habian tenido parte en el nacimiento de las
ciencias no era, desde luego, un principio de la 'arabiya, sino todo
lo contrario: tal como el propio Alony ha senalado, se trataba de

uno de los argumentos con que la shu'ûbîya (el movimiento de
resistencia de los pueblos musulmanes dominados) se oponia a las
tesis de los conquistadores. Ademâs, Ibn 'Ezra no se limité a re-
producir este argumento hostil a la ideologia oficial, sino que lo
complements con otro de la misma procedencia: el que versaba
sobre la falta de originalidad del pensamiento arabe. Lo que dijo
el tratadista a este respecto fue que, si la arabe era en ese momento
una nacién culta, se debia solo a que en el transcurso de su
expansion territorial se habia ido apropiando de todas las ciencias

y saberes ajenos42, reproducidos luego mediante el plagio y la
traduction, actividades éstas en las que si se veia obligado otra vez
a reconocer que descollaban, aunque de nuevo solo «gracias a la
riqueza de la lengua que lefue dada y a las excelencias de la retérica
que lefueron concedidas» (21, cursiva nuestra).

No parece, pues, que haya muchos argumentos que avalen la
tesis de Alony segün la cual Moshe Ibn 'Ezra habria compartido
sin réservas los principios de la 'arabiya. De su forma de exponer
la idea de la innata habilidad arabe para la elocuencia y la
composition de versos se infiere, mas bien, que traté de oponer
velada resistencia a esa ideologfa, contrarrestândola con el irénico
argumento de que ésta era, quizâs, la ünica superioridad de que la
nacién arabe podia gloriarse -y eso, ademâs, por motivos y causas
naturales en los que no tenia parte alguna. Tal como él lo veia, la
nacién arabe no tenia demasiados motivos para considerarse, en
términos générales, superior a las demâs naciones y, menos aûn,
a aquellas que, como la griega, la hindu, la persa o la hebrea,
habian descollado en la production de otras ciencias y cono-
cimientos, sin por eso dejar de cultivar las habilidades y disciplinas
retéricas o, como él decia literalmente, «formando la oratoria y la
poesia parte de sus instrumentos y sus medios» (15 v)43.

42 El pasaje en concreto dice ast: «Llevö a cabo incursiones contra muchas otras
lenguas, a las que arabizô y de las que plagio valiéndose de su superioridad y de
la grandeza de su dominio; de su triunfo sobre el rey de Persia en Jurasân, sobre el

rey de Bizancio en Siria y sobre el de los coptos en Egipto, con lo que su territorio
se dilatö y los conocimientos cundieron por sus distintas regiones y horizontes»
(21). Nötese que la «superioridad» y el «dominio» a los que el tratadista judfo alude
aqui son de carâcter exclusivamente politico y territorial: fruto, pues, de las
victorias arabes en sus enfrentamientos bélicos con otras naciones.

43 En realidad, la verdadera superioridad intelectual se la concedîa Ibn 'Ezra
a la Antigüedad griega, de la que dejö dicho: «Esta naciôn, quiero decir Grecia, dio



No obstante, y a pesar de sus logicas réservas hacia la ideologfa
de la superioridad arabe, Ibn 'Ezra no tuvo reparos, como ya he
dicho, en reconocer la autoridad de los tratadistas arabes en
materias de retorica ni en afirmar que, en este aspecto, asf como en
el de la métrica y otras ciencias técnicas de la poesfa, les llevaban
mucha ventaja a las otras naciones y, muy en especial, a la judfa:
desde su punto de vista, era imposible negar que a este respecta su
«ciencia» era mas antigua que la hebrea, asf como también era
mayor «su herencia» (20 v)44. El honesto punto de partida con el

que el tratadista aceptö la deuda contrafda con los tratadistas
arabes a la hora de componer él mismo una obra de este tipo, no
implicaba, sin embargo, que asumiera sin discusiön la idea de la
primaria y superioridad de la poesia y lengua arabes -al menos
respecto de la hebrea45. Tal como él mismo habfa afirmado en el
preâmbulo, su intenciön era, mas bien, subrayar «el paralelismo»
entre las dos naciones, la arabe y la hebrea (6 v), restableciendo,
pues, una suerte de equilibrio en la valoraciön de ambas. De ahf

que, sin negar la riqueza y dulzura de la lengua arabe, Moshe Ibn
'Ezra afirmase también la originaria «brillantez de la lengua»
(hebrea), de la que, retomando el viejo argumento de los discfpulos
de Menahem, derfa que se habfa perdido solo a causa del exilio,
«por abandono» de su uso entre sus hablantes y a consecuencia de
la falta de materiales y documentas con que estudiarla (23 v);
aunque todo esta -advertfa- ya habfa sido subsanado precisamente
gracias al trabajo de los gramâticos andalusfes, que habfan logrado
penetrar en «los secretos de la lengua hebrea y su gramâtica» y
recuperado asf su antigua riqueza y esplendor46.

muestras de preocupaciön efectiva por las artes de la sabidurfa, la filosofîa y el
estudio de las ciencias exactas, por las premisas de la lôgica, por la naturaleza y por
la teologfa A esta naciôn se deben la polftica civica y urbana, la oratoria inte-
lectual y las agudezas filosôficas, hasta el punto de que la totalidad de la filosofîa
lleva nombre griego» (22 v).

44 No asî, en cambio, en materias teolôgicas, donde la primaria y preponderancia
de los hebreos estaba, para Ibn 'Ezra, fuera de toda duda: «Respecto a nuestra
naciôn santa..., sus materias son divinas y sus conocimientos de ley religiosa y
profética» (19).

45 Si aceptaba, en cambio, que, en comparaciôn con la lengua griega, «fea y
pesada a la dicciôn», la arabe era mas hermosa (22 v).

46 «Después de largo tiempo, nuestra diaspora fue captando su propia perso-
nalidad, con fatiga aprendiô su lengua y destacô en ella, penetrando las sutilezas
de sus intenciones, ejercitândose en la flexion verdadera de sus palabras, asomândose
a la dulzura de sus versos, hasta que Dios le revelö los secretos de la lengua hebrea

y su gramâtica» (29 v).



Por idéntica razön, se afanö también en demostrar que nunca
habfa faltado entre los judi'os el interés por hablar correcta y
bellamente. Asf lo probaba, a su juicio, una serie de pasajes bfblicos

que citaba literalmente y donde se alababa «el hablar elocuente» y
se denigraba «el torpe» (23). De la alta valoraciön en que el pueblo
hebreo habfa tenido siempre a la elocuencia daba cuenta el hecho,
subrayado igualmente por Ibn 'Ezra, de que en esos mismos textos
bfblicos se denominase a las figuras retöricas con palabras que se

aplicaban también «a principes y caudillos», como era el caso de

negidim ('principes', pero también 'palabras excelentes'), aspecto
éste del que, por cierto, segün informaba el autor, ya habfan
tratado con anterioridad otros eruditos judfos, como R. Samuel
ben Hofni en su comentario a la Parasha 'wayyese' Ya'aqob (23)
(demostrando asf que el cultivo de materias divinas no exclufa
siempre ni necesariamente el interés por las materias de retörica).

En lo que concernfa a la poesfa, Moshe Ibn 'Ezra era todavfa
mas rotundo. No en balde todo el capftulo o cuestiön cuarta del
tratado iba dedicada a responder a la importante pregunta «De si
se ha ofdo que hubiese poesfa de nuestra naciön en los dfas de su
soberanfa y fortuna». Interrogante histörica y teôrica a la vez, a la

que el autor respondiö, por supuesto, afirmativamente, al establecer

que, en efecto, habfa habido poesfa o, dicho de otro modo, arte de
la palabra y el ritmo, en la Antigûedad judfa. De mucha de ella, la

mayor parte, nada podfa decirse, puesto que se habfa perdido47,

pero una parte minima, aunque importante, se conservaba dentro
del corpus de textos bfblicos, donde el tratadista situö, pues, los
verdaderos precedentes de la nueva poesfa hebrea, desmintiendo
asf la hipotética presunciön de que ésta hubiese surgido ünica y
exclusivamente por imitaciön de los arabes. Sin dejar, pues, de

reconocer que la poesfa hebrea de su tiempo imitaba a la arabe, Ibn
'Ezra quiso también dejar claro que lo imitado era sölo un estilo de

composiciön, un modo de escribir poesfa, pero no la practica
misma de la poesfa, que estaba atestiguada entre los hebreos desde

tiempos inmemoriales, como lo probaban los Salmos y los shirot
bfblicos, asf como las diversas alusiones contenidas en la Biblia a
los nabi' (en el sentido de «poetas»)48.

47 Por ejemplo, los mil cinco cânticos que el texto bfblico (Rey. 5,12) atribufa a

Salomon, pero de los que no quedaba documento histôrico alguno, lo que llevaba
a Moshe Ibn 'Ezra a reconocer: «Son para mî desconocidas la esencia de esta poesfa

y la naturaleza de su composiciön, al carecer entre nosotros de existencia actual o
pasada» (25-25 v).

48 «El nombre de poeta entre nosotros es nabi' qosem (profeta astrâlogo) y nabi'

menaggen (cantor), los poetas son 'Una agrupaciön de profetas', que quiere decir



El teörico evitö, con todo, pronunciarse sobre la delicada cues-
tiön de si la antigua poesfa hebrea era mejor o peor que la arabe,
prefiriendo centrarse ünicamente en la tarea de detectar y describir
los paralelismos entre ambas, asf como también sus diferencias
compositivas y estructurales -que fueron, precisamente, las que le
llevaron a elaborar un nuevo concepto de poesfa diferente al
manejado por los tratadistas arabes. No tuvo reparos, en cambio,
en afirmar en el ti'tulo de la famosa cuestiön quinta -el capftulo de
historia y crftica de la poesfa hebrea andalusf- la «superioridad de
la diaspora de Al-Andalus en lo tocante a la composiciön de

poesfa, de prosa y de epfstola hebreas» pero, como puede verse en
la propia formulaciön, se trataba de una superioridad de la literatura
hebrea andalusf en relaciön, exclusivamente, con la de otras
comunidades judfas de la Diaspora y nunca comparada con la
ancestral poesfa bfblica, que, en tanto que origen de la poesfa
hebrea, ocuparfa en el tratado un lugar especial y ajeno a todo
posible planteamiento crftico o valorativo (por mas que haya que
reconocer que Ibn 'Ezra usö de muchos mas elogios y alabanzas

para con la actual que para con la antigua).
Desde el punto de vista cultural, el tratado de Ibn 'Ezra no se

caracterizarfa, pues, por reproducir acrfticamente los valores de la
'arabiya, sino por discutirlos, participando asf de lo que el propio
Alony ha llamado «la disputa de las cultures»49. Es cierto, no
obstante, que no los rebatiö exactamente de la misma forma en que
solfan hacerlo los intelectuales judfos mas combativos al estilo de
Yehuda ha-Levi, quienes no dudaban en replicar a las ideas de

primacfa y superioridad de la lengua arabe con otras muy similares
acerca de la primacfa y superioridad de la lengua hebrea. A
diferencia de éstos, el tratadista granadino mantuvo una posture
equilibrada en el debate, concediendo a cada cultura los méritos
que, de acuerdo con los documentos histöricos de que se disponfa
por entonces, creyö que les correspondfan objetivamente y en jus-
ticia50. De ahf, precisamente, el doble objetivo al que servfa su
tratado, que defendfa la propia tradition poética frente a los âra-

'Una agrupaciön de poetas', y 'Profetizarâs con ellos' quiere decir 'Improvisarâs
versos'» (13 v).

49 Cfr. N. Alony, El resurgimiento de In lengua hebrea en Al-Andalus, op. cit., pâg.
12.

50 No en balde, y como puede comprobarse consultando la secciön de
sentencias morales de la cuestiön octava, Ibn 'Ezra compartiö plenamente el ideal
del «justo medio», que expuso con profusion de citas aristotélicas, para finalmente
resumirlo asi: «... quédate en el justo medio, porque lo mejor de cualquier asunto
es el centro» (103).



bes51, sin dejar, por otro lado, de reivindicar -frente al parecer de
los judfos mas conservadores- la excelencia de la nuevay moderna
poesfa andalusf, a cuyos cultivadores se refiriö en términos de «los
caballeros de la palabra, los principes de la prosa y la composition
poética» (116).

Con todo, lo mas importante desde el punto de vista teörico-
literario es que tue de este doble objetivo de donde surgiô la

primera poética hebrea, es decir, el primer tratado de la historia en
el que se definio y describiö la poesfa a partir del anâlisis empfrico
de las producciones artistico-literarias del pueblo judfo, tanto
antiguas como recientes. Como, ademâs, el tratadista tuvo también
en cuenta la literatura de otros pueblos y naciones, especialmente
la arabe, esta poética hebrea séria también uno de los primeros
casos conocidos de teoria literaria comparada, lo que quiere decir
que, a diferencia de la Poética aristotélica, cuyas tesis se basaban
exclusivamente en la practica literaria griega, la de Ibn 'Ezra
extrajo sus conclusiones a partir de diferentes manifestaciones
histöricas y culturales de lo literario y también mediante la
confrontation de diferentes poéticas o metalenguas literarias.

4. EL CONCEPTO HEBREO DE POEMA. UNA TEORIA MEDIEVAL DE LA LITERARIEDAD

En su clasificaciôn de los discursos o mensajes verbales, los
tratados arabes distingufan, en primer lugar, el uso artfstico del
lenguaje de los usos no artfsticos y daban el nombre de discursos -

kalam ojutba- sölo a los frutos del primero, a los discursos elocuentes,

cuya especificidad respecta de los no artfsticos residfa en el uso de
técnicas y figuras retöricas, en los «adornos» del lenguaje. En
segundo lugar, dentro ya del territorio de la elocuencia, establecfan
otra frontera, otro limite, que separaba ciertos usos retoricos de
otros: la poesfa -shi'r- se diferenciaba de los discursos en general
porque, ademâs de las figuras retöricas, comunes a prosa y poesfa,
empleaba técnicas prosödicas (metro y rima) propiamente suyas.
La poesfa se definfa, pues, en estos tratados arabes como discurso
(elocuente) métrico y rimado, pero su ûltima especificidad -eso que
Jakobson habrfa llamado su «literariedad» o poeticidad- residfa en
el metro y en la rima, no en la elocuencia, comün a prosa y poesfa52.

51 «Para que no se piense de nosotros que estamos en inferioridad total frente
a ellos y que solo la lengua de los arabes se distingue por estas gracias y esta exenta
de imperfecciones, mientras que nuestra lengua carece de aquéllas» (116 v).

52 Esta definition caracterfsticamente arabe de la poesfa como «discurso
métrico y rimado», que se encuentra, por ejemplo, en el tratado de Qudama Ibn



El tratado de Ibn 'Ezra, que, como ya se ha visto, se reconocia
deudor del pensamiento de las autoridades arabes, arrancaba con
dos cuestiones o capitulos, cuyos tftulos -«De los discursos y los
oradores» y «De la poesia y los poetas»- dejaban traslucir este
débito a la teoria literaria arabe y, por consiguiente, también al
carâcter estrictamente lingüistico de su concepciön de la poesia. En
efecto, a diferencia de la Poética griega, que defima la poesia
estéticamente -es decir, por su relation con las demâs artes-, las

poéticas arabes, de inspiration bäsicamente gramatical y retorica,
definieron el arte verbal por relation con el resto de discursos o

mensajes verbales, de manera muy similar a como lo volveria a

hacer la poética lingiii'stica del siglo XX. Y en lo que a esto respecta,
el comienzo de la poética hebrea no parecia apartarse de las
fuentes arabes frecuentadas por el autor, que localizaban los usos
artisticos del lenguaje en la prosa elocuente (discursos o kalam) y en
la poesia (shi'r), como claramente diferenciados del resto de las
actividades discursivas.

A la hora ya de définir los discursos elocuentes, es decir, la
oratoria, el tratadista judfo tampoco se alejo demasiado de las

concepciones arabes, por mâs que, al igual que los mas avanzados
de entre sus représentantes, las apoyara en el argumento de
autoridad aristotélico, citado a partir de traducciones arabes. Tras

comparar los términos con que los griegos denominaron la
elocuencia y su saber (Retôrica)53 y los que usaban los arabes, el
tratadista concluyö que, en lo tocante a este punto, apenas habia
diferencias entre las dos naciones y que ambas entendieron lo
mismo por discurso, es decir, un mensaje verbal en prosa que no
tomaba «en cuenta la medida o la rima», si bien, a veces, y como
el propio Aristoteles habia advertido, podia hacer uso de cierta
cadencia ritmica:

Los oradores son aquellos que, en cualquier nation, se

expresan en prosa a la que los arabes dieron el nombre de natr,

]a'far, del siglo X, siguiô vigente durante mucho tiempo entre los tratadistas arabes,
como lo probarfan los famosos Prolegomena de Ibn Jaldun ya en el siglo XV (cfr. V.
Cantarino, Arabic Poetics in the Golden Age, op. cit., pâgs. 68-69).

53 Ibn 'Ezra cita a Aristoteles siempre a través de las fuentes arabes, en especial
a través de los Isha al-'Ulûm (el famoso Catâlogo de las ciencias del filôsofo del siglo
X, Al-Farabi), al que remite mâs de una vez en el tratado, sobre todo en la cuestiôn
sexta. En su edition anotada en espanol Montserrat Abumalham ha identificado
otras posibles fuentes arabes y hebreas del autor. No obstante, en este sentido
habrfa quizâs que subrayar la deuda contrafda por Ibn 'Ezra con su maestro, el

gramâtico y poeta hebreo Yishaq Ibn Gayyat, con quien se educô en Lucena y de

quien se sabe que fue gran conocedor de la ciencia de los griegos. El Kitab evoca



porque no sigue un orden ni toma en cuenta la medida o la rima.
A sus palabras se les llama «discursos». La esencia de los
discursos consiste en pârrafos a los que no se somete a rima ni a

medida, aunque a veces se los hace rimar dândoles una cadencia

consonante sin metro (preciso) (10).

Tampoco habfa grandes diferencias con la naciön hebrea,
puesto que en hebreo este tipo de discurso recibfa el nombre de

jutba, tornado dejitâb (elocuciön), y también algün otro derivado
de la voz dabar, que era «uno de los sinönimos para la palabra» (10
v). En cualquier caso, lo importante era que, tanto en hebreo como
en griego como en arabe, la especificidad del asi llamado discurso
no residfa en la medida o la rima, sino en la elocuencia, en el decir
bello y figurado. El tratadista se apoyaba otra vez en Aristoteles,
a quien crefa estar citando literalmente, para afirmar en conse-
cuencia que el discurso siempre se adornaba «con vocablos fluidos
y elocuentes, con dichos expresivos» (10). A esta idea anadfa, ya
por su cuenta, la de que la prosa arabe estaba escrita «con toda
clase de metâforas y antftesis, con toda la abundancia en el idioma
y la fluidez en la expresion que Dios le concediö» (10 v). En cuanto
a los hebreos, también ellos habian hecho uso, ya desde la Anti-
gûedad, de esta clase de prosa artlstica o elaborada, como lo proba-
ban -segunél mismo explicaba- ciertos discursos que se encontraban
en «los santos libros proféticos», v.g., el discurso de la despedida
de Deuteronomio, 29. 9., el discurso de despedida de Josué en
Josué, 23,1., etc. (12-12 v).

Mucho mas compleja se revelaba la tarea comparatista
emprendida por Moshe Ibn 'Ezra cuando se trataba de définir no
ya el discurso elocuente, en cuya concepciôn y practica todas las
naciones parecfan coincidir, sino la poesia o shir, con respecto a la
cual no era tan fâcil encontrar un denominador comün a todas
ellas. Y eso a pesar de que en este caso, precisamente, si que habfa
coincidencia terminolögica, al menos entre arabes y hebreos. Asf
lo puso de manifiesto el propio tratadista al ofrecer la siguiente y
casi tautolögica definition del término hebreo en arabe: «Y shir es
el nombre de la poesfa (shi'r)» (11 v), donde el primer shir -

documentado en los textos bfblicos- aparecfa escrito en hebreo y el

segundo en arabe54. La identidad nominal -perfectamente expli-

respetuosamente su figura, elogia su obra y reconoce con proverbial y ritual
humildad: «Yo he estudiado con él; la insignificancia que tengo es una gota de sus
mares y los pocos conocimientos que poseo son una chispa de su fuego» (39).

54 He optado por transcribir de forma ligeramente diferente el término arabe
(shi'r) y el hebreo (shir) para hacer mâs fâcil al lector su identificaciôn.



cable por el reconocido «parentesco» entre las lenguas arabe,
hebrea y aramea55- no llevaba, sin embargo, aparejada en este caso
una identidad conceptual, puesto que, como Ibn 'Ezra demoströ
en el segundo capttulo del tratado, los antiguos hebreos no enten-
dieron por shir exactamente lo mismo que entendtan los arabes
con los que ellos ahora estaban conviviendo y a quienes trataban
de imitar en poesta.

De aht la cuestion a la que este capttulo trataba de dar respuesta:
la de si se habta otdo «que hubiese poesta (shi'r) de nuestra nacion
en los dtas de su soberama y fortuna». Como ya se dijo antes, la

respuesta de Ibn 'Ezra a esta interrogante fue afirmativa, lo que
supoma que a la pregunta formulada en arabe en el tttulo sobre si
habta existido shi'r entre los hebreos antiguos, se respondta luego,
en el interior del capttulo, diciendo que st, que entre ellos habta
habido shi'r (también en arabe), a pesar de que, tal como él mismo
reconocta, la poesta (shir) hebrea no coincidta exactamente con lo
que los arabes llamaban ast, por no estar sujeta «a medida ni rima
segun el método arabe» (24 v). El tratadista destacö en primer
lugar la existencia de très libros, Salmos, Job y Proverbios, que en
su opinion no eran prosa, sino shi'r porque, aunque carectan de
rima y medida exactas, posetan sin embargo evidentes cualidades
prosodicas. Ejerciendo una vez mas de comparatista, Ibn 'Ezra
detectaba una serie de semejanzas entre estos libros y las uryuzas
-los poemas didâcticos arabes-, con las que comparttan ciertos
elementos del «sistema del metro rayaz» (24 v)56. No obstante, y
tras citar algunos de los versosbtblicos que parectan tener afinidades
con este sistema métrico, el tratadista dejaba igualmente insinuada
la posibilidad de que estuviesen escritos en una especie de «prosa
rimada», al igual que, por otra parte, lo estaba también el famoso
Shir Shirot (Cantar de los Cantares)57.

55 Ibn 'Ezra explicaba el «parentesco» como algo debido «a la proximidad de
sus asentamientos y a la cercama de sus territorios, hasta el punto de que no hay
diferencias entre ellas en la mayorfa de los nombres sustantivos, excepto en esa
medida (que va) de lo seco a lo hûmedo, cuya causa esta en la variedad de vientos
y de aguas de la que se ha hablado» (21 v-22).

56 Este metro, introducido en la poesfa arabe en época medieval y muy usado
en los poemas didâcticos (uryuza), consistfa en un verso compuesto de dos
hemistiquios de très pies cada uno, con rima en los dos hemistiquios (cfr. Diez
Macho, Moshe Ibn 'Ezra como poeta y preceptista, op. cit., pâg. 122).

57 En prosa rimada se escribfan las colecciones arabes de relatos llamadas
maqamas, incluidas las andalusfes. Sobre el uso de la prosa rimada en la narrativa
arabe y, a imitaciôn de ella, en la nueva narrativa hispano-hebrea de Al-Andalus,
puede verse: Angeles Navarro Peiro, Narrativa hispano-hebrea (Siglos XII-XIV),
Cördoba, Ediciones El Almendro, 1988. El tratado de Ibn 'Ezra no contiene ninguna



Ademâs de estos libres, todos ellos considerados poesta (shi'r)
por Ibn 'Ezra, también se encontraban, dispersos por otros lugares
de la Biblia, incluidos los mas propiamente histöricos, una serie de
shirot aislados, entre los que se encontraba, por ejemplo, la famosa
Canciôn de Débora, ninguno de los cuales tenta ya similitud
alguna con los sistemas métricos arabes, ni siquiera con el de la

prosa rimada58, pero que, a pesar de eso, segutan mereciendo,
desde el punto de vista de Ibn 'Ezra, la denominacion de poéticas
(shi'r en arabe). Finalmente, el tratadista aludta a los ya citados
«mil cinco» cânticos de Salomon, de los que nada podta decir

porque no se habtan conservado ni se conocta nada acerca de su
«esencia» ni de «la naturaleza de su composiciön» (25).

De todo esto puede inferirse que en el tratado de poética hebrea
el concepto shi'r significaba ya algo mas amplio que en los tratados
arabes de la época, que en general y especialmente en Al-Andalus,
segutan reservando este nombre a las composiciones escritas
segûn el método arabe, con medida y rima. Para Ibn 'Ezra, lo
poético en sentido estricto -el objeto al que él dedicaba su tratado-
era algo bien diferenciado de la prosa (de aht que no incluyera en
el recuento de los textos literarios hebreos ninguna de las
narraciones en prosa de la Biblia, por muybien escritas o elocuentes

que fuesen), pero esa diferencia ultima en que consistta la poeticidad
del discurso no tenta por qué residir en el metro cuantitativo y la
rima perfecta. Bastaba con que el texto en cuestion se hubiese

compuesto siguiendo ciertas técnicas prosôdicas indeterminadas,
para que se decidiese a concederle sin réservas el tttulo de shi'r,
como hizo en el caso de todos los libres y shirot btblicos que él
mismo enumerö. Para que un mensaje verbal fuese poético, lo
ünico imprescindible era, pues, a su juicio, el ritmo, no el metro.

La temprana revoluciön «romântica» por la que Ibn 'Ezra hizo
residir la poeticidad del discurso en el ritmo y no en la métrica fue
posible, en primer lugar, gracias a sus conocimientos de literatura

alusiön concreta a este género literario, que puede que ni siquiera llegase a conocer:
la primera narraciön hispano-hebrea que se conserva perteneceria a Shelomo Ibn
Sabqel, que viviô en Al-Andalus en la primera mitad del XII, es decir, cuando Ibn
'Ezra estaba escribiendo su poética ya en tierras cristianas. Hago notar que los
cuatro textos seleccionados por Ibn 'Ezra pertenecen a la ültima secciön de la Biblia
hebrea, es decir, a la ùnica cuyos textos se atribuyen explfcitamente a escritores, la
llamada Hagiôgrafos (Ketuvim integrada también por relatos en prosa tan literarios
como el libro de Esther o el de Rut.

58 Ibn 'Ezra no ahondaba en este momento en la descripciön de este otro siste-

ma, que era de hecho el mâs propiamente hebreo: la técnica versicular y paralelfstica
de la poesta piyûtica. En la cuestion octava del tratado desarrollarîa, en cambio, con
cierta amplitud, la cuestion propiamente retôrica del paralelismo (88 v).



bfblica y a su compléta seguridad de que, tal como le habfan
ensenado sus maestros, determinados textos del corpus sagrado
habfan sido escritos con intenciön no solo religiosa, sino también
artfstica, por mas que no estuvieran escritos segün la régla arabe.
Pero también fue posible por sus conocimientos de poética y teorfa
literaria. Al fin y al cabo, la idea segün la cual podfa existir shi'r sin
metro o, al menos, sin rima no carecfa de precedentes, ni siquiera
dentro del mundo arabe. En su famoso comentario a la Poética de
Aristoteles, el Kitab ash-shi'r, anterior en un siglo al tratado de Ibn
'Ezra, el filösofo Ibn Sina (Avicena) habfa relegado la rima a

peculiaridad de uso poético entre los arabes y elevado el ritmo,
basado todavfa desde luego en la medida de los versos, a condicion
esencial y sine qua non de la poesfa. Segün este pensador arabe, la
poesfa era un discurso «consisting of rhythmic and equipoised
locutions, which, among the Arabs, are also rhymed»59.

Las innovaciones en la teorfa literaria arabe estuvieron, pues,
estrechamente relacionadas con el descubrimiento y traduccion al
arabe de la Poética griega que habfa tenido lugar en el siglo X60. Y
el tratadista judfo estuvo muy al corriente de estas innovaciones,
como lo prueba el hecho de que él mismo citase la Poética y sus
diversos comentarios arabes, en especial los de Al-Farabi, en
diversos momentos de su obra. Para lo que ahora nos ocupa, es

decir, para la definiciön de la poesfa (shi'r), la cita mas importante
serfa la que se encuentra al comienzo de la famosa cuestiön octava,
donde se responde de nuevo a la pregunta de qué debfa entenderse

por poesfa, pero ahora ya desde la perspectiva abierta por la
Poética de Aristoteles. Esto motiva que en esta parte del tratado se

ofrezca una nueva clasificaciön de los usos artfsticos del lenguaje,
que ya no serfa la caracterfsticamente arabe. En lugar del clâsico
dualismo arabe entre oratoria y poesfa, lo que se encuentra aquf es

una nueva division tripartita: «Asf pues, entre los resultados de la
ciencia técnica, encontramos el arte de la oratoria, el de la poesfa

y el de la literatura» (72, cursiva nuestra).
De esta «literatura», diferenciada asf de la poesfa (y que debfa

de aludir a los géneros en prosa artfstica contemplados en la
Poética aristotélica), nada mas se nos dice en este capftulo, que se

centra, una vez mäs, en caracterizar su muy bien delimitado objeto
teorico, es decir, el poema en sentido estricto, el shi'r o shir de los
arabes y hebreos. Pero, a pesar de esta limitaciön (que el de Ibn

59 Cit. por V. Cantarino, Arabic Poetics in the Golden Age, op. cit., pâg. 132.
60 La primera tradueeiön de la Poética al arabe se atribuye a Abu Bishr Matta

ibn Yunus al-Qunnai y se fecha en el 932.



'Ezra comparte con todos los tratados de poética en sentido arabe,
i.e., li'rico, la poética hebrea tendria mucho de aristotélica o, al

menos, de correcta lectura de Aristoteles. Ast lo révéla, en primer
lugar, esa atinada distincidn entre arte literaria (poética en sentido
aristotélico) y arte de la versificaciön (poética en sentido arabe),
con la que su autor demostraba haber entendido que ni la Poética
aristotélica era equiparable a las artes medievales de la poesta, ni
la poesta griega un concepto équivalente al shi'r arabe o al shir
hebreo. Tal como dejö entrever en su clasificaciön tripartita, se
trataba de algo mas abarcador, que debta de incluir muchos mas
géneros que el estrictamente poético de los arabes y de los hebreos
andalustes.

En segundo lugar, el carâcter aristotélico de la poética hebrea
vendrfa dado por su decidida adscripciön a las tesis griegas en
relaciön con «el arte de la poesta (shi'r)», es decir, de la versificaciön.
Las ideas de Aristoteles al respecta las encontrö Ibn 'Ezra en el

pasaje en que, casi al comienzo de la Poética, aquél dejö establecida
su conocida distinciön entre prosa y verso (entre prosa y «poesta»,

para el tratadista hebreo), en funciön de un «limite» o frontera que
los separaba y que no era otra que el ritmo, la musica:

Lo que pretende el Filösofo en la parte octava de sus libros de

Lögica, la llamada Poética, respecto al arte de la poesta (shi'r), es
esclarecer la diferencia entre ésta y la prosa, a la que define con un
limite que sépara a ambas Luego dice: «Ciertamente, la poesta
es un modo de decir cuyo ritmo se compone segûn ciertos métodos
de la composiciôn musical, con la que se relaja la naturaleza y se

aquieta el esptritu, sea cual sea el modo de comporter la melodia, sencillo

o complejo, simple o compuesto» (72, cursiva nuestra).

Lo que el tratadista judto estaba resaltando aqut era que, de
acuerdo con Aristoteles, poesta (shi'r) era todo discurso que
estuviese compuesto con «ciertos métodos de la composiciôn
musical»61, pero también que no era necesario hacer mas precisiones
en cuanto a cuâles debtan ser esos métodos ni tampoco en lo

61 Aunque la cita no sea demasiado literal, es completamente cierto que la
Poética habfa descrito la lengua poética como «lenguaje sazonado» y definido éste

como el que tenta «ritmo y armonta», sin hacer mâs precisiones (Poética, 1.449b).
Ademâs, el pasaje que Aristoteles dedicö a distinguir «prosa» y «verso» contenta,
en efecto, una explicita alusiôn a la posibilidad de que los versos fuesen «de distinto
tipo combinados o de una sola clase» (1.447b), lo que pudo dar pie a Ibn 'Ezra para
entender que la Poética griega se habta mantenido al margen de estrictas
consideraciones métricas, mâs alla de senalar cuâles eran los métros tradicionalmente
utilizados por los poetas en uno u otro género.



referente a concretas y especificas «med id as, aspectos y modos»
(72). Por lo mismo, a Ibn 'Ezra le parecio completamente legitime»
establecer una clara y nitida contraposiciön entre las concepciones
griega y arabe del discurso poético:

La poesi'a (shi'r) consistfa para los griegos en todo discurso que
estuviera compuesto al modo de la mûsica. En cambio, para los
arabes, toda poesi'a compuesta al modo musical es poesi'a, pero no
toda composition musical es poesi'a (72 v-73).

De la determination con que antes, en la segunda cuestiôn del
tratado, habfa afirmado que ciertos libros y shirot bfblicos eran shi'r
a pesar de no estar medidos segün el método arabe, cabrfa, pues,
inferir ahora que, en el conflicto que oponfa las concepciones
griega y arabe de la poesi'a, Moshe Ibn 'Ezra se incliné del lado de
la primera, pronunciândose a favor de la concesiön del nombre de
shi'r a cualquier discurso que, ademâs de ser elocuente y bien
escrito, estuviese escrito al modo de la mûsica, con ritmo y
armonia, e incluso con «método», pero sin que ese método tuviese

que ser ninguno de los especificados en la ortodoxa métrica arabe.
En realidad, la conclusion mas importante a que este ejercicio de
teorfa literaria comparada lo condujo fue, precisamente, la referida
al carâcter cultural y conventional de toda poética o preceptiva
literaria. Para alguien que, como él, se habfa visto envuelto desde

muy joven en la disputa de las culturas y enfrentado, por tanto, a
diferentes «verdades» poéticas, acabö siendo evidente que toda
arte poética -entendida como description y técnica de la lengua
poética- era algo siempre estrechamente ligado a la tradition
literaria de que se estuviera hablando: en su caso, por ejemplo, la
de los judfos andalusles. De ahi que, antes de exponer cuâl era,
segün él, el mejor método de componer poemas al modo arabe, se

sintiera obligado a advertir a los lectores de que ni el suyo ni
ningun otro método o preceptiva que pudieran llegar a conocer
era algo mas que un conjunto de reglas convencionales, sin
posibilidad alguna de convertirse en «método» o conjunto de

reglas de validez universal, como si podfan serlo, en cambio, las de
las matemâticas o las ciencias apodi'cticas en su conjunto:

la ciencia de la palabra y el lenguaje no pertenece a las
ciencias en su esencia como (la ensenanza) de la aritmética, la

geometri'a o la mûsica y algunas otras ciencias apodi'cticas, sino

que es convencional y no tiene aeeptaeiön mas que entre aquellos
que han convenido en ella y cuya lengua es ésa, porque si se



traducen sus principios para gentes que usan otro idioma quedan
anulados en conjunto; mientras que las doctrinas superiores no
cambian en sus principios, ni se debilitan en sus argumentas, entre
las diferentes naciones de la tierra, aunque sea distinta su lengua

y diversos sus idiomas (71 v-72).

No obstante esto, y una vez relativizados tanto el concepto
como el método arabes de la poesia, el tratadista judio dedicaba el

resto de la cuestiön octava, como se ha dicho, a exponer el «mejor
método del arte de componer poesia segûn la régla arabe», lo que
conllevaba por supuesto la exigencia de que los poetas hebreos

que quisiesen escribir de este modo se ejercitasen «en la ciencia
métrica, que consiste en medir el verso y es el primer escalön para
llegar a decir (poesia)» (73)62. Tal como habia explicado al comienzo
del libro, Ibn 'Ezra desconocia cuândo y cömo habia surgido «la
aficiön de la gente de la diaspora por la poesia y por el metro
rayyaz, por guardar las medidas, las rimas...» (25 v)63, pero, dado
que esto habia ocurrido ya y puesto que habia derivado en una
nueva edad dorada de la poesia hebrea, no veia el menor incon-
veniente para que siguiera haciéndose asi. Todo lo contrario: «Como

nosotros en poesia imitamos especialmente a los arabes -escri-
biö-, estamos obligados a seguir sus huellas en lo que podamos»
(86 v). Mas explicita fue todavia al discrepar del parecer de los

judios ortodoxos, para quienes escribir artes poéticas y retôricas
seguia siendo algo propio de arabes y ajeno a las materias religiosas
de que los judios debian unicamente ocuparse:

Como ya he adelantado que la poesia es la ciencia de los
arabes y que los judios no son mâs que imitadores suyos en este

arte, no estoy de acuerdo con quien niega la observancia de estos

aspectos de la retörica A nosotros nos corresponde hacer
causa comûn con ellos en estos aspectos, en la medida de lo que
tenemos y entra dentro de nuestra capacidad, ya que no podemos
ser sus seguidores en parte sin (serlo en todo). (117 v-118).

62 Esta propuesta no iba, sin embargo, acompanada de una exposition personal
de esa «ciencia métrica». Al igual que Aristoteles en su Poética, Ibn 'Ezra se limité
a remitir al lector a los tratados ya existentes sobre el tema. En cambio, y también
al igual que Aristoteles, si considéré pertinente dedicar un considerable nümero de

paginas a las cuestiones de retörica y, sobre todo, de retörica literaria.
63 En efecto, el tratadista desconocia el papel que en todo esto habia jugado el

poeta cordobés Dunash ben Labrat, a quien se limité a citar entre los primeros que
cultivaron poesia al modo arabe (31).



Todo esto, ademâs, sin perjuicio de advertir a los aprendices de

poeta de que ni el dominio de la ciencia métrica ni el de la retörica
garantizaban, ni mucho menos, el acierto poético, y de que, por el

contrario, era muy frecuente que poemas «defectuosos» en esos

aspectos fueran mâs hermosos que otros completamente
«correctos», debido principalmente a la fuerza y belleza de las
ideas expresadas:

cuânto verso hay correcto en su rima, que esta construido
(de acuerdo) con la prosodia, sano en su rawi, perfecto en su

morfologfa y vâlido por la lengua que se ha empleado que, si lo

capta el ofdo y llega a la potencia del pensamiento, no lo recibe
con satisfaction, ni lo almacena en la potencia de la memoria del
modo que se guardan los tesoros. En cambio, otro cualquier
poema muy defectuoso en todas esas cualidades que ya se han

expuesto, es aceptado por el espi'ritu y produce éxtasis; por lo

que hay en él de hermoso, por los conceptos que al exponerse al

fuego del pensamiento dejan libre su lingote... (76 v-77).

Como demuestran estas reflexiones sobre la hermosura del

poema, el tratado tendrta mucho también de estética literaria.
Diversos momentos del mismo contienen, como éste, una cuidada

y argumentada exposition de las cualidades no solo formales, sino
morales e intelectuales que, a juicio del pensador hebreo, debfan
contribuir a la belleza y perfection del poema. En este aspecto el
tratado résisté perfectamente la comparaciön con las reflexiones
de esta misma indole realizadas luego por los humanistas Dante
o Petrarca e incluso con algunas de las formuladas por la estética
de la Ilustraciön, en obras por ejemplo como la de Baumgarten.
Todo ello résulta tanto mâs meritorio por cuanto que se trata de

una obra escrita a comienzos del siglo XII, fechas en las que la

mayoria de los tratados arabes y andalusies seguian teniendo una
orientation exclusivamente técnica, en las que todavia no se
habian empezado a componer las ars poetriae del Occidente cristiano

y en las que aqui nadie conocia ni, menos aün, citaba la Poética de
Aristoteles. Tal como Menéndez Pelayo sospechö, el doctrinal de
Ibn 'Ezra contenia revelaciones inapreciables, cuyo valor y
signification trascendian, con mucho, los limites del hebraismo.




	La poética hebrea de Moshe Ibn 'Ezra : una teoría medieval de la literariedad

