Zeitschrift: Boletin hispanico helvético : historia, teoria(s), practicas culturales
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: - (2007)

Heft: 9

Artikel: La poética hebrea de Moshe Ibn 'Ezra : una teoria medieval de la
literariedad

Autor: Wahnon, Sultana

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047281

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La poética hebrea de Moshe Ibn 'Ezra. Una teoria
medieval de la literariedad

Sultana Wahnén Universidad de Granada

1. EL DESCUBRIMIENTO DE LA POETICA HEBREA DE MOSHE IBN ‘EZRA

En 1883 Menéndez Pelayo dedicé un capitulo de su monumental
Historia de las ideas estéticas en Esparna a las ideas estéticas de los
«drabes y judios espafioles»!. Tras comentar brevemente las «lu-
minosas adivinaciones» que habia encontrado en los tratados de
algunos neoplaténicos drabes y hebreos, como Avempace e Ibn
Gabirol, asi como las escasas reflexiones sobre poesia que se
contenian enla Guia de perplejos de Maiménides, Menéndez Pelayo
llegé6 ala conclusion de que, en realidad, «las ideas literarias de los
espanoles de raza y cultura semitica» podian reducirse «a los
comentarios drabes de Averroes sobre Aristételes». A estos mismos,
ademas, s6lo les concedié el indiscutible valor histérico de ser los
primeros comentarios medievales de la Retorica y la Poética -muy
anteriores alos que luego se harfan en el Occidente cristiano-, pero,
en cambio, les cuestiond el valor critico-tedrico, debido funda-
mentalmente a lo que consideraba «la incapacidad nativa de los
orientales para asimilarse la parte artistica del helenismo»2.

Aludia Menéndez Pelayo con estas palabras a lo mismo que
Vicente Cantarino formularia, mdas de un siglo después, en 1975,
como «the characteristic inability of Arabic poetic analysis to
replace old trends and attitudes with new theories»3. En su Arabic

© Boletin Hispdnico Helvético, volumen 9 (primavera 2007).

1 Marcelino Menéndez Pelayo, Historia de las ideas estéticas en Espafia I, Madrid,
CSIC, 1993, pags. 343-397 (capitulo III del volumen I).

2 Ibidem, pag. 367.

3 V. Cantarino, Arabic Poetics in the Golden Age, Leiden, E. J. Brill, 1975, pag. 4.

vz, UqQ YSON ap vaiqay va1ja0d vy

0e]
~



o]
Qo

Sultana Wahnon

Poetics in the Golden Age, este moderno estudioso de la teoria
literaria drabe ha confirmado, pues, que los pensadores drabes de
la Edad Media tropezaron, en efecto, con serias dificultades a la
horade traducirlos conceptos dela Poética aristotélica. Sinembargo,
con algo mds de indulgencia que Menéndez Pelayo*, Cantarino
también ha explicado que estos errores de comprension habrian
obedecido, en parte, al 16gico desconocimiento por parte de estos
pensadores medievales de la que fue la efectiva practica artistica
de los griegos, y, en parte también, a las limitaciones de la propia
teoria literaria drabe. Puesto que ésta se reducia practicamente ala
descripcion del género lirico, no sélo les impedia entender
correctamente qué era eso que Aristoteles llamaba «tragedia» y
«comedia», sino incluso qué podia ser la poesia mas alla de lo que,
para ellos, era lo estrictamente artistico-literario, es decir, del
discurso versificado al que daban el nombre de shir (cancién)®.
Conindependencia de cudl sea el valor exacto de las pardfrasis
de Averroes y, en general, de la teoria literaria drabe en la Edad
Media, es muy posible que, de haber leido directamente el tratado
de poética de Moshe Ibn ‘Ezra, Menéndez Pelayo hubiera llegado
a otras conclusiones en relacién con las ideas literarias de los
pensadores espafioles de «raza y cultura semiticas». Sin embargo,
en el momento en que escribi6 su Historia de las ideas estéticas, s6lo
conocia algunos pasajes de este tratado, al que se refirié como un
«doctrinal de Retéricay poética» del que eraautor Moshe Ibn Ezra,
«uno de los mayores liricos de la escuela judaico-espariola». Sabia
de su existencia y hasta del contenido concreto de algunos de sus
pasajes, gracias ala noticia que en el Journal Asiatique de 1859 habia
publicado Munk®, quien, a su vez, se habia limitado a citar a
Dukes, el tinico que hasta entonces habia podido consultar direc-
tamente el original de la biblioteca Bodleiana, algunas de cuyas

4 De la escasa condescendencia con que Menéndez Pelayo juzgé la lectura
drabe de Aristételes, da testimonio este famoso pasaje de su Historia: «Como
Averroes no tiene idea ni de la tragedia, ni de la comedia, ni siquiera del teatro,
completamente desconocido para los pueblos de raza semitica, entiende que la
tragedia es el arte de alabar y la comedia el arte de vituperar, y sobre este absurdo
concepto levanta todo el edificio de su sistema literario, viendo comedias y
tragedias en los panegiricos y en las sétiras de la poesia drabe» (Menéndez Pelayo,
Historia de las ideas estéticas..., op. cit., pag. 378).

> V. Cantarino, Arabic Poetics in the Golden Age, op. cit., pags. 63-69.

® Se trata del gran orientalista judio Salomon Munk, de origen silesiano, pero
afincado en Parfs, donde entre 1856 y 1866 publicé la primera edicién critica de la
Guia de perplejos de Maimoénides, ademas de sus famosos Mélanges de philosophie
juive et arabe (1859). Sobre su vida y obra puede verse M. Schwab, Salomon Munk,
Paris, 1900.



partes dio a conocer en su libro de 1839, Moses ben Ezra aus Grana-
da’. Tras citar en nota a pie de pdgina algunos de los pasajes difun-
didos por Munk, Menéndez Pelayo no pudo, pues, sinolamentarse
de que un doctrinal que trataba «no sélo de la poesia hebrea, sino
de la drabe y la cristiana» y que debia de «contener revelaciones
inapreciables» permaneciese todavia inédito en la biblioteca
Bodleiana®.

La situacion expuesta por el historiador espanol se modificé en
1924, fecha en que Benzion Halper tradujo por primera vez el
tratado al hebreo y convirtié su complejo titulo drabe Kitab al-
Mukadara wal-Mudakara® en el mucho més sencillo de Sirat Istael
(Poética hebrea), con el que desde entonces se le conoce. Fue esta
traduccién al hebreo la que hizo posible que a partir de los afios
treinta y cuarenta empezaran a ocuparse del tratado algunos
hebraistas esparfioles que, como Millds Vallicrosa y Diez Macho,
dieron a conocer su contenido en investigaciones y publicaciones,
realizadas, 16gicamente, desde la exclusiva perspectiva del
hebraismo’. Esto mismo explica que durante décadas a Ibn ‘Ezra
se le haya conocido y valorado como tratadista de poética sélo en
el seno del hebraismo y no en el de la teoria literaria, y, por lo
mismo, mds en tanto que preceptista de retdrica y poética hebreas
que como pensador literario. Explica también que, de todos los
capitulos de su tratado, los mds conocidos y estudiados hayansido
dos en concreto: el quinto, en el que Ibn ‘Ezra escribi6 la primera
historia critica de la poesia hispano-judia'l; y el octavo, en el que

7 Menéndez Pelayo se referia aqui al hebraista hiingaro Leopold Dukes, que
desarroll6 gran parte de su trabajo en Londres y en la biblioteca Bodleiana, donde
se encontraba precisamente el manuscrito drabe de la Poética hebrea. Conocido por
sus recopilaciones de proverbios rabinicos, fue autor de importantes obras sobre
poetas hebreos medievales como el propio Ibn ‘Ezra y, sobre todo, Ibn Gabirol.

8 M. Menéndez Pelayo, Historia de las ideas estéticas..., op. cit., pags. 363-364.

? La traduccién literal de este titulo drabe varia dependiendo del hebraista
espanol que la haya realizado: «Libro de la conferencia y el entretenimiento» (Diez
Macho); «Libro de la consideracién coloquial y del recuerdo» (Millds Vallicrosa);
«Libro de la Discusién y el Recuerdo» (Carlos del Valle).

10 El primer trabajo del hebraismo espafiol data de 1930 y es de J. M. Millas
Vallicrosa: «Un capitulo del ‘Libro de Poética’ de Mose Abenezra», Boletin de la Real
Academia de la Lengua Espariola, tomo 17, 1930, pdgs. 423-447. Del mismo autor
puede verse también: Literatura hebraico-espaiiola, Barcelona, Labor, 1968. Las
primeras publicaciones de Alejandro Diez Macho son de los afios cuarenta y estdn
exclusivamente dedicadas a la seccién retérica del tratado, como ocurre en:
«Algunas figuras retdricas estudiadas en la Poética hebraica de Moshe Ibn “Ezra»,
Sefarad, 1V, 1944. Del mismo autor, es de obligada consulta: Moshe Ibn ‘Ezra como
poeta y preceptista, Madrid-Barcelona, CSIC, Instituto Arias Montano, 1953.

11 Este fue, de hecho, el capitulo que Millds Vallicrosa tradujo en su trabajo

p4zq, UqQ YSOWN ap va4qatf vI1390d v']

@¢
\O



Sultana Wahnon

O
o

ejercié de rétor hebreo, al exponer de manera sistemadtica y por
primeravezenlahistoriael corpus de figuras y recursos estilisticos
que habian caracterizado a la lengua hebrea desde sus primeros
documentos biblicos y que constituian, por tanto, la especifica
retérica de esa lengual?.

La historia de la recepcién espanola de esta importante poética
medieval conocié un nuevo capitulo cuando la arabista espafiola
Montserrat Abumalham publicé entre 1985 y 1986 los dos
voltimenes de su edicién bilingiie del tratado, que incluia el
original drabe y la primera traduccién que se hacia del texto al
espafiol’®. En su estudio introductorio al primer volumen, esta
investigadora volvié a subrayar que el tratado era «una pieza
Unicay clave en nuestra propia historia literaria», ademads de una
«Unica pieza en su género existente en la literatura medieval judia,
sin precedentes ni continuadores»'4, idea que reiter6 de nuevo en
el prélogo que escribié un afio después a la edicién del texto en
espafol: «Este texto, obra de madurez del autor granadino,
constituye una de las piezas maestras de la literatura hebraico-
espafiola medieval y es ejemplar tnico en la historia de la critica
literaria judfa»'®. Sin embargo, la estudiosa seguia viendo en la
cuestion octava la parte mds importante del tratado, «por ser —de-
cfa— el primer estudio exhaustivo y sistemdtico de comparacién
entre la retérica drabe y su adaptacion a la lengua hebrea»!6.

La existencia de esta excelente edicién espafiola del tratado
abria, sin embargo, una nueva posibilidad: la de empezar a leerlo
desde una perspectiva no restringida ya a la del hebraismo y mds
especificamente teérico-literaria, objetivo que yo misma abordé
en el marco del VII Congreso Internacional «Encuentro de las tres

pionero de 1930. Lo consideraba de especial interés por contener «un panorama
critico sobre los poetas judios anteriores y contemporaneos de nuestro autor» (J. M.
Millds Vallicrosa, «Un capitulo del ‘Libro de Poética’ de Mose Abenezra», op. cit.
pag. 425).

12 Tal como explicé Diez Macho: «Por primera vez en la historia literaria del
judaismo, en ese precioso libro nos revel6 de una manera sistematica las bellezas
estilisticas del Viejo Testamento» (A. Diez Macho, Moshe [bn ‘Ezra como poeta y
preceptista, op. cit., pdg. 8). A este estudioso se debe también la formulacién mads
precisa de la que seria la especifica valoracién hebraista del tratado: «Lo que mds
vale del libro es el tratado de figuras retéricas (cap. VIII) y la historia de la poesia
hebrea (cap. V)» (ibidem, pag. 101).

13 Moshe Ibn ‘Ezra, Kitab al-Mudakara wal-Mudakara, Madrid, CSIC, 1985-1986,
2 vols.

14 Montserrat Abumalham, «Introduccién», en Moshe Ibn “‘Ezra, op. cit., vol.|,
pag. XIV.

15 M. Abumalham, «Prélogo», en Moshe Ibn ‘Ezra, op. cit., vol. 1, s.p.

16 Ibidem, vol. I, pag. 248, n. 1.



culturas» que se celebré en Granada en 1991 y en el que expuse el
contenido del trabajo «El concepto de lengua literaria en la Poética
de Moshe Ibn ‘Ezra», publicado un afio después en las Actas del
Congreso!”. A esta publicacién le siguieron luego otras dos,
realizadas desde planteamientos igualmente tedrico-literarios,
aunque con un nuevo énfasis en las cuestiones culturales y
filoséficas que la obra suscitaba también'®. En los tres articulos
puse de relieve la enorme trascendencia de este tratado medieval
depoética, que, ademds de ser, tal como habia sefialado Montserrat
Abumalham, una pieza tinica en tanto que poética hebrea y libro
de critica literaria judia, tenia que ser considerado asimismo una
obra singular y excepcional dentro de la historia del pensamiento
literario espafiol y hasta universal, en tanto que poética pre-
humanista y de inspiracién aristotélica producida en territorio
hispano y contexto cultural drabe con anterioridad a las paréfrasis
de Averroes. En esta nueva ocasion que Jenaro Talens me ha
brindado de difundir los resultados de mi investigaciéon, me
propongo desarrollar algo mds extensamente esta tesis y aportar
nuevos argumentos a su favor. Trataré, ademds, de dar una
diferente formulacién, algo mas precisa, al contenido del que fue
mi primer trabajo sobre esta singular poética, es decir, el que
publiqué en 1992 sobre su concepcién de la lengua literaria.

2. EL CONTEXTO HISTORICO-CULTURAL DEL TRATADISTA JUDIO

Moshe Ibn ‘Ezra naci6 en Granada entre 1055 y 1060 y vivio allf
y, por tanto, bajo dominio drabe'?, hasta finales del siglo XI, cuan-
dohacia 1095 tuvo que exiliarse a tierras cristianas, todavia dentro

17 Sultana Wahnén, «El concepto de lengua literaria en la Poética de Moshe Ibn
‘Ezra», en La ciencia en la Espaiia medieval. Actas del VII Congreso Internacional
«Encuentro de las tres culturas», Granada, Universidad de Granada-ICE, 1992, pags.
277-286. Aprovecho esta ocasion para agradecer a Maria José Cano Pérez, profesora
de lengua hebrea en esta misma Universidad, que me invitase a participar en el
Congreso y me animase a trabajar sobre el poeta judeo-granadino.

18 Sultana Wahnon, «The Condition of Exile in Twelfth-Century Judaic Poet-
ics», en B. McGuirk y M. Millington (eds.), Inequality and Difference in Hispanic and
Latin American Cultures, Lewiston/ Queenston/ Lampeter, The Edwin Mellen
Press, 1995, pags. 33-50; y «Humanismo y pensamiento judio: sobre la Poética de
Moshe Ibn ‘Ezra», en M. Beltrdn, ]. M. Mardones y R. Mate (eds.), Judaismo y limites
de la modernidad, Barcelona, Riopiedras, 1998, pags. 159-174.

19 El autor no vino al mundo en el mejor momento para la comunidad judia
instalada en la Granada drabe. Debia de ser un nifio cuando tuvo lugar en el afio
1066 el asesinato, amanos de lamuchedumbre, de su correligionario y primer visir,
Yosef Ibn Nagrella, hijo del todavia mds famoso Shemuel Ibn Nagrella, de quien

pAzq, UQ[ YSON ap va4qay v21330d v]

O
=3



Sultana Wahnon

\O
[\

de la Peninsula Ibérica, para huir de la persecucién de los almoré-
vides. Enel predmbulo que escribié a su poética, el tratadista expli-
caba que uno de los motivos por los que en un primer momento se
habia sentido incapaz de escribirla -accediendo asi al ruego del
misterioso receptor al que se dirigia en segunda persona- habia
sido, precisamente, «lo que el destino me deparé al final dela vida:
el largo exilio y el aislamiento continuado en un pais lejano y en
una frontera distante»??. Se da por hecho, por tanto, que la poética
hebrea fue escrita en el destierro, aun cuando se ignora si esto
ocurri6 en tierras de Castilla o0 en Zaragoza o Barcelona, ciudades
ambas por las que, al parecer, estuvo peregrinando el autor en
algin momento del primer cuarto del siglo XII y siempre antes de
1135, afio de su fallecimiento.

Pese a haberse escrito en tierras cristianas, la problemadtica en
la que el tratado se inscribia y a la que intentaba dar respuesta era
caracteristicamente arabo-judia, propia, pues, de quien, como
Moshe Ibn “Ezra, habia nacido a la poesia en territorio dominado,
tanto politica como culturalmente, por los drabes. Prueba de ello
es que lo escribiese en lengua drabe?!, pero, sobre todo, que su
reflexion sobre la poesia y lo poético sélo se entienda bien si se la
enmarcaenel contexto dela polémica literaria que venfaanimando
lavida cultural de las comunidades judias en Al-Andalus desdela
segunda mitad del siglo X. Fue entonces, es decir, un siglo y medio
antes de que Moshe Ibn ‘Ezra redactara su tratado, cuando el poeta

habia heredado el cargo. En el que, al parecer, fue el primer progrom de la historia
delaGranadadrabe, se saquearon las viviendas de los judios y hubo cerca de cuatro
mil victimas. Tras los acontecimientos, la familia del poeta se traslad6 a Lucena,
donde vivieron durante algtin tiempo. Cfr. a este respecto David Gonzalo Maeso,
Garnata al-Yahud. Granada en la historia del judaismo esparniol, Granada, Universidad
de Granada, 1963, pag. 74 (ed. facsimil con estudio preliminar de M.* Encarnacién
Varela Moreno, 1990).

20 Moshe Ibn “Ezra, Kitab al-Muhadara wal-Mudakara. Vol. II: Traduccion, op. cit.,
5v. A partir de este momento, y a fin de no multiplicar las notas a pie de pagina,
las citas del tratado de Ibn ‘Ezra se hardn en el propio texto entre paréntesis y
siempre por el nimero de pdgina, recto y verso, del manuscrito de la Biblioteca
Bodleiana que figura en la traduccién de Montserrat Abumalham.

2 Losjudios andalusies y, en general, todos los que habitaban en tierras drabes,
usaron esta lengua como vehiculo de expresién para todas las ramas de la ciencia
y delafilosoffa, «<incluso en el propio campo delaBibliay del Talmud, delareligién
y de la lingiiistica». De ahi, precisamente, que Nehemias Alony, autor de las
palabras que acabo de transcribir, haya llamado la atencién sobre el hecho de que
la poesia, y s6lo la poesia, se siguiera escribiendo siempre en hebreo -lo que le ha
llevado a ver en la produccion literaria el tnico espacio de «resistencia» judia a la

opresion cultural drabe (véase Nehemias Alony, El resurgimiento de la lengua hebrea
en Al-Andalus, Madrid, Aben Ezra, 1995, pags. 13 y 51-70).



de origen bagdadi y educado en Fez, Dunash ben Labrat?, que
acababa de instalarse en Cérdoba, dio en componer alli mismo el
primer poema en lengua hebrea escrito a imitacion de los drabes, es
decir, usando de la métrica y de los temas profanos caracteristicos
de la poesia drabe. La atrevida innovacion de este poeta acabaria
por revolucionar un campo, el de la poesia hebrea, que hasta en-
tonces habia venido sujetdndose con mds o menos rigidez a los
moldes y esquemas tradicionales heredados de las «canciones»
(shirot) biblicas.

Se trataba de una serie de patrones liricos que se habian per-
petuado durante siglos—practicamente todos los dela Antigiiedad
tardiaylatemprana Edad Media—enesaclase de poemas religiosos,
estrechamente vinculados a la liturgia, que se conocian y conocen
como piyyut, y cuyos autores, los piyyutim, habfan seguido com-
poniendo a la manera de sus predecesores biblicos, sirviéndose,
por tanto, de la forma versicular (verso largo y amétrico, sélo a
veces ligeramente rimado) y de la técnica paralelistica tan carac-
teristicamente hebreas?®. Esta obediencia alas convenciones forma-
les no excluia, en modo alguno, las innovaciones tematicas, a las
que de hecho los piyyutim andalusies fueron especialmente
proclives?®, pero, hasta que lo hizo ben Labrat, nadie se habia
atrevido a dar cabida en el territorio sagrado de la poesia hebrea
ni alos motivos y temas caracteristicamente profanos (amor, vino,
amistad, politica, etc.) tan del gusto de los poetas drabes, ni a la
métrica cuantitativa que era también propia de sus composiciones®.

Que Dunash ben Labrat se decidiera a hacerlo tuvo, pues,

22 Sobre la vida y la obra de este poeta hebreo, véase: Carlos del Valle
Rodriguez, El divdn poético de Dunash ben Labrat, Madrid, CSIC, Instituto de
Filologia, 1988.

2 Cfr. aeste respecto J. M. Millas Vallicrosa, Literatura hebraico-espariola, op. cit.,
pag. 30. La obra clasica sobre la poesia piytitica es, no obstante, la de L. Zunz, Die
synagogale Poesie des Mittelalters, Frankfurt, 1920 (reimp. Hildesheim, 1967).

24 Véase a este respecto Ross Bran, «La poesia en la cultura literaria hebrea de
Al-Andalus», en]. Targaronay A.Sdenz-Badillos (eds.), Poesia hebreaen Al-Andalus,
Granada, Universidad de Granada, pags. 17-18. Bran se refiere aqui a la aparicion
en esta poesia piyttica de una nueva temética mesidnica, con expresiones de pena
profunda por el «yugo de la vida en el exilio», pero también de esperanza en la
«inminente redencién» y el consiguiente retorno a Sién.

% La poesia drabe estaba basada en la cantidad vocalica (distincién entre
vocaleslargasy cortas), que no existiaen hebreo, pero Dunash ben Labrat sustituy 6
este rasgo por el timbre de las vocales, estableciendo asi las bases de la nueva
métrica. Sobre la actual unanimidad de los estudiosos en atribuir a Dunash ben
Labrat estas innovaciones, véase: Carlos del Valle Rodriguez, La Escuela hebrea de
Cérdoba. Los origenes de la Escuela filolégica hebrea de Cérdoba, Madrid, Editora
Nacional, 1981, pags. 277-284.

pizq, UqQ[ YSON ap va4qay va13a0d vy

O
W



Sultana Wahnén

\O
=

l6gicamente, consecuencias. En primer lugar y sobre todo, parala
historia de la poesia hebrea, uno de cuyos més grandes capitulos
habria de ser precisamente el que escribieron los poetas andalusies
que, siguiendo lasenda abierta por este autor, compusieron poesia
a la manera drabe -aun sin renunciar nunca del todo a los piyyut
tradicionales o renovados?®. Entre estos notorios poetas hebreos se
encontrd el propio Moshe Ibn “Ezra, ademas de los atin mds gran-
des Shelomo Ibn Gabirol y Yehudd ha-Levi y de todala larga serie
de nombres que protagonizé el llamado siglo de oro de la poesia
hebrea. Sin embargo, el nacimiento y consolidacién de esta nueva
poesia hebrea, que tanta significacién habria dellegar a tenerenla
historia literaria, acarre6 también a finales del siglo X, en 960, una
intensa polémica entre las élites culturales judias, cuyas motiva-
ciones, lejos de ser estrictamente artistico-literarias, fueron también
y sobre todo culturales o, por decirlo de forma atin més precisa,
politicas: de politica lingtiistica y nacional. Paralos detractores del
nuevo estilo, lo que estaba en juego eramucho mds que unatécnica
poética: se trataba de la propia identidad cultural judia, que
sintieron amenazada por los partidarios de imitar a los drabes. La
polémica, ampliamente documentada y estudiada en espaﬁol”,
enfrento, pues, porunladoalos partidarios de seguir conservando
las formas tradicionales de la poesia hebrea -representados por la
escuela del gramatico Menahem ben Sarug—?* y, por otro, alos dis-
cipulos de Dunash ben Labrat, que defendieron las innovaciones
introducidas por su maestro y trataron de convencer a sus corre-
ligionarios de que ninguna de ellas entrafiaba el menor riesgo para
lapervivencia de unaidentidad nacional y cultural diferenciada®.

26 Existe a este respecto bibliografia en hebreo, como el libro de E. Hazan, cuyo
titulo en espanol seria: La Poética del Piyyut sefardi-segiin la poesia littirgica de Yehudd
HalLevi, Jerusalem, Magnes Press, 1986.

27 Ademds de los trabajos ya citados, puede verse: Angel Sdenz-Badillos y Judit
Targarona Borras, Gramaticos hebreos de Al-Andalus (Siglos X-XII). Filologia y Biblia,
Coérdoba, Ediciones El Almendro, 1988 (v. sobre todo el capitulo 1, «<Los comienzos
de la filologia hebrea»). Existe también una abundante bibliografia en lengua
inglesa, entre otros: Ross Brann, The Compunctious Poet: Cultural Ambiguity and
Hebrew Poetry in Muslim Spain, Baltimore and London, The John Hopkins University
Press, 1991; y R. Drori, Models and Contacts: Arabic Literature and its Impact on
Medieval Jewish Culture, Leiden, Brill, 2000.

28 El texto completo de las objeciones de esta escuela contra el nuevo metro se
encuentra en la edicién y traduccién esparfiola de Santiaga Benavente Robles,
Teshubot de los discipulos de Menahem contra Dunas Ben Labrat, Granada, Universidad
de Granada/Universidad Pontificia de Salamanca, 1986. El tratado era respuesta
a las Teshubot de Dunash ben Labrat, que pueden leerse en la edicion espafiola de
Angel Sdenz-Badillos (Granada, Universidad de Granada, 1980).

2 Estos argumentos pueden leerse en el libro ya citado de C. del Valle



Los discipulos de Menahem ben Saruq cuestionaron el nuevo
estilo con argumentos, en primer lugar, gramaticales, como el de
que la métrica drabe era incompatible con la fonética de la lengua
hebrea: era imposible, decian, «escandir la lengua judia con el
metro delalengua drabe» sinal mismo tiempo destruir laestructura
y fundamento de aquélla. Pero, junto a los razonamientos
especificamente lingtiistico-gramaticales, los fil6logos apelaron
también al obligado respeto que los poetas judios debian guardar
a su tradicién poética y, por tanto, a todos cuantos, antes que ellos
y todavia en tiempos muy recientes, habian escrito poesia en
lengua hebrea sin haber experimentado nunca la necesidad de
imitar alos drabes -incluyendo aqui al propio Menahem ben Saruq
y, mds aun, a quien habia sido precisamente el maestro de Dunash
ben Labrat, el muy prestigioso gramatico y poeta ga’on Sa’adia®”:

Sabemos esto, lo conocemos porlos sabios de las generaciones
antiguas que compusieron versos y de cuyas poesias estd llena
la Tierra. En ninguno de ellos se encuentra un poema segtn el
metro drabe. jAcaso Rab Sa’adia Gadn, de bendita memoria, no
tiene poemas y versos y ninguno de ellos medido con el metro
drabe?3!

De ahi que acusaran al innovador de estar removiendo «los
limites de los antepasados» y destruyendo «el edificio de los
antiguos», aunque, finalmente, los discipulos de Menahem parecian
en cierto modo quererexculparlo, al hacerrecaerlaresponsabilidad
ultima de todo esto en el largo exilio, pues -argumentaban- era la
circunstancia de llevar siglos alejados de su verdadera tierra y
dispersos entre pueblos extrafios lo que les habiallevado a olvidar
y hasta a desconocer los fundamentos de su lengua nacional, el

Rodriguez, La Escuela Hebrea de Cérdoba, op. cit., cap. 2; y en version reducida en el
otro libro del mismo autor, El divdn poético de Dunash ben Labrat, op. cit., pags. 283-
285.

3 Rab Sa’adia, el ga’on, nacido en Egipto, fue durante la primera mitad del
siglo X la cabeza indiscutible del judaismo de Babilonia y el autor del primer
diccionario hebreo con significados en drabe, el ‘Egron, destinado precisamente a
facilitar el uso correcto de la lengua hebrea a los poetas. Escribié también un
importante estudio gramatical en drabe, los Kutub al-luga, en el que abordé por
primera vez cuestiones morfolégicas y sintdcticas del hebreo: «Con él puede
decirse que nace el estudio filoldgico cientifico de la lengua hebrea» (A. Sdenz-
Badillos y J. Targarona Borras, Gramdticos hebreos de Al-Andalus, op. cit., pag. 12).
Dunash ben Labrat se habia formado con él, y por eso los discipulos de Menahem
le recuerdan que ni siquiera su maestro habia usado el metro drabe en sus piyyut.

31 Sigo aqui la traduccion de Carlos del Valle en El divin poético de Dunash ben
Labrat, op. cit., pag. 281.

vizq, UqJ IYSOW ap vaiqay va1320d vy

O
6]}



Sultana Wahnon

\O
o))

hebreo, haciendo asi posible experimentos tan inviables como el
emprendido por el poeta al que estaban censurando™.

Por su parte, los discipulos de Dunash ben Labrat asumieron la
defensa de su maestro tratando de responder a las dos clases de
objeciones que se le habian hecho: las puramente filolégicas y las
culturales. Enrelacion conlas primeras, se esforzaron en demostrar
que la estructura fonética de la lengua hebrea toleraba
perfectamente la métrica cuantitativa y sus escansiones; y en
relacién con las segundas, reconocieron que, en efecto, su maestro,
al escribir poemas medidos, habia puesto «en nuestra poesia un
fundamento que no habia sido fundado en los dias de nuestros
padres», pero sélo para explicar acto seguido que, si actud asi, fue
«a fin de hacerlos pegadizos al corazén»* -o, lo que era lo mismo,
sin intencién de desafiar a los antiguos y con una finalidad de las
que hoy calificarfamos de pura y simplemente estéticas.

Mas de siglo y medio después de la polémica, y cuando ya
muchos poetas hebreos como Shemuel Ibn Nagrella o Shelomo
Ibn Gabirol habian adoptado el nuevo estilo y escrito, por tanto,
abundante poesia al modo de los drabes, el granadino Moshe Ibn
‘Ezrase sobrepusoalasituacion deaislamientoy tristeza derivada
desuexilio pararedactar un original y también innovador tratado
de poética hebrea, en el que abordé un doble y en principio
antagoénico objetivo. Porunlado, retomar la tarea emprendida por
los discipulos de ben Labrat, legitimando y defendiendo la nueva
practica poética hebrea tal como él mismo la habia cultivado a
imitacién de los drabes®%. Por otro, y dando continuidad en este
caso a los argumentos de los discipulos de Menahem, defender
también la existencia y el valor de la poesia tradicional judia, que
en su opinién, como en la de estos predecesores, era al menos tan
valiosa como la drabe, y a cuya descripcién sistemética -realizada
de acuerdo con los métodos aprendidos de los tratadistas drabes-
dedicé buena parte de su obra.

32 «Sino hubiéramos emigrado de nuestra tierra, se encontraria nuestra lengua
integra en nuestras manos como en los tiempos antiguos, cuando residiamos con
seguridad en lugares tranquilos de residencia. Entonces tendriamos todas las
finuras de nuestra lengua y las especies de sus particularidades, conoceriamos su
tipo y nos mantendriamos en su frontera, ya que la lengua de cada pueblo tiene su
tipo y su peculiaridad» (ibidem, pags. 281-282).

3 Cfr. «La defensa del metro drabe de Ibn Sheshat», ibid., pags. 283-285.

3 Enel predmbulo al tratado, y dirigiéndose de nuevo a su desconocido recep-
tor-mecenas, Ibn ‘Ezra explicaba que el motivo de su reticencia a escribirlo era su
«miedo a ser considerado entre el vulgo como una persona casquivana, ya que la
mayor parte de la gente de nuestro tiempo siente aversién por la literatura» (5 v).



Pese a esto, el tratado de Ibn “Ezra no seria s6lo lo que se infiere
de la percepcién alimentada por el hebraismo espafiol, con su
especial atencion a los capitulos quinto y octavo. Lejos de ser una
mera preceptiva, un conjunto de reglas métricas y retéricas para
componer poemas en hebreo -como si podian serlo, en cambio, la
mayoria de las poéticas medievales, drabes o cristianas, de la
época, incluidas las andalusies-, el manuscrito que Menéndez
Pelayo lament6é no haber podido leer integramente contenia,
ademéds de la primera retérica literaria hebrea, una poética
propiamente dicha, en el sentido de una reflexién filoséfica sobre
la actividad poética en todos sus aspectos, desde los puramente
métricos y retdricos®®, hasta los relacionados con su finalidad
representativa®® o consuorigenen lainspiraciény/olatécnica, sin
que ni tan siquiera faltase el obligado capitulo de definicién del
concepto mismo de poesia. Una especie, pues, de equivalente
judio de la Poética aristotélica o, por lo menos, de las poéticas hu-
manistas del Renacimiento. En cualquier caso, tiene desde luego
el valor fundamental de ser el primer tratado de poética hebrea de la
historia o, al menos, el primero de cuya existencia ha quedado
constancia histérica®.

% S6lo por esto el tratado ocuparia un lugar singular en el contexto de la teoria
y la critica literarias en Al-Andalus de la época de Ibn “Ezra, que, segtin Salvador
Pefia, no se caracterizaba precisamente por un «gran interés por el estudio del estilo
y sus recursos». Este mismo estudioso ha explicado que uno de los mds famosos
tratadistas hispano-drabes, al-Batalayawsi («el de Badajoz»), se limit6, por ejemplo,
a detectar algunas figuras retéricas en la obra del poeta sirio Ma’arry, sin mds
pretensiones de sistematizacion teérica (cfr. Salvador Pefia, Ma ‘arry segiin Batalyawsi.
Critica y Poética en Al-Andalus, siglo XI, Granada, Universidad de Granada, 1990,
pégs. 109-110).

% De este aspecto de la poética hebrea me he ocupado en el articulo «Ficcién
y diccién en el poema» (en Fernando Cabo Aseguinolaza y German Gullén (eds.),
Teoria del poema: la enunciacion lirica, Didlogos Hispdnicos, 21, pags. 77-110). La
concepcion de la poesia como representacion imaginativa, que Ibn ‘Ezra tomé
directamente de Al-Farabi, es de raigambre netamente aristotélica y permite, por
ello, esbozar la que habria sido, por decirlo en términos actuales, una [dgica
medieval de la literatura. Para conocer la distincién que Ibn “Ezra establece entre los
discursos poéticos y los no-poéticos (filosoficos, sofisticos, oratorios, etc.) en
funcién del grado de veracidad de los mismos, remito, pues, al lector a este trabajo.

¥ Enefecto, y aunque una actividad poética o artistico-literaria existi6 siempre
y desde muy antiguo entre los judios, nila Antigiiedad ni latemprana Edad Media
nos habrian legado una obra de teoria literaria propiamente judia, es decir, de autor
judio y referida a la practica literaria en hebreo de los judios. Fragmentos de teoria
literariareferidos alaliteraturabiblica se encuentran, en cambio, desperdigadosen
las obras de retérica del periodo helenistico, como Sobre losublime, cuyo desconocido
autor, el pseudo-Longino, pudo tomarlos prestados de su confesado antecesor
Cecilio, a quien no casualmente José Garcia Lépez ha identificado como el judio

p4zq, Uq AYSON ap va4qay varjaod v

\O
~



Sultana Wahnon

\O
co

3. LA POSICION DE IBN “EZRA EN LA DISPUTA DE LAS CULTURAS

El propio Ibn‘Ezratuvo plena conciencia de estar inaugurando
un género sin precedentes conocidos en su tradicién cultural. Tal
como €l mismo se sintié obligado a reconocer, en lo tocante a
retérica y, en general, a «ciencia» literaria, los drabes les llevaban
mucha ventaja a los judios, pues, mientras que existian muchas y
muy cualificadas «autoridades de la retérica musulmana» que
habian escrito ya varios libros acerca del discurso poético y de las
reglas métricas y retéricas de su composicién®, nadie dentro del
mundojudio, nisiquieralos més grandes gramdticos comoel gaén
Sa’adia, se habfa ocupado todavia de arrojar luz sobre estas
cuestiones desde el punto de vista hebreo.

No siempre se ha valorado de forma positiva este explicito y
honesto reconocimiento hacia las autoridades en retérica arabe
por parte de Moshe Ibn ‘Ezra. Nehemias Alony, por ejemplo, lo
interpreté6 mds bien como un gesto de sumisién a la ‘arabiya,
nombre con el que se conoce la ideologia por medio de la cual los
conquistadores drabes de la Edad Media trataron de legitimar y
justificar su dominio sobre los pueblos y naciones ocupadas. Este
idearium constaba de, al menos, cuatro grandes principios que el
propio Alony resumi6 asi: el de la superioridad de la raza drabe,
el de la superioridad del Cordn sobre los libros sagrados de otros
pueblos, el de la superioridad de la poesia drabe y el de la superio-
ridad de la lengua drabe®. Desde su punto de vista, algunos
pasajes del tratado de Ibn ‘Ezra asentian sin reservas a la idea de
«la superioridad de la poesia y la eminencia de la lengua arabe

helenizado Cecilio de Caleacte (‘Longino’, Sobre lo sublime, intr., trad. y notas de
José Garcia Lépez, Madrid, Gredos, 1979, pdg. 147, n.1). También habria que tener
en cuenta algunos pasajes de la obra de Filon de Alejandria y, mds atn, las
aportaciones de los rétores de la Antigliedad cristiana -Origenes, Clemente de
Alejandria, el propio Agustin de Hipona, etc.-, que, aun siendo paganos convertidos,
analizaron el Antiguo Testamento desde una perspectiva retérica y literaria,
llegando a veces a afirmar el superior valor de la literatura hebrea frente a la
pagana, no s6lo desde el punto de vista del contenido, sino también desde el de la
forma.

38 El mismo citaba algunas de sus fuentes drabes, muchas de las cuales eran las
mismas que hoy se pueden encontrar citadas en cualquier historia de la teoria
literaria drabe: Ibn Qudama, Ibn Rasiq e Ibn Qutayba, entre otros (6 v). Sobre ellas
puedeverseel yacitadolibrode V. Cantarino, Arabic Poetics in the Golden Age. Existe
edicién francesa del tratado de Ibn Qutayba: Introduction au livre de la Poésie et des
poetes, Paris, Les Belles Lettres, 1947, conintroduccién de Gaudefroy-Demombynes.

% La exposicién detenida de este conjunto de presupuestos ideolégicos puede
verse en el libro ya citado de Nehemias Alony, El resurgimiento de la lengua hebrea
en Al-Andalus, op. cit., pags. 17-25.



segun los postulados de la ‘arabiya», y por lo mismo era forzoso
concluir que el tratadista granadino habia sido uno de los muchos
intelectuales y poetas judios de la época que se habian asimilado «a
la sociedad musulmana medieval» hasta el punto incluso de hacer
suya la ideologia de la ‘arabiya®.

La opinién de Alony, que se apoyaba en unos pasajes muy
concretos del tratado, descuidaba, sin embargo, otro tipo de
afirmacionesigualmente contenidas en él, que permitirian, cuando
menos, relativizar la imagen de un Ibn ‘Ezra completamente asi-
milado a la cultura y valores drabes. En realidad, examinados con
detenimiento, ni siquieralos pasajes citados por Alony asentian de
verdad alaidea de la superioridad de la poesia y la lengua drabes,
al menos no en la forma en que los idedlogos drabes podian hacer-
lo. Mas bien, se limitaban a reconocer, en el interior de una formu-
lacién equivocay, bien mirada, muy poco elogiosa, que eraséloen
esas materias de retdrica y composicion poética donde los drabes
habian producido algo de importancia, en tanto que no habian
aportado nada de especial valor u originalidad alli donde otros
pueblos y naciones, como los griegos y los hebreos, si lo habian
hecho, v.g., en las ciencias naturales, apodicticas, teoldgicas, etc.
(cfr. 15-15 v). Dicho de otro modo, lo tdnico que Ibn “Ezra parecia
dispuesto a concederles a los drabes, y no sin cierta soterrada
ironia, era que estaban especialmente dotados para la elocuencia,
tanto desde el punto de vista te6rico como préctico:

El grupo de los Ismaelitas (...) no formaba parte de los que
han asumido las ciencias ni de las naciones del conocimiento, ni
Diosle habia otorgado otro saber que la retérica, ni preparado su
naturaleza para ocuparse de otra cosa que no fuerala elocuencia
en el idioma. Ni podia gloriarse sobre otras naciones ni tribus
mads que por el dominio de la lengua, por las composiciones en
prosa rimada, por sus uryuzas y sus poemas...» (16)*.

40 Ibidem, pags. 27-29.

41 Lo mismo ocurria con la idea sobre el carécter innato de la habilidad drabe
para la elocuencia. Ibn ‘Ezra hizo suya esta tesis de la ‘arabiya y hasta la explicg,
como ella, en funcién del clima y la geografia drabes, pero la formulé de una
manera tan sui generis que, al final, parecia restarle todo mérito a la proverbial
elocuencia drabe, presentada como algo que caracterizaba por igual a los mejores
y alos peores de esa nacién: «La habilidad en la expresion era connatural en ellos;
hombres, mujeres, ancianos y nifios, perturbados y necios, entre las masas populares y
la gentecilla del desierto y entre los desechos de las poblaciones, (era como) un don
otorgado por las estrellas, el temperamento propio de su regién, del clima de su
pais y de sus aguas que secan la humedad de sus lenguas, resultando su idioma
inferior al de los abisinios en sequedad y superior al de los eslavos en el frescor»
(16-16 v) (Cursiva nuestra).

vAzq, UqJ aYSOW ap vaiqay vogod vy

\O
\O



Sultana Wahnon

100

Que los drabes no habian tenido parte en el nacimiento de las
ciencias no era, desde luego, un principio de la ‘arabiya, sino todo
lo contrario: tal como el propio Alony ha sefialado, se trataba de
uno de los argumentos con que la shu7ibiya (el movimiento de
resistencia de los pueblos musulmanes dominados) se oponiaalas
tesis de los conquistadores. Ademads, Ibn ‘Ezra no se limité a re-
producir este argumento hostil a la ideologia oficial, sino que lo
complementé con otro de la misma procedencia: el que versaba
sobre la falta de originalidad del pensamiento drabe. Lo que dijo
el tratadista a este respecto fue que, sila drabe era en ese momento
una nacién culta, se debia s6lo a que en el transcurso de su
expansion territorial se habia ido apropiando de todas las ciencias
y saberes ajenos*?, reproducidos luego mediante el plagio y la
traduccidn, actividades éstas enlas que sise veia obligado otra vez
a reconocer que descollaban, aunque de nuevo sélo «gracias a la
riqueza de la lengua que le fue dada y a las excelencias de la retorica
que le fueron concedidas» (21, cursiva nuestra).

No parece, pues, que haya muchos argumentos que avalen la
tesis de Alony segtin la cual Moshe Ibn “Ezra habria compartido
sin reservas los principios de la ‘arabiya. De su forma de exponer
la idea de la innata habilidad drabe para la elocuencia y la
composicion de versos se infiere, mas bien, que traté de oponer
velada resistencia a esaideologia, contrarrestandola con el irénico
argumento de que ésta era, quizds, la tinica superioridad de que la
nacion drabe podia gloriarse —y eso, ademads, por motivos y causas
naturales en los que no tenia parte alguna. Tal como €l lo veia, la
nacion arabe no tenia demasiados motivos para considerarse, en
términos generales, superior a las demds naciones y, menos atin,
a aquellas que, como la griega, la hindd, la persa o la hebrea,
habian descollado en la produccién de otras ciencias y cono-
cimientos, sin por eso dejar de cultivar las habilidades y disciplinas
retdricas o, como €l decia literalmente, «formando la oratoria y la
poesia parte de sus instrumentos y sus medios» (15 v)%.

42 El pasaje en concreto dice asi: «Llevé a cabo incursiones contra muchas otras
lenguas, a las que arabizé y de las que plagio valiéndose de su superioridad y de
la grandeza de su dominio; de su triunfo sobre el rey de Persia en Jurasan, sobre el
rey de Bizancio en Siria y sobre el de los coptos en Egipto, con lo que su territorio
se dilaté y los conocimientos cundieron por sus distintas regiones y horizontes»
(21). No6tese que la «<superioridad» y el «<dominio» alos que el tratadistajudio alude
aqui son de caracter exclusivamente politico y territorial: fruto, pues, de las
victorias drabes en sus enfrentamientos bélicos con otras naciones.

43 En realidad, la verdadera superioridad intelectual se la concedia Ibn ‘Ezra
ala Antigliedad griega, de la que dejé dicho: «Esta nacién, quiero decir Grecia, dio



No obstante, y a pesar de sus l6gicas reservas hacia laideologia
de la superioridad drabe, Ibn ‘Ezra no tuvo reparos, como ya he
dicho, en reconocer la autoridad de los tratadistas drabes en
materias de retorica ni en afirmar que, en este aspecto, asi como en
el de la métrica y otras ciencias técnicas de la poesia, les llevaban
mucha ventaja a las otras naciones y, muy en especial, a la judia:
desde su punto de vista, eraimposible negar que a este respecto su
«ciencia» era mds antigua que la hebrea, asi como también era
mayor «su herencia» (20 v)*. El honesto punto de partida con el
que el tratadista acept6 la deuda contraida con los tratadistas
arabes a la hora de componer él mismo una obra de este tipo, no
implicaba, sin embargo, que asumiera sin discusion la idea de la
primacia y superioridad de la poesia y lengua drabes -al menos
respecto de la hebrea®. Tal como él mismo habia afirmado en el
predmbulo, su intencién era, mds bien, subrayar «el paralelismo»
entre las dos naciones, la drabe y la hebrea (6 v), restableciendo,
pues, una suerte de equilibrio en la valoracién de ambas. De ahi
que, sin negar la riqueza y dulzura de la lengua drabe, Moshe Ibn
‘Ezra afirmase también la originaria «brillantez de la lengua»
(hebrea), delaque, retomando el viejo argumento de los discipulos
de Menahem, decia que se habia perdido sélo a causa del exilio,
«por abandono» de su uso entre sus hablantes y a consecuencia de
la falta de materiales y documentos con que estudiarla (23 v);
aunque todo esto-advertia- yahabiasido subsanado precisamente
gracias al trabajo de los gramaticos andalusies, que habian logrado
penetrar en «los secretos de la lengua hebrea y su gramatica» y
recuperado asi su antigua riqueza y esplendor*.

muestras de preocupacién efectiva por las artes de la sabiduria, la filosofia y el
estudio delas ciencias exactas, por las premisas de lalégica, por lanaturalezay por
la teologia (...). A esta nacién se deben la politica civica y urbana, la oratoria inte-
lectual y las agudezas filosdficas, hasta el punto de que la totalidad de la filosofia
lleva nombre griego» (22 v).

# Noasi, en cambio, en materias teoldgicas, donde la primacia y preponderancia
de los hebreos estaba, para Ibn ‘Ezra, fuera de toda duda: «Respecto a nuestra
nacioén santa..., sus materias son divinas y sus conocimientos de ley religiosa y
profética» (19).

45 Si aceptaba, en cambio, que, en comparacién con la lengua griega, «fea y
pesada a la diccion», la drabe era mas hermosa (22 v).

# «Después de largo tiempo, nuestra didspora fue captando su propia perso-
nalidad, con fatiga aprendi6 su lengua y destacé en ella, penetrando las sutilezas
desusintenciones, ejercitindose en laflexion verdadera desus palabras, asomédndose
ala dulzura de sus versos, hasta que Dios le revel6 los secretos de la lengua hebrea
y su gramdtica» (29 v).

vizq, Uq AYSOW ap vaiqay vo1ja0d vy

101



Sultana Wahnon

102

Por idéntica razon, se afané también en demostrar que nunca
habia faltado entre los judios el interés por hablar correcta y
bellamente. Asilo probaba, a sujuicio, unaserie de pasajes biblicos
que citaba literalmente y donde se alababa «el hablar elocuente» y
se denigraba «el torpe» (23). De la alta valoracién en que el pueblo
hebreo habia tenido siempre a la elocuencia daba cuenta el hecho,
subrayadoigualmente por Ibn‘Ezra, de que en esos mismos textos
biblicos se denominase a las figuras retéricas con palabras que se
aplicaban también «a principes y caudillos», como era el caso de
negidim (“principes’, pero también ‘palabras excelentes’), aspecto
éste del que, por cierto, segin informaba el autor, ya habian
tratado con anterioridad otros eruditos judios, como R. Samuel
ben Hofni en su comentario a la Parasha ‘wayyese’ Ya'agob (23)
(demostrando asi que el cultivo de materias divinas no excluia
siempre ni necesariamente el interés por las materias de retdrica).

En lo que concernia a la poesia, Moshe Ibn ‘Ezra era todavia
mads rotundo. No en balde todo el capitulo o cuestién cuarta del
tratado iba dedicada a responder a la importante pregunta «De si
se ha oido que hubiese poesia de nuestra nacién en los dias de su
soberania y fortuna». Interrogante histérica y tedricaalavez, ala
queel autor respondid, por supuesto, afirmativamente, al establecer
que, en efecto, habia habido poesia o, dicho de otro modo, arte de
la palabra y el ritmo, en la Antigiiedad judfa. De mucha de ella, la
mayor parte, nada podia decirse, puesto que se habia perdido?’,
pero una parte minima, aunque importante, se conservaba dentro
del corpus de textos biblicos, donde el tratadista situd, pues, los
verdaderos precedentes de la nueva poesia hebrea, desmintiendo
asi la hipotética presuncién de que ésta hubiese surgido tnica y
exclusivamente por imitacién de los drabes. Sin dejar, pues, de
reconocer que la poesia hebrea de su tiempo imitaba ala drabe, Ibn
‘Ezra quiso también dejar claro que loimitado era sélo un estilo de
composicién, un modo de escribir poesia, pero no la practica
misma de lapoesia, que estaba atestiguada entre los hebreos desde
tiempos inmemoriales, como lo probaban los Salmos y los shirot
biblicos, asi como las diversas alusiones contenidas en la Biblia a
los nabi’ (en el sentido de «poetas» )*8.

47 Por ejemplo, los mil cinco canticos que el texto biblico (Rey. 5, 12) atribuia a
Salomén, pero de los que no quedaba documento histérico alguno, lo que llevaba
a Moshe Ibn ‘Ezra a reconocer: «Son para mi desconocidas la esencia de esta poesia
y la naturaleza de su composicién, al carecer entre nosotros de existencia actual o
pasada» (25-25 v).

48 «El nombre de poeta entre nosotros es nabi’ qosem (profeta astrélogo) y nabi’
menaggen (cantor), los poetas son ‘Una agrupacién de profetas’, que quiere decir



El tedrico evitd, con todo, pronunciarse sobre la delicada cues-
tién de si la antigua poesia hebrea era mejor o peor que la drabe,
prefiriendo centrarse inicamente en la tarea de detectar y describir
los paralelismos entre ambas, asi como también sus diferencias
compositivas y estructurales -que fueron, precisamente, las que le
llevaron a elaborar un nuevo concepto de poesia diferente al
manejado por los tratadistas drabes. No tuvo reparos, en cambio,
en afirmar en el titulo de la famosa cuestién quinta -el capitulo de
historia y critica de la poesia hebrea andalusi- la «<superioridad de
la didspora de Al-Andalus en lo tocante a la composicién de
poesia, de prosay de epistola hebreas» pero, como puede verse en
la propiaformulacién, setratabade unasuperioridad delaliteratura
hebrea andalusi en relacién, exclusivamente, con la de otras
comunidades judias de la Didspora y nunca comparada con la
ancestral poesia biblica, que, en tanto que origen de la poesia
hebrea, ocuparia en el tratado un lugar especial y ajeno a todo
posible planteamiento critico o valorativo (por méas que haya que
reconocer que Ibn ‘Ezra usé de muchos mds elogios y alabanzas
para con la actual que para con la antigua).

Desde el punto de vista cultural, el tratado de Ibn “Ezra no se
caracterizaria, pues, por reproducir acriticamente los valores de la
‘arabiya, sino por discutirlos, participando asi de lo que el propio
Alony ha llamado «la disputa de las culturas»®’. Es cierto, no
obstante, que nolos rebati6 exactamente delamismaformaen que
solian hacerlo los intelectuales judios més combativos al estilo de
Yehuda ha-Levi, quienes no dudaban en replicar a las ideas de
primaciay superioridad delalengua drabe con otras muy similares
acerca de la primacia y superioridad de la lengua hebrea. A
diferencia de éstos, el tratadista granadino mantuvo una postura
equilibrada en el debate, concediendo a cada cultura los méritos
que, de acuerdo con los documentos histéricos de que se disponia
por entonces, crey6 que les correspondian objetivamente y en jus-
ticia®’. De ahi, precisamente, el doble objetivo al que servia su
tratado, que defendia la propia tradicién poética frente a los ara-

“Una agrupacién de poetas’, y ‘Profetizards con ellos” quiere decir ‘Improvisaras
versos’» (13 v).

49 Cfr. N. Alony, El resurgimiento de la lengua hebrea en Al-Andalus, op. cit., pag.
12.

% No en balde, y como puede comprobarse consultando la seccién de
sentencias morales de la cuestién octava, Ibn ‘Ezra comparti6 plenamente el ideal
del «justo medio», que expuso con profusion de citas aristotélicas, para finalmente
resumirlo asi: «... quédate en el justo medio, porque lo mejor de cualquier asunto
es el centro» (103).

vAzq, uq[ SO ap vaiqay vorod vy

103



Sultana Wahnon

104

bes’!, sin dejar, por otro lado, de reivindicar -frente al parecer de
losjudios méds conservadores-laexcelenciadelanuevay moderna
poesia andalusi, a cuyos cultivadores se refirié en términos de «los
caballeros de la palabra, los principes de la prosa y la composicién
poética» (116).

Con todo, lo méas importante desde el punto de vista tedrico-
literario es que fue de este doble objetivo de donde surgié la
primera poética hebrea, es decir, el primer tratado de la historia en
el que se definid y describi6 la poesia a partir del anélisis empirico
de las producciones artistico-literarias del pueblo judio, tanto
antiguas comorecientes. Como, ademads, el tratadista tuvo también
en cuenta la literatura de otros pueblos y naciones, especialmente
la drabe, esta poética hebrea seria también uno de los primeros
casos conocidos de teoria literaria comparada, lo que quiere decir
que, a diferencia de la Poética aristotélica, cuyas tesis se basaban
exclusivamente en la practica literaria griega, la de Ibn ‘Ezra
extrajo sus conclusiones a partir de diferentes manifestaciones
histéricas y culturales de lo literario y también mediante la
confrontacién de diferentes poéticas o metalenguas literarias.

4. EL CONCEPTO HEBREO DE POEMA. UNA TEOR{A MEDIEVAL DE LA LITERARIEDAD

En su clasificaciéon de los discursos o mensajes verbales, los
tratados drabes distinguian, en primer lugar, el uso artistico del
lenguaje de los usos no artisticos y daban el nombre de discursos -
kalam o jutba-sélo alos frutos del primero, alos discursos elocuentes,
cuya especificidad respecto de los no artisticos residia en el uso de
técnicas y figuras retéricas, en los «adornos» del lenguaje. En
segundolugar, dentro yadel territorio de laelocuencia, establecian
otra frontera, otro limite, que separaba ciertos usos retéricos de
otros: la poesia -shi'r- se diferenciaba de los discursos en general
porque, ademds de las figuras retéricas, comunes a prosa y poesia,
empleaba técnicas prosddicas (metro y rima) propiamente suyas.
La poesia se definia, pues, en estos tratados drabes como discurso
(elocuente) métrico y rimado, pero su ultima especificidad -eso que
Jakobson habriallamado su «literariedad» o poeticidad- residiaen
el metroy enlarima, noenlaelocuencia, comuina prosay poesia®.

>l «Para que no se piense de nosotros que estamos en inferioridad total frente
aellos y que sélo lalengua de los drabes se distingue por estas gracias y estd exenta
de imperfecciones, mientras que nuestra lengua carece de aquéllas» (116 v).

2 Esta definicién caracteristicamente drabe de la poesia como «discurso
métrico y rimado», que se encuentra, por ejemplo, en el tratado de Qudama Ibn



El tratado de Ibn “Ezra, que, como ya se ha visto, se reconocia
deudor del pensamiento de las autoridades arabes, arrancaba con
dos cuestiones o capitulos, cuyos titulos -«De los discursos y los
oradores» y «De la poesia y los poetas»- dejaban traslucir este
débito a la teoria literaria drabe y, por consiguiente, también al
caracter estrictamente lingtiistico de su concepcién dela poesia. En
efecto, a diferencia de la Poética griega, que definia la poesia
estéticamente -es decir, por su relacion con las demads artes-, las
poéticas arabes, de inspiracion basicamente gramatical y retdrica,
definieron el arte verbal por relacién con el resto de discursos o
mensajes verbales, de manera muy similar a como lo volveria a
hacer la poética lingiifstica del siglo XX. Y en lo que a esto respecta,
el comienzo de la poética hebrea no parecia apartarse de las
fuentes drabes frecuentadas por el autor, que localizaban los usos
artisticos del lenguaje en la prosa elocuente (discursos o kalam) y en
la poesia (shi'r), como claramente diferenciados del resto de las
actividades discursivas.

A la hora ya de definir los discursos elocuentes, es decir, la
oratoria, el tratadista judio tampoco se alejé demasiado de las
concepciones drabes, por mds que, al igual que los mds avanzados
de entre sus representantes, las apoyara en el argumento de
autoridad aristotélico, citado a partir de traducciones arabes. Tras
comparar los términos con que los griegos denominaron la
elocuencia y su saber (Retérica)™ y los que usaban los drabes, el
tratadista concluyé que, en lo tocante a este punto, apenas habia
diferencias entre las dos naciones y que ambas entendieron lo
mismo por discurso, es decir, un mensaje verbal en prosa que no
tomaba «en cuenta la medida o la rima», si bien, a veces, y como
el propio Aristételes habia advertido, podia hacer uso de cierta
cadencia ritmica:

Los oradores son aquellos que, en cualquier nacién, se
expresan en prosa a la que los drabes dieron el nombre de natr,

Ja’far, delsiglo X, siguié vigente durante mucho tiempo entre los tratadistas drabes,
como lo probarian los famosos Prolegomena de Ibn Jaldun ya en el siglo XV (cfr. V.
Cantarino, Arabic Poetics in the Golden Age, op. cit., pags. 68-69).

3 Ibn ‘Ezra cita a Aristoteles siempre a través de las fuentes drabes, en especial
a través de los Isha al-‘Ulfim (el famoso Catdlogo de las ciencias del filésofo del siglo
X, Al-Farabi), al que remite mds de una vez en el tratado, sobre todo en la cuestion
sexta. En su edicién anotada en esparfiol Montserrat Abumalham ha identificado
otras posibles fuentes drabes y hebreas del autor. No obstante, en este sentido
habria quizas que subrayar la deuda contraida por Ibn “Ezra con su maestro, el
gramadtico y poeta hebreo Yishaq Ibn Gayyat, con quien se educé en Lucena y de
quien se sabe que fue gran conocedor de la ciencia de los griegos. El Kitab evoca

vAzq, UqJ AYSOIN ap vaiqay voyygod v

109



Sultana Wahnén

106

porque no sigue un orden ni toma en cuenta la medida o la rima.
A sus palabras se les llama «discursos». La esencia de los
discursos consiste en parrafos a los que no se somete a rimania
medida, aunque a veces se los hace rimar ddndoles una cadencia
consonante sin metro (preciso) (10).

Tampoco habia grandes diferencias con la nacién hebrea,
puesto que en hebreo este tipo de discurso recibia el nombre de
jutba, tomado de jitdb (elocucién), y también algtin otro derivado
de la voz dabar, que era «uno de los sinénimos para la palabra» (10

v). En cualquier caso, loimportante era que, tanto en hebreo como

en griego como en drabe, la especificidad del asi llamado discurso
no residia en la medida o la rima, sino en la elocuencia, en el decir
bello y figurado. El tratadista se apoyaba otra vez en Aristételes,
a quien crefa estar citando literalmente, para afirmar en conse-
cuencia que el discurso siempre se adornaba «con vocablos fluidos
y elocuentes, con dichos expresivos» (10). A esta idea afiadia, ya
por su cuenta, la de que la prosa arabe estaba escrita «con toda
clase de metéaforas y antitesis, con toda laabundanciaenelidioma
y la fluidez en la expresién que Dios le concedié» (10 v). En cuanto
a los hebreos, también ellos habian hecho uso, ya desde la Anti-
gliedad, de esta clase de prosaartistica o elaborada, comolo proba-
ban-segtin él mismo explicaba- ciertos discursos que se encontraban
en «los santos libros proféticos», v.g., el discurso de la despedida
de Deuteronomio, 29. 9., el discurso de despedida de Josué en
Josué, 23, 1., etc. (12-12 v).

Mucho mdas compleja se revelaba la tarea comparatista
emprendida por Moshe Ibn ‘Ezra cuando se trataba de definir no
ya el discurso elocuente, en cuya concepcién y préctica todas las
naciones parecian coincidir, sino la poesia o shir, con respecto a la
cual no era tan f4cil encontrar un denominador comun a todas
ellas. Y eso a pesar de que en este caso, precisamente, si que habia
coincidencia terminolégica, al menos entre drabes y hebreos. As{
lo puso de manifiesto el propio tratadista al ofrecer la siguiente y
casi tautolégica definicion del término hebreo en drabe: «Y shir es
el nombre de la poesia (shi’r)» (11 v), donde el primer shir -
documentado en los textos biblicos- aparecia escrito en hebreo y el
segundo en arabe>*. La identidad nominal —perfectamente expli-

respetuosamente su figura, elogia su obra y reconoce con proverbial y ritual
humildad: «Yo he estudiado con él; la insignificancia que tengo es una gota de sus
mares y los pocos conocimientos que poseo son una chispa de su fuego» (39).

5% He optado por transcribir de forma ligeramente diferente el término drabe
(shi’r) y el hebreo (shir) para hacer mas fécil al lector su identificacion.



cable por el reconocido «parentesco» entre las lenguas drabe,
hebreay aramea®-nollevaba, sinembargo, aparejada en este caso
una identidad conceptual, puesto que, como Ibn ‘Ezra demostré
en el segundo capitulo del tratado, los antiguos hebreos no enten-
dieron por shir exactamente lo mismo que entendian los drabes
con los que ellos ahora estaban conviviendo y a quienes trataban
de imitar en poesia.

De ahila cuestion ala que este capitulo trataba de dar respuesta:
la de si se habia oido «que hubiese poesia (shi'r) de nuestra nacién
en los dias de su soberania y fortuna». Como ya se dijo antes, la
respuesta de Ibn ‘Ezra a esta interrogante fue afirmativa, lo que
suponia que a la pregunta formulada en drabe en el titulo sobre si
habfa existido shi'r entre los hebreos antiguos, se respondia luego,
en el interior del capitulo, diciendo que si, que entre ellos habia
habido shi’r (también en drabe), a pesar de que, tal como él mismo
reconocia, la poesia (shir) hebrea no coincidia exactamente con lo
que los drabes llamaban asi, por no estar sujeta «a medida ni rima
segun el método drabe» (24 v). El tratadista destacé en primer
lugar la existencia de tres libros, Salmos, Job y Proverbios, que en
su opinién no eran prosa, sino shi’r porque, aunque carecian de
rima y medida exactas, poseian sin embargo evidentes cualidades
prosédicas. Ejerciendo una vez mds de comparatista, Ibn ‘Ezra
detectaba una serie de semejanzas entre estos libros y las uryuzas
-los poemas didéacticos drabes-, con las que compartian ciertos
elementos del «sistema del metro rayaz» (24 v)*. No obstante, y
trascitar algunos delos versosbiblicos que parecian tener afinidades
con este sistema métrico, el tratadista dejabaigualmenteinsinuada
la posibilidad de que estuviesen escritos en una especie de «prosa
rimada», al igual que, por otra parte, lo estaba también el famoso
Shir Shirot (Cantar de los Cantares)®’.

% Ibn ‘Ezra explicaba el «parentesco» como algo debido «a la proximidad de
sus asentamientos y a la cercania de sus territorios, hasta el punto de que no hay
diferencias entre ellas en la mayoria de los nombres sustantivos, excepto en esa
medida (que va) de lo seco a lo humedo, cuya causa estd en la variedad de vientos
y de aguas de la que se ha hablado» (21 v-22).

% Este metro, introducido en la poesia drabe en época medieval y muy usado
en los poemas didacticos (uryuza), consistia en un verso compuesto de dos
hemistiquios de tres pies cada uno, con rima en los dos hemistiquios (cfr. Diez
Macho, Moshe Ibn ‘Ezra como poeta y preceptista, op. cit., pag. 122).

%7 En prosa rimada se escribian las colecciones drabes de relatos llamadas
maqamas, incluidas las andalusies. Sobre el uso de la prosa rimada en la narrativa
drabe y, a imitacién de ella, en la nueva narrativa hispano-hebrea de Al-Andalus,
puede verse: Angeles Navarro Peiro, Narrativa hispano-hebrea (Siglos XII-XIV),
Cérdoba, Ediciones El Almendro, 1988. El tratado de Ibn‘Ezrano contiene ninguna

vizq, UQ[ AYSOW p Vaiqay vorjaod vy

107



Sultana Wahnon

—_
o]

8

Ademds de estos libros, todos ellos considerados poesia (shi’r)
por Ibn“Ezra, también se encontraban, dispersos por otros lugares
delaBiblia, incluidos los mas propiamente historicos, una serie de
shirot aislados, entre los que se encontraba, por ejemplo, la famosa
Cancién de Débora, ninguno de los cuales tenfa ya similitud
alguna con los sistemas métricos drabes, ni siquiera con el de la
prosa rimada®8, pero que, a pesar de eso, seguian mereciendo,
desde el punto de vista de Ibn ‘Ezra, la denominacién de poéticas
(shi'r en drabe). Finalmente, el tratadista aludia a los ya citados
«mil cinco» cadnticos de Salomoén, de los que nada podia decir
porque no se habian conservado ni se conocia nada acerca de su
«esencia» ni de «la naturaleza de su composicion» (25).

De todo esto puedeinferirse que enel tratado de poética hebrea
el concepto shi’r significaba ya algo mas amplio que enlos tratados
drabes dela época, que en general y especialmente en Al-Andalus,
seguian reservando este nombre a las composiciones escritas
seguin el método drabe, con medida y rima. Para Ibn ‘Ezra, lo
poético en sentido estricto -el objeto al que él dedicaba su tratado-
era algo bien diferenciado de la prosa (de ahi que no incluyera en
el recuento de los textos literarios hebreos ninguna de las
narracionesen prosadelaBiblia, por muy bien escritas o elocuentes
que fuesen), pero esadiferencia tiltimaen que consistiala poeticidad
del discurso no tenia por qué residir en el metro cuantitativo y la
rima perfecta. Bastaba con que el texto en cuestiéon se hubiese
compuesto siguiendo ciertas técnicas prosddicas indeterminadas,
para que se decidiese a concederle sin reservas el titulo de shi’r,
como hizo en el caso de todos los libros y shirot biblicos que él
mismo enumerd. Para que un mensaje verbal fuese poético, lo
tnico imprescindible era, pues, a su juicio, el ritmo, no el metro.

La temprana revolucién «romdntica» por la que Ibn ‘Ezra hizo
residir la poeticidad del discurso en el ritmo y no en la métrica fue
posible, en primer lugar, gracias a sus conocimientos de literatura

alusién concreta a este género literario, que puede que ni siquierallegase a conocer:
la primera narracién hispano-hebrea que se conserva perteneceria a Shelomo Ibn
Sabgel, que vivié en Al-Andalus en la primera mitad del XII, es decir, cuando Ibn
‘Ezra estaba escribiendo su poética ya en tierras cristianas. Hago notar que los
cuatro textos seleccionados por Ibn ‘Ezra pertenecen ala tltima seccion de la Biblia
hebrea, es decir, a la tinica cuyos textos se atribuyen explicitamente a escritores, la
llamada Hagiégrafos (Ketuvim), integrada también por relatos en prosa tan literarios
como el libro de Esther o el de Rut.

%8 Tbn ‘Ezra no ahondaba en este momento en la descripcion de este otro siste-
ma, que erade hecho elmds propiamente hebreo: la técnica versicular y paralelistica
dela poesia piyttica. Enla cuestién octava del tratado desarrollaria, en cambio, con
cierta amplitud, la cuestién propiamente retérica del paralelismo (88 v).



biblica y a su completa seguridad de que, tal como le habian
ensefiado sus maestros, determinados textos del corpus sagrado
habian sido escritos con intencién no sélo religiosa, sino también
artistica, por mds que no estuvieran escritos segun la regla drabe.
Pero también fue posible por sus conocimientos de poética y teoria
literaria. Al fin y al cabo, la idea segtin la cual podia existir shi’r sin
metro o, al menos, sin rima no carecia de precedentes, ni siquiera
dentro del mundo 4rabe. En su famoso comentario a la Poética de
Aristételes, el Kitab ash-shi’r, anterior en un siglo al tratado de Ibn
‘Ezra, el filésofo Ibn Sina (Avicena) habia relegado la rima a
peculiaridad de uso poético entre los drabes y elevado el ritmo,
basadotodaviadesdeluegoenlamedidadelos versos, acondicién
esencial y sine qua non de la poesia. Segtin este pensador drabe, la
poesia era un discurso «consisting of rhythmic and equipoised
locutions, which, among the Arabs, are also rhymed»>.

Las innovaciones en la teoria literaria arabe estuvieron, pues,
estrechamente relacionadas con el descubrimiento y traduccién al
drabe de la Poética griega que habfa tenido lugar en el siglo X®0. Y
el tratadista judio estuvo muy al corriente de estas innovaciones,
como lo prueba el hecho de que él mismo citase la Poética y sus
diversos comentarios drabes, en especial los de Al-Farabi, en
diversos momentos de su obra. Para lo que ahora nos ocupa, es
decir, para la definicion de la poesia (shi'r), la cita mds importante
seriala que se encuentra al comienzo delafamosa cuestién octava,
dondeseresponde denuevoalapregunta de qué debiaentenderse
por poesia, pero ahora ya desde la perspectiva abierta por la
Poética de Aristételes. Esto motiva que en esta parte del tratado se
ofrezca una nueva clasificacién de los usos artisticos del lenguaje,
que ya no seria la caracteristicamente drabe. En lugar del clasico
dualismo drabe entre oratoria y poesfa, lo que se encuentra aqui es
una nueva division tripartita: «Asi pues, entre los resultados de la
ciencia técnica, encontramos el arte de la oratoria, el de la poesia
y el de la literatura» (72, cursiva nuestra).

De esta «literatura», diferenciada asi de la poesia (y que debia
de aludir a los géneros en prosa artistica contemplados en la
Poética aristotélica), nada més se nos dice en este capitulo, que se
centra, unavez mas, en caracterizar su muy bien delimitado objeto
tedrico, es decir, el poema en sentido estricto, el shi’r o shir de los
arabes y hebreos. Pero, a pesar de esta limitacién (que el de Ibn

% Cit. por V. Cantarino, Arabic Poetics in the Golden Age, op. cit., pag. 132.
60 La primera traduccion de la Poética al drabe se atribuye a Abu Bishr Matta
ibn Yunus al-Qunnai y se fecha en el 932.

pAzq, UQ] AYSOIN ap vaiqay vIggod v]

109



Sultana Wahnon

—_
Jr—

0

‘Ezra comparte con todos los tratados de poética en sentido arabe,
i.e., lirico, la poética hebrea tendria mucho de aristotélica o, al
menos, de correcta lectura de Aristételes. Asilo revela, en primer
lugar, esa atinada distincién entre arte literaria (poética en sentido
aristotélico) y arte de la versificacién (poética en sentido drabe),
con la que su autor demostraba haber entendido que ni la Poética
aristotélica era equiparable a las artes medievales de la poesia, ni
la poesia griega un concepto equivalente al shi’r arabe o al shir
hebreo. Tal como dejé entrever en su clasificacion tripartita, se
trataba de algo mds abarcador, que debia de incluir muchos més
géneros que el estrictamente poético de los drabes y de los hebreos
andalusies.

En segundo lugar, el caricter aristotélico de la poética hebrea
vendria dado por su decidida adscripcién a las tesis griegas en
relacion con «el arte dela poesia (shi'r)», es decir, dela versificacion.
Las ideas de Aristételes al respecto las encontré Ibn ‘Ezra en el
pasaje en que, casi al comienzo de la Poética, aquél dejo establecida
su conocida distincién entre prosa y verso (entre prosa y «poesia»,
para el tratadista hebreo), en funcién de un «limite» o frontera que
los separaba y que no era otra que el ritmo, la miisica:

Lo que pretende el Filésofo en la parte octava de sus libros de
Logica, la llamada Poética, respecto al arte de la poesia (shi'r), es
esclarecer la diferencia entre ésta y la prosa, a la que define con un
limite que separaaambas (...). Luego dice: «Ciertamente, la poesia
esunmodo de decir cuyo ritmo se compone segtin ciertos métodos
de la composicién musical, con la que se relaja la naturaleza y se
aquieta el espiritu, sea cual sea el modo de componer la melodia, sencillo

o complejo, simple o compuesto» (72, cursiva nuestra).

Lo que el tratadista judio estaba resaltando aqui era que, de
acuerdo con Aristételes, poesia (shi’r) era todo discurso que
estuviese compuesto con «ciertos métodos de la composicién mu-
sical»®!, pero también que no era necesario hacer mds precisiones
en cuanto a cudles debfan ser esos métodos ni tampoco en lo

61 Aunque la cita no sea demasiado literal, es completamente cierto que la
Poética habia descrito la lengua poética como «lenguaje sazonado» y definido éste
como el que tenia «ritmo y armonia», sin hacer mds precisiones (Poética, 1.449b).
Ademds, el pasaje que Aristételes dedicé a distinguir «prosa» y «verso» contenia,
enefecto, unaexplicitaalusiénala posibilidad de que los versos fuesen «de distinto
tipo combinados o de una sola clase» (1.447b), lo que pudo dar pie aIbn ‘Ezra para
entender que la Poética griega se habia mantenido al margen de estrictas
consideraciones métricas, mdsalld de sefialar cudles eranlos metros tradicionalmente
utilizados por los poetas en uno u otro género.



referente a concretas y especificas «medidas, aspectos y modos»
(72). Por lo mismo, a Ibn “Ezra le parecié completamente legitimo
establecer una clara y nitida contraposicién entre las concepciones
griega y drabe del discurso poético:

La poesia (shi’r) consistia para los griegos en todo discurso que
estuviera compuesto al modo de la musica. En cambio, para los
arabes, toda poesia compuesta al modo musical es poesia, pero no
toda composicién musical es poesia (72 v-73).

De la determinacién con que antes, en la segunda cuestién del
tratado, habia afirmado que ciertos libros y shirot biblicos eran shi'r
a pesar de no estar medidos segtin el método drabe, cabria, pues,
inferir ahora que, en el conflicto que oponia las concepciones
griega y drabe de la poesia, Moshe Ibn ‘Ezra se incliné del lado de
la primera, pronuncidndose a favor de la concesién del nombre de
shi'r a cualquier discurso que, ademds de ser elocuente y bien
escrito, estuviese escrito al modo de la musica, con ritmo y
armonia, e incluso con «método», pero sin que ese método tuviese
que ser ninguno de los especificados en la ortodoxa métrica drabe.
En realidad, la conclusién mds importante a que este ejercicio de
teorialiterariacomparadalo condujo fue, precisamente, lareferida
al cardcter cultural y convencional de toda poética o preceptiva
literaria. Para alguien que, como él, se habia visto envuelto desde
muy joven en la disputa de las culturas y enfrentado, por tanto, a
diferentes «verdades» poéticas, acabé siendo evidente que toda
arte poética -entendida como descripcion y técnica de la lengua
poética- era algo siempre estrechamente ligado a la tradicién
literaria de que se estuviera hablando: en su caso, por ejemplo, la
de los judios andalusies. De ahi que, antes de exponer cuadl era,
segun él, el mejor método de componer poemas al modo drabe, se
sintiera obligado a advertir a los lectores de que ni el suyo ni
ningun otro método o preceptiva que pudieran llegar a conocer
era algo mds que un conjunto de reglas convencionales, sin
posibilidad alguna de convertirse en «método» o conjunto de
reglas devalidez universal, como si podian serlo, en cambio, lasde
las matematicas o las ciencias apodicticas en su conjunto:

... la ciencia de la palabra y el lenguaje no pertenece a las
ciencias en su esencia (...) como (la ensefianza) de la aritmética, la
geometria o la musica y algunas otras ciencias apodicticas, sino
que es convencional y no tiene aceptacién mas que entre aquellos
que han convenido en ella y cuya lengua es ésa, porque si se

p4zq, UqQ[ YSOJ ap va4qay varzgod v

111



Sultana Wahnon

—
—

2

traducen sus principios para gentes que usan otro idioma quedan
anulados en conjunto; mientras que las doctrinas superiores no
cambian en sus principios, ni se debilitan en sus argumentos, entre
las diferentes naciones de la tierra, aunque sea distinta su lengua
y diversos sus idiomas (71 v-72).

No obstante esto, y una vez relativizados tanto el concepto
como el método drabes de la poesia, el tratadista judio dedicaba el
resto de la cuestién octava, como se ha dicho, a exponer el «mejor
método del arte de componer poesia segtin la regla drabe», lo que
conllevaba por supuesto la exigencia de que los poetas hebreos
que quisiesen escribir de este modo se ejercitasen «en la ciencia
métrica, que consiste en medir el verso y es el primer escalén para
llegar a decir (poesia)» (73)°2. Tal como habia explicado al comienzo
del libro, Ibn “Ezra desconocia cuando y cémo habia surgido «la
aficion de la gente de la didspora por la poesia y por el metro
rayyaz, por guardar las medidas, las rimas...» (25 v)*?, pero, dado
que esto habia ocurrido ya y puesto que habia derivado en una
nueva edad dorada de la poesia hebrea, no veia el menor incon-
veniente para que siguiera haciéndose asi. Todo lo contrario: «Co-
mo nosotros en poesiaimitamos especialmente alos drabes —escri-
bié-, estamos obligados a seguir sus huellas en lo que podamos»
(86 v). Mds explicito fue todavia al discrepar del parecer de los
judios ortodoxos, para quienes escribir artes poéticas y retéricas
seguiasiendoalgo propiode drabesy ajeno alas materias religiosas
de que los judios debian tinicamente ocuparse:

Como ya he adelantado que la poesia es la ciencia de los
drabes y que los judios no son mds que imitadores suyos en este
arte, no estoy de acuerdo con quien niega la observancia de estos
aspectos de la retdrica (...). A nosotros nos corresponde hacer
causa comun con ellos en estos aspectos, en la medida de lo que
tenemosy entradentro denuestra capacidad, yaqueno podemos
ser sus seguidores en parte sin (serlo en todo). (117 v-118).

62 Esta propuestanoiba, sinembargo, acompariada de una exposicién personal
de esa «ciencia métrica». Al igual que Aristételes en su Poética, Ibn “Ezra se limité
a remitir al lector a los tratados ya existentes sobre el tema. En cambio, y también
aligual que Aristoteles, si consider6 pertinente dedicar un considerable nimero de
péginas a las cuestiones de retérica y, sobre todo, de retérica literaria.

%3 En efecto, el tratadista desconocia el papel que en todo esto habifa jugado el
poeta cordobés Dunash ben Labrat, a quien se limit6 a citar entre los primeros que
cultivaron poesia al modo arabe (31).



Todo esto, ademds, sin perjuicio de advertir alos aprendices de
poeta de que ni el dominio de la ciencia métrica ni el de la retérica
garantizaban, ni mucho menos, el acierto poético, y de que, por el
contrario, era muy frecuente que poemas «defectuosos» en esos
aspectos fueran mds hermosos que otros completamente
«correctos», debido principalmente a la fuerza y belleza de las
ideas expresadas:

...cudnto verso hay correctoensurima, que estd construido
(de acuerdo) con la prosodia, sano en su rawi, perfecto en su
morfologia y vélido por la lengua que se ha empleado que, silo
capta el oido y llega a la potencia del pensamiento, no lo recibe
con satisfaccion, nilo almacena en la potencia de la memoria del
modo que se guardan los tesoros. En cambio, otro cualquier
poema muy defectuoso en todas esas cualidades que ya se han
expuesto, es aceptado por el espiritu y produce éxtasis; por lo
que hay en él de hermoso, por los conceptos que al exponerse al
fuego del pensamiento dejan libre su lingote... (76 v-77).

Como demuestran estas reflexiones sobre la hermosura del
poema, el tratado tendria mucho también de estética literaria.
Diversos momentos del mismo contienen, como éste, una cuidada
y argumentada exposicion de las cualidades no sélo formales, sino
morales e intelectuales que, a juicio del pensador hebreo, debian
contribuir a la belleza y perfeccién del poema. En este aspecto el
tratado resiste perfectamente la comparacién con las reflexiones
de esta misma indole realizadas luego por los humanistas Dante
o Petrarca e incluso con algunas de las formuladas por la estética
de la Ilustracién, en obras por ejemplo como la de Baumgarten.
Todo ello resulta tanto mds meritorio por cuanto que se trata de
una obra escrita a comienzos del siglo XII, fechas en las que la
mayoria de los tratados drabes y andalusies seguian teniendo una
orientacién exclusivamente técnica, en las que todavia no se
habian empezado acomponerlasars poetrine del Occidente cristiano
y en las que aqui nadie conocia ni, menos adn, citaba la Poética de
Aristételes. Tal como Menéndez Pelayo sospechd, el doctrinal de
Ibn ‘Ezra contenia revelaciones inapreciables, cuyo valor y
significacién trascendian, con mucho, los limites del hebraismo.

pazq, Uq AYSON ap vaiqay vorgod v

113






	La poética hebrea de Moshe Ibn 'Ezra : una teoría medieval de la literariedad

