Zeitschrift: Boletin hispanico helvético : historia, teoria(s), practicas culturales
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: - (2006)

Heft: 8

Artikel: La hisotria de la doncella Teodor : una invencidn greco-bizantina, un
cuento de Las mil y una noches vy, finalmente, un pliego de cordel

Autor: Gonzélez-Barrera, Julian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047389

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lahistoriadeladoncella Teodor:unainvencién greco-
bizantina, un cuento de Las mil y una noches vy,
finalmente, un pliego de cordel

Julian Gonzélez—Barrefa Universidad de Sevilla

La mayoria de las voces autorizadas en esta materia confieren
unaimportanciamaxima alrelato delaesclava Tawaddud, inscrito
en Las mil y una noches (n. 436-462), como fuente original de esta
historia sobre las vicisitudes de una doncella tan fragil como
voluntariosal. Sin lugar a dudas, desde muy antiguo este relato se
incorporé a la literatura medieval castellana a través de las
diferentes versiones arabes que llegaban o se gestaban en la

© Boletin Hispdnico Helvético, volumen 8 (otofio 2006).

1 En 1904, Menéndez y Pelayo —trabajo reeditado en 1941- habia advertido de
que en el fondo de las colecciones drabes hay una mina indoeuropea, cuyo modelo
mas inmediato es el griego y que éste, a su vez, podia derivar de un sustrato persa
o incluso indio. En poca consideracion fue tomada la reflexién del santanderino,
porque, ya sea por poca fortuna para encontrar otras fuentes, decisién propia o
seguidismo de la opinién mayoritaria, muchos sostienen la hipétesis del origen
arabe. Primero, fue Mettmann quien formulé esta postura como incontestable,
aunque reconoce la posibilidad de un prototipo griego: «Ihr Vorbild hat man
vielleicht in einer aus dem Griechischen iibersetzten Schrift zu sehen, in dem Buch
von dem Philosophen, der durch die Sklavin Kitar gepriift wurde, und der Bericht des
Philosophen in ihrer Sache (1962, pag. 78)». Sélo por citar los mas modernos, detras
del académico aleman sesitiian Lacarra & Lépez Estrada (1993, pags. 55y ss), Vale-
ro Cuadra (1994, 1996), Baranda & Infantes (1995), Parker (1996), Gémez Redondo
(1998, pags. 482-501) y Rivera & Rogers (2000), aunque, lamentablemente, en el
caso de Valero Cuadra se omiten por completo los estudios acerca de las fuentes
greco-bizantinas del cuento, limitdindose a considerar como poco relevante el
hallazgo del libro dela doncella Qaytar: « Ademaés, Mettmann afirma que el modelo
del cuento pudo ser un escrito traducido del griego cuyo titulo es El libro del fildsofo
que fue examinado por la esclava Kitar y relato del filésofo sobre este asunto, aunque este
critico nojustifica dicha afirmacién y tampoco da ninguna referencia sobre el texto
citado, de manera que es imposible comprobar sus palabras (Valero Cuadra, 1996,
pag. 65)».

W1 I0p03 ] v]]2OUOP V] 3P VLIOJSIY U]



S Julidn Gonzilez-Barrera

Peninsula?, alcanzando cotas de popularidad incontestables;
aunque, curiosamente, la Historia le reservaria unlance inesperado,
porque fue uno de los pocos cuentos que Antoine Galland dej6 sin
traducir para su ediciéon impresa de Las mil y una noches de
principios del siglo XVIII%.

Ahora bien, incluso dentro de este panorama, la mayoria de
estos investigadores reconoce la existencia de pruebas, mas o
menos soélidas —ya nos ocuparemos mas adelante- de que, en
realidad, nos hallamos ante la continuidad del viejo tema
mesopotamico (y luego indio, hebreo y griego), con presencia ya
en la Greciaarcaica y cldsica y reformulado en época bizantina, del
sabio (esclavo, doncella o nifio) que da lecciones a los poderosos
(reyes, amos o falsos sabios) con los medios tradicionales de la
maxima y la fabula, y todo mediante una construccion novelesca
a base de preguntas y respuestas®:

2 Conservamos dos versiones drabes del cuento, que siguen en general latrama
narrativa de Las mil y una noches: la primera, traducida por Pascual Gayangos [Real
Academia de la Historia, Ms. Gay 71] y la segunda, descubierta por José Vazquez
Ruizen 1952 [Escuela de Estudios Arabes de Granada, Ms. XX-3] y editada en «Una
versiénen arabe granadino del Cuentode la Doncella Teodor”, Prohemio, 2,1971, pags.
331-365.

3 Rodriguez Monino sefiala una edicién vallisoletana de 1905 como la tltima
(1970, pag. 96), pero Palau demuestra que en Esparfia, como pliego de cordel, se
publi-ca La historia de la doncella Teodor hasta bien entrado el siglo XX: «Historia de
ladiscretay gentil donzella Theodor. Aora nuevamente corregiday enmendada, Barcelona,
Rafael Figuero (siglo XVIII), 8°,59 h., y 2 h. en blanco, grabs. en madera. 100 pts. V.
Vindel, 1929 [75645]" y «Historia nueva y verdadera de la Doncella Teodor, Carmona,
1862, 4°, 24 pags. 10 pts., 1930 [75647]” (Palau, 1951, t. IV, pag. 515). La ultima edi-
cién espanola que recoge Mettmann es de finales del XIX: Historia verdadera, curiosa
yentretenidade ladoncella Teodora. Corregida y aumentada en estaedicion, Madrid, Des-
pacho, calle de Miguel Servet, 13, 1890 (1962, pag. 92).

4 El francés Antoine Galland es el responsable de la primera traduccién
europea, Les Mille et une nuits, contes arabes traduits en frangais, compilada en doce
volimenes y publicada entre 1704 y 1717.

> La teoria sobre un estrato mds antiguo que el darabe comenz6 con los estudios
de Horovitz (1927), que afios mas tarde relanzé Wesselski (1937) con el hallazgo de
un catalogo arabe, Fihrist de al-Nadim, del siglo X, donde se recopila un libro
llamado El! fildsofo que prestd atencion a la doncella (de) Qaytar y la historia de los filésofos
relacionados con ella, que seria un antecedente de la historia de Teodor, porque el
cuento de Qaytar estd entre los que fueron traducidos de otras lenguas. Gustav von
Grunebaum en un par de sucesivos trabajos (1942; 1947, pags. 294-319) desarrolla
el origen griego de muchos motivos novelisticos en Las mil y una noches y cita la
historia de Santa Catalina de Alejandria como un ejemplo de la influencia cristiana
sobre los cuentos drabes. Cascudo, en 1953, insiste en la comparacién con la virgen
martir, dentro de un ciclo de historias sobre discusiones entre sabios y muchachas,
tan popular entre los cristianos de Oriente Medio. A la misma conclusién llega
Bronzini (1960), que asegura que laleyenda de Santa Catalina estaba muy extendida



[Ladoncella Teodor] pertenece a unaramaaparte dela tradicion
sapiencial: la Vida o novelita seguida de un debate de preguntas
y respuestas. Rama emparentada, pero no idéntica, a las que
dieron origen a las otras tres obras [Libro de los Buenos Proverbios,
Poridat de las Paridades y Bocados de Oro]: gnomologias, espejos de
principes y novelas en cartas. Todo ello se combina de un modo
u otro, todo ello crea obras diferentes. Pero todas tienen los
rasgos inequivocos de su origen griego y su reelaboracion en
época bizantina temprana®.

La literatura sapiencial comprende un amplio rango de
estructuras y subgéneros: fabulas, maximas, didlogos, debates,
vidas, etc.; tuvo su origen en la antigua Mesopotamia, y luego
pasarfa a la tradiciéon judeo-cristiana a través de la Biblia’,
propagdndose en todas direcciones: al oeste, hasta Grecia; al este,
hacia la India® y desde ambas orillas llegaria al mundo arabe,
representado por la Escuela de traductores de Bagdad (s. IX). El
paso a los reinos cristianos peninsulares se produjo por una doble
ruta de influencias: la via 4rabe (Bagdad — Egipto — Castilla); y la
senda oriental (Bizancio — Europa latina — Castilla)°. El proceso de
transmision es siempre complejo porque en numerosas ocasiones
no esta claro el camino que ha seguido el relato a través de tantas
tradiciones, culturas y lenguas, sin contar con las falsas atribuciones
aautores y protagonistas de muchas de estas obras y la falta de los
originales griegos de las traducciones arabes, eslabones perdidos
que, por desgracia, jamas veran la luz. Por todos estos motivos, al

en la Europa medieval, tanto en latin como en lenguas verndculas. Sobre los
motivos comunes a Las mil y una noches y la novela griega, nos habla Anderson
(1984), en un mas que interesante libro, apuntando hacia una fuente sumeria. Méas
recientemente, Darbord (1995), ha demostrado las relaciones entre la doncella
Teodor y dos historias medievales pertenecientes también al género sapiencial: la
Vida de Segundo y el Didlogo de Epicteto y el emperador Adriano, por la inclusion
secundaria de maximas de estos relatos en las ediciones de Toledo [1500-1503] y
Zaragoza [1540] de nuestro cuento. Por tiltimo, 1a maestria filol6gica de Rodriguez
Adrados (2001) deja en evidencia la red de influencias entre un primitivo sustrato
mesopotamico, el subgénero greco-bizantino de las khreiai y el relato de la esclava
Tawaddud.

¢ Rodriguez Adrados, 2001, pag. 316.

7 Es célebre el encuentro entre el rey Salomén y la reina de Saba (1Re 10, 1-10).

# Tanto hacia Occidente (Grecia) como Oriente (India), la literatura sapiencial
lleg6 a través de Persia (traducciones, versiones, argumentos, etc.).

? En un interesante articulo, Rodriguez Adrados (1986) sefiala al Libro de buen
amor del Arcipreste de Hita como el mejor ejemplo de la pervivencia de fabulas
orientales —de origen bizantino, se entiende- en la literatura medieval espafiola.

3 0p0a] v]jaduop v] 3p v1i0IS1Y U]



@ Julign Gonzilez-Barrera

hablardeliteraturasapiencial, siempresale ala palestra el concepto
de tradicion abierta, es decir, sin un arquetipo identificable:

Cuentos, anécdotas, romances, maximas etc. para los que no
es posible establecer unarquetipo del que derive todala tradicién
posterior. Las discrepancias entre las diversas versiones no son
‘faltas’, sino innovaciones de copistas, escritores o difusiones
orales que se crefan autorizados a introducir una dosis de
creatividad. O, inconscientemente, confundian o contaminaban?.

La literatura sapiencial desde las brumas de la Antigiiedad hasta los
albores de la Edad Media

Elnacimiento del género literario al que pertenece La historia de
la doncella Teodor habria que ubicarlo en la antigua Mesopotamia
y Egipto!!, donde encontramos titulos, aforismos y fabulas donde
es, habitualmente, un rey el que aconseja a su hijo o a alguien de
su circulo de confianza. La estructura cuentistica pronto va a
cambiar con el libro Ahikar, escrito por un asirio y que tendra gran
influencia en la literatura griega arcaica y clasica. El argumento es
el siguiente: Ahikar, secretario del rey Senaquerib (o de su hijo
Asarhaddén, enotroslugares)'?, adoctrina asusenor paraayudarle
a vencer al rey de Egipto, en cuya derrota tendra un papel
fundamental, pues acierta una adivinanza que posibilita el triunfo
del monarca asirio. Poco después, la trama novelesca se complica,
yaquees vilipendiadoy condenado a muerte, aunque, finalmente,
logra restituir su honor y posiciéon social.

Los paralelismos con nuestra historia surgen de forma

10 Rodriguez Adrados, 2001, pag. 21.

11 Las colecciones mesopotamicas estarian representadas por libros sumerios
como Instrucciones y babilénicos como Consejos a un principe. De Egipto, tenemos los
tratados tambiénllamados de Instrucciones, escritos por diversos autores (Merikare,
Amem-Opet, Ptahhotep, entre otros). Para tener a mano un completo catélogo
mesopotamico, consultar la obra de Lambert (1960).

12 Senaquerib: «rey de Asiria [705-681 a. C.], hijo del gran monarca Sargén,
famoso por sus campanias militares y obras culturales. Para la historia biblica es
importante su expedicién militar contra Siria y Fenicia, asi como la dirigida contra
Palestina (Ezequias), que tuvo que interrumpir antes de tiempo (2Re 18,13-19,
35par). Fue asesinado por sus hijos en el templo de Nosrok de Ninive (19,36s par)
que habia escogido para residencia y restaurado con magnificencia” (Haag, 2001,
pég. 565). Asarhaddén: «rey de Asiria [681-668 a. C.], mencionado en 2Re 19,37 e
Is 37,38 como hijo de Senaquerib. Emprendié varias camparias militares contra
Egipto y mand6 reedificar Babilonia. Asarhaddé6n llamé vasallo suyo a Manasés,
rey de Juda (AOT 357)» (Haag, 2001, pég. 62). -



fidedigna, aunque todavia no de manera concluyente. Por un
lado, tenemos un individuo de clase social inferior (un secretario
/ una esclava), que recurre a sus extraordinarios conocimientos
para instruir a un gobernante poderoso (un rey) sobre diversas
materias, yasea politica, religion o ciencia, y por otro, la utilizaciéon
de méximas, fabulas y proverbios para un didlogo de preguntas y
respuestas’®.

En la Grecia clasica hallamos dos horizontes de literatura
sapiencial: la tradicion oral de leyendas y aforismos con los temas
predominantes de Esopo y los Siete Sabios, y las colecciones de
maximas, similes y fabulas que, de Homero en adelante, van con
frecuencia unidas a una situaciéon o anécdota a la que sigue la
sentencia. El protagonista suele ser un pensador o un personaje
mitolégico que da consejos a un rey, a un joven aprendiz o al
publicoen general. Sinembargo, el subgénero delas Vidas, incluida
la del mismo Esopo, y las que se ponian como introduccién a un
debate no llegaran hasta el siglo IV a. C., sobre todo, a través de la
escuela peripatética (Demetrio de Falero, Aristoxeno, Hermipo,
etc.).

En la edad helenistica se produce un claro avance, es donde
residen lasraices de épocas posteriores, y cuando se prefiguran las
lineas basicas de nuestro género. En este tiempo, aparecen por
primera vez colecciones anénimas de maximas u otras estructuras
conreferencias mas o menos exactas o, incluso, imaginarias. Como
ya habiamos apuntado con anterioridad, es ahora cuando se
desarrolla por completo el génerodelas Vidas, incluidaslas de tipo
novelesco. Una de las obras mas conocidas de esta clase es, sin
temor a equivocarnos, la Vida de Esopo, que recoge gran parte delas
influencias anteriores!®. Esopo representa el arquetipo de las
clases inferiores: pobre, feo, lejos de los circulos de poder, que
acaba siendo un vulgar esclavo; pero, cuyo caracter burlén le hara
componer satiras contra filésofos, amigos e incluso su propioamo,
Janto, para acabar sus dias en Delfos, donde demostrard una vez
massusabiduria. Como ocurre con nuestra extraordinaria doncella,

13 Bajo este modelo, Anderson (1984) ha demostrado que los motivos comunes
a Las mil y una noches y la novela griega se pueden remontar hasta los tiempos de
Sumeria. En una historia sumeria, Inanna y Enki, hay una prominente y astuta
heroina, cuyo relato presenta similitudes con las Etidpicas de Heliodoro y con el
cuento de Omar bin al-Nu'uman de Las mil y una noches (noches 44-78).

4 «Ya se ha dicho que se trata de una fusién de elementos griegos antiguos
influidos por Oriente, y de nuevos influjos del Ahikar. Y, como he explicado en
detalle, de los cinicos” (Rodriguez Adrados, 2001, pag. 68).

O 10p03] v]]aduUop v] ap vLI0SIY U]



Julidn Gonzdlez-Barrera

o
o

las pinceladas biograficas van acompanadas de largos alardes de
doctrina’®.

Otro ejemplo de este género que combina elementos histdricos-
novelescos con maximas, lecciones y doctrina son los muiltiples
episodiosrelacionados conla Vidade Alejandro,en origenincluidos
en la obra del pseudo-Calistenes. El conquistador se enfrenta en
un debate de erudicién con unos sabios a través de un dialogo
mayéutico de preguntas y respuestas; en definitiva, de nuevo, el
viejo tema del rey poderoso que es vencido en sabiduria por algiun
personaje de clase social inferior (el emperador Maximino —Santa
Catalina-, el califa Harun al-Rashid -Tawaddud- y el soldan de
Persia —Teodor-).

En definitiva, en este periodo hay un florecimiento general de
las gnomologias, unas, hechas por los propios autores, como
Demetrio de Falero y otras recogidas por antologistas anonimos,
que recopilaban de periodos precedentes material de fil6sofos
como Soécrates o cualquiera de los Siete Sabios. De un tinico autor
hay muchas gnomologias mas o menos proximas que, segun los
casos, iban o no precedidas de una Vida. La forma preferida era la
organizacion segun temas y la escritura de maximas en prosa o en
trimetros yambicos, o la de la khreia que describe una situacion y
le siguen una pregunta y una respuesta —como en La doncella
Teodor-:

Pero hay transiciones con la khreia, que incluye una pequefia
accion en que alguien (preguntando, habiendo visto, habiendo
oido, en tal circunstancia) lanza una afirmacién generalmente
ingeniosa y punzante. Es frecuente la respuesta a preguntas del
tipo«iquées...?»0«;quéeslomads...?». A vecessigue el dialogo;
a veces hay transiciéon con el género de la anécdota [...] En
realidad, la khreia es una variante del apophthegma, que a su vez
lo es de la gnéme en sentido amplio»'®.

A partirdel sigloV d. C.y hasta el IX, la literatura sapiencial no
produce gnomologias relevantes, por lo que el desarrollo en estos
afnos solo se puede estudiar a través de la comparacion con las

15 En todas las versiones de La historia de la doncella Teodor, drabes y cristianas,
se cumple siempre el mismo modelo: una pequena introduccién biografica y
después un largo debate donde se ponen a prueba los conocimientos cientificos,
religiosos y de cualquier otro tipo de lamuchacha. Este esquema de cuento también
sereproduce tal cual en la leyenda de Santa Catalina de Alejandria, antecedente de
nuestra historia -como ya veremos mas adelante.

16 Rodriguez Adrados, 2001, pag. 72.



colecciones griegas posteriores y las traducciones drabes!'”. Ahora
bien, a partir del siglo IX se reanudé la actividad doctrinal,
copiando o rescribiendo lo anterior, en época del renacimiento
promovido por Focio, al mismo tiempo que en Bagdad, bajo el
reinado de los Abbasidas, concurrio un movimiento paralelo,
traduciéndose los libros griegos hallados en las bibliotecas de
Oriente y otros de lengua siriaca, que eran traslado, a su vez, de
originales helénicos. No obstante, este resurgimiento literario se
quedoéreducido tinicamente a gnomologiasy a géneros particulares
como las Vidas, fabulas y cartas, pero muchas de sus caracteristicas
principales tienen su eco ennuestra comedia: por unlado, tenemos
un ambiente dulico, donde la escenificacién tiene lugar en algtin
palacio ola corte de un rey; por otro, hay una especial vinculacién
entre cristianismo e imperio'®, cuyo impacto hace que muchos de
estos sabios sean ascetas o santos —Santa Catalina de Alejandria-o
consigan su triunfo en tierras extranjeras —Teodor- y, por altimo,
el esquema (rasgos biograficos + gnomologia), que se acaba
imponiendo, vaaimpulsarla creacién denuevas Vidasnovelescas.

En resumen, toda esta evolucion del género sapiencial en
forma de una pequefiabiografia seguida de undebate de preguntas
y respuestas entre un rey y un personaje de clase social inferior
(esclavo, mujer o niho), que concuerda a la perfeccion con la
estructura de La doncella Teodor, nos lleva a pensar en la existencia
de un prototipo griego perdido que serviria de modelo no sé6lo a
la historia de nuestra heroina, sino también a la leyenda de Santa
Catalina de Alejandria (s. IV d. C.), a la que consideramos, con
probabilidad, el estadio inmediatamente precedente. Nuestro
relato naceria de cierto titulo griego cuyo terminus ante quem seria
la expansion arabe a Palestina, Siria y Egipto y su implantacion
definitiva en aquellas tierras, antiguas provincias del Imperio
Romano de Oriente. Son obras bizantinas de aquel ambiente y
aquella cronologia, destinadas a la ensefianza moral y politica. No
hay huellas de este testimonio perdido, es cierto, aunque si de sus

17 Por desgracia, muchas de las colecciones bizantinas estan sin estudiar.

1% Esta herencia nos parece de especial relevancia ya que apoyaria la existencia
de un prototipo griego perdido de laleyenda de Santa Catalina de Alejandria que,
al mismo tiempo, es fuente de Tawaddud (X - Santa Catalina - Tawaddud -
Teodor): «La tradicién cristiana que en nuestros escritos, con dos excepciones, lade
Gregorio y la de Basilio, que se citan expresamente, se difundia cristianizando
todas las demas filosofias a partir, fundamentalmente, del siglo Il d. C.” (Rodriguez
Adrados, 2001, pag. 167).

[ —

— 40p0a] V]JaoUOp V] 3P DII0JSIY U]



p—
N

Julidn Gonzdlez-Barrera

fuentes, en la literatura bizantina renovada de Constantinopla a
partir del siglo IX!.

Una fuente cristiana: la leyenda de Santa Catalina de Alejandria

La historia del martirio de Santa Catalina presenta algunas
dudas eincongruencias como, por ejemplo, la variacion delnombre
del emperador encargado de su ejecucion (Maximino — Majencio
— Constantino)?”, que haria variar la fecha de este relato
hagiogré\fico21 ; no obstante, siguiendo la version autorizada de La
leyenda dorada, consideramos que los hechos se produjeron en
tiempos de Maximino —también responsable del martirio de San
Sebastian, entre otros-:

Ciertos autores dudan acerca de si fue Majencio o fue
Maximino quien mandé martirizar a esta santa. Para aclarar esta
cuestion conviene advertir que cuando Catalina muri6 eran tres
los emperadores que estaban al frente del Imperio: Constantino,
que habia sucedido en el cargo a su padre; Majencio, hijo de
Maximiano, proclamado augusto por los soldados pretorianos
de Roma; y, finalmente, Maximino, que con el titulo de césar,
ejercia funciones imperiales en oriente. De las crénicas se infiere
que, cuando Catalina vivia, gobernaban el Imperio y ejercian su
tirania sobre los cristianos Majencio en Roma y Maximino en las
provincias orientales. Parece, pues, que quien mandé martirizar
a Santa Catalina fue Maximino. Cierto que en algtn libro se lee
que fue Majencio, pero en opinién de varios comentaristas se
trata de un error debido a que el autor de tal libro,
equivocadamente o por descuido, donde debié escribir
Maximino, escribié Majencio®.

19 La esclava Tawaddud fue reelaborada en época de los fatimidas de Egipto,
entre los s. IX-XIII, la etapa que corresponde al periodo bizantino medio, cuando,
hasta el s. X, los dos géneros favoritos en Bizancio eran la historia y las vidas de
santos.

20 Tres de los cuatro emperadores —mds Licinio- que gobernaron el Imperio
Romano durante la Tetrarquia resultante tras la abdicacién de Diocleciano y Maxi-
miano en el 305.

2 Ensuarticulode 1942, G. von Grunebaum se atreve a dar una fecha concreta:
25 de noviembre del 305 d. C. Sin embargo, intentar datar el martirio de Santa
Catalina de Alejandria es casi una entelequia por la falta de fuentes histéricas
fidedignas. Ademas, el 25 de noviembre es el dia reservado en el santoral para esta
virgen, pero no tiene por qué coincidir con la fecha exacta de su martirio.

22 Santiago de la Voragine, La leyenda dorada, 11, pag. 774.



En opinion de Bronzini?, la leyenda de Santa Catalina estaba
muy extendida en la Europa medieval, de ahi sus numerosas
traducciones al latin y a las diferentes lenguas verndculas; si bien,
habria que esperar hasta los tiempos de las Cruzadas (1096-
1270)%, para ver cémo su popularidad alcanzaba su méaximo
esplendor como patrona y protectora de doncellas, estudiantes y
enfermeras. Es una de las tres santas veneradas en la Edad Media
por su virginidad, junto a Santa Inés y Santa Cecilia; ahora bien,
mientras Santa Inés es la virgen inocente, ignorante e indefensa,
cuyoemblema es el cordero, y Santa Cecilia es la esposa que acepta
demanera voluntariala castidad enellechonupcial, Santa Catalina,
sin embargo, representa a la virgen sabia, culta y elocuente que
reconoce la ciencia del Bien y del Mal y es capaz de discutir y
derrotar a los més eminentes doctores?.

Su hagiografia nos cuenta lo siguiente: Catalina era una joven
doncella, hija de un rey ya muerto de nombre Costo, que vivia en
un palacio de la ciudad de Alejandria. Un dia, con motivo de la
visita del emperador Maximino a Alejandria, se celebran unas
fiestas en honor a los dioses paganos, cuya asistencia se decreta
como forzosa para todos, paganosy cristianos. Preocupada por los
acontecimientos, la muchacha decide visitar al emperador para
recriminarle su actitud beligerante contra los cristianos e intenta
convencerlo «pormedio deinnumerables silogismos perfectamente
dialécticos, recurriendo a alegorias y metaforas, aduciendo
argumentos unas veces rigurosamente realistas y otras misticos»?°,
perosin fortuna. No obstante, impresionado porlos conocimientos
de la doncella, hizo llamar en secreto a los cincuenta mejores
oradores de sus dominios para que entablaran una polémica con

2 En su libro La leggenda di S. Caterina d’Alessandria: passioni greche e latine
(1960), expone la indudable conexion entre las dos historias y defiende que la
influencia cultural en la Edad Media entre Grecia y Oriente se produjo en ambas
direcciones.

24 Entre los cristianos de Oriente Medio gozaban de favor las historias de
discusiones entre sabios y muchachas como Santa Catalina, Teodor o Tarsiana del
Libro de Apolonio.

%> Wesselski (1937) proporciona otra fuente cristiana para nuestra doncella
sabia, aunque queda descartada casi de inmediato porque la simpatia del lector
recae en el sabio, no sobre la doncella. Existen coincidencias en la manera en que
se presenta la derrota del fil6sofo, similar a la introduccién de las Enigmaticas, una
coleccién de acertijos compilados por un monje agustino llamado Klaret, a finales
del siglo XIV. Wesselski cree, pero queda sin demostrar, que el prototipo griego
seria del estilo de Klaret y que la historia de Santa Catalina seria un modelo
intermedio entre Qaytar y Tawaddud.

26 Santiago de la Vorégine, La leyenda dorada, 11, pag. 766.

—_

w  40po3] v]]aduop v] Ip vLI0ISIY U]



Julidn Gonzilez-Barrera

p—
s

ella y la convencieran de que abandonara el cristianismo, bajo
promesa de grandes riquezas. El reto provoco indignacion entre
los sabios, que veian como una ofensa que una tnica muchacha
fuerasurivalenundebate ptiblico, pero obedecieronal emperador
y se presentaron en la corte: «jDe manera que nos ha hecho venir
desde los lugares mas remotos de la tierra a nosotros, los hombres
mas conspicuos del mundo, para disputar con una muchachuela
que ni sabra lo que dice!»?”. La doncella no s6lo consigue derrotar
a todos y a cada uno de ellos, sino que logra que convencidos se
conviertan al cristianismo, provocando la ira del emperador, que
los mandara morir degollados y que sus cuerpos sirvan de comida
para los perros. Tras su primer fracaso, Maximino le ofrece el
puesto de primera dama, s6lo por detras de la emperatriz, asi
como riquezas, posesiones y homenajes como una diosa viviente.
Santa Catalina vuelve a rechazarlo, lo que ocasiona que acabe
siendo torturada y martirizada, primero en la cdrcel, después en
una rueda de tormento? y, al final, decapitada por el verdugo.
El texto latino del siglo XI Passio sancte Katerine virginis es la
fuente de numerosas versiones vernaculas de la historia. A su vez,
esta recogida en La leyenda dorada de Santiago de la Voragine (s.
XIII), en el Livre de la Cité des Dames de Christine de Pizan (1405) y
en otros manuscritos sueltos?. Traducciones vernaculas circularon
por Europa no sélo en castellano, sino también en francés, inglés,
alemén, catalan y provenzal. La primera asociacion directa entre
Santa Catalina y la doncella Teodor la propone Cascudo a partir de
los nombres®. Afirma que el verdadero nombre de la santa —es
decir, antes del bautizo- es Dorotea, que significa «regalo de Dios»,
aligual que Teodor o Teodora (theos doron —doron theon). Sobre este
asunto, Baring-Gould apunta que Santa Catalina es a veces confun-
dida con una mujer llamada Dorotea, que se dice rechaz6 el amor
de un emperador?!. Esto no es del todo cierto; de hecho, la leyenda

27 [bidem, pag. 768.

28 La leyenda cuenta que la rueda de tormento salté por los aires por accién de
un angel salvador, haciendo que los fragmentos salieran en todas direcciones
matando a cuatro mil espectadores, «todos los cuales eran paganos» ([bidemn, pag.
770).

29 Tenemos constancia de un manuscrito de finales del s. XV, conservado en
la Biblioteca de El Escorial (Madrid), bajo la signatura Ms. h-1-13, 19 h., donde se
recoge este relato hagiografico en el cual, curiosamente, el emperador ya no es
Maximino, sino Constantino el Grande.

30 Desgraciadamente, el profesor Cascudo no da ninguna referencia en su
trabajo (1953) sobre la fuente de donde saca el nombre de Dorotea.

31 Baring-Gould, 1873-1878, vol. XIV.



de Santa Dorotea, recogida también por Santiago de la Voragine,
nos cuenta la historia de una doncella romana —hija de Doro y de
Tea- que rechazd el amor lujurioso de Fabricio, prefecto de
Capadocia, alto cargo en la administracion romana, pero no
emperador®2. Otra coincidencia evidente estéd en el perfil de las
protagonistas: jovenes, virgenes, hermosas, excepcionalmente
instruidas y con una clara voluntad dellevar siemprela iniciativa®:
«Luego, [el emperador] profundamente impresionado por la
prudenciay hermosura corporal delajoven, ordené quelallevaran
al palacio imperial y que no la perdieran de vista, hasta que €l
regresara. Catalina, en verdad, era tan extraordinariamente
hermosa, que cuantosla veian quedaban prendados de su graciosa
e incomparable belleza»**. Ademds, hay una correspondencia
curiosa entre la leyenda de Santa Catalina y las versiones de la
doncella Teodor: tanto el emperador como el califa estan ansiosos
por poseer a las muchachas, pero quiere que sea ella quien elija:

EelRey, quandoesto oy6, miré muchoala donzellay mandé
que se tirasse el manto que traia puesto sobre los ojos y que
alcasse el velo y lo pusiesse sobre la cabega. E la donzella tirélo
luego y hizo quanto el Rey le mandé. E alli vio el Rey la gran
hermosura y beldad que la donzella tenia y le parescia la mas
fermosa que visto avia en toda su vida, y pligole mucho con su
vista, y preguntdle que dixesse cémo avia nombre. [...] Y el Rey
dixo a la doncella que demandasse en merced todo quanto ella
quisiesse, que él se lo daria. Y ella le besé los pies y las manos y
demanddle en merced que la dexasse tornar con su sefior al
mercader [...] E quando el Rey est6 oy6 a la donzella, pesdle
mucho por ellala merced que demand6, que él bien pensava que
ya era suya, y pues que ya lo avia mandado, no se pudo
desdezir®.

Por ultimo, en el debate de conocimientos siempre hay algo en
juego, es decir, ellas pretenden intercambiar su victoria por algun
logro —convertir al cristianismo al emperador o a cuantos quieran
escuchar sus razonamientos, para Santa Catalina, y conseguir una
fuerte suma de dinero, en el caso de Tawaddud y Teodor.

32 Santiago de la Voragine, La leyenda dorada, 11, pags. 918-920.

3 Por voluntad propia, Santa Catalina de Alejandria toma la decisién de ir a
ver al emperador, hecho que desencadena su martirio, y Teodor es la que propone
ser vendida como esclava para hacer rico a su amo —en el cuento- o benefactor —en
la comedia.

3 Santiago de la Vorégine, La leyenda dorada, 11, pég. 767.

% Baranda, e Infantes, 1995, pags. 62 y 83.

—

G A0p03 v]]aduUop v] ap vLi0ISty U]



p—
(o)

Julidn Gonzdlez-Barrera

Un modelo drabe en Las mil y una noches: el relato de la esclava
Tawaddud

Enmarcada dentro de esta famosa coleccion de cuentos arabes
deorigen persaeindio, el relatonarrado por Sherezade comprende
las noches 436-462. El argumento es el siguiente: en la Bagdad del
califa Harun al-Rashid (766-809 d. C.), el hijo de un mercader se
arruina y tiene que vender su tltima posesion: unajoven, hermosa
y sabia esclava de nombre Tawaddud?®. Lo interesante es que la
idea es de la propia esclava, quien le propone que la ofrezca al
soberano por diez mil dinares —una auténtica fortuna-, que ella
conseguira demostrar con sus conocimientos que vale todo este
dinero. El califa la pone a prueba ante siete sabios*’, donde tendra
que someterse a examenes de teologia cordnica, medicina,
astronomia, filosofia, retérica y otras ciencias. El tdltimo de los
doctores es un personaje historico: el filésofo an-Nazzam, cuya
muerte se sabe que acaecio en el 885, por lo que el terminus ante
quem denuestra historia queda establecido en este afio. La doncella
pone una condicion: todos los sabios al ser derrotados deben
despojarse de su turbante y sus ropas. Ellos, convencidos de su
superioridad, aceptan gustosamente y comienza el examen. Todos
quedan enridiculo y desnudos. Finalmente, Tawaddud tiene que
vencer a un ajedrecista, a un jugador de chaquete y tocar doce
deliciosas melodias con el latid, para demostrar su adiestramiento
lidico y musical. Victoriosa, para sorpresa del califa, pide ser
devuelta a su primer duefio, de quien no se quiere separar. Harun
al-Rashid no sélo le concede su deseo, sino que le entrega una
importante cantidad de dinero para que su amo recupere su
negocio.

Este cuento tiene su origen en la corte abbasi de Bagdad del
siglo IX, en su Escuela de traductores, formada en su mayoria por
renegados bizantinos «cristianos—y adeptos al zoroastrismo-, sélo
formalmente musulmanes»®. Durante varias décadas, dirigidos
poral-Ma'mon, fanético de Aristételes, los traductores se encarga-

% M.]. Lacarra (1993) encuentrasimilitudes entre Tawaddud y otros personajes
femeninos como Tarsiana del Libro de Apolonio o la ‘joven muy leida’ del Libro del
caballero Zifar.

¥ Los siete sabios son: un alfaqui o recitador de Coran (noches 438-443), un
experto enjurisprudencia islamica (n. 443-445), un lector del Corédn (n. 445-448), un
médico (n. 449-454), un astrélogo (n. 454-457) y un fil6sofo (n. 457-458). El ultimo
es Ibrahim an-Nazzam (n. 458-460), instruido en todas las ciencias.

¥ Rodriguez Adrados, 2001, pag. 23.



ronderecopilar, recuperary trasladar todoslos textos griegos, que
habian sido salvados del fuego de la conquista, para traducirlos al
arabe¥®. Es opinién unanime que, mas tarde, en tiempos de los
fatimidas de Egipto, este texto fue reelaborado. Estamos ante un
cuento deindudablesraices helénicas—como venimos advirtiendo
en paginas anteriores-, que se reformula en la literatura arabe y
que pasa a través de ésta a la castellana a través de la influencia
cultural de la vecina al-Andalus. Todo estd conforme a la tradicion
de las “doncellas sabias” (Santa Catalina, Tarsiana, Tawaddud...)
que deben buscar su libertad o salvar su vida gracias a su extra-
ordinaria sabiduria, que se pondra a prueba con debates, juicios o
controversias en un ambiente cortesano, con la presencia de un
rey, califa o emperador como juez de la contienda intelectual. A
esto hay que afiadir el paralelo de la literatura de disputas, como
el Didlogo de Epicteto y el emperador Adriano®, y otras de tradicion
oriental, como «ciertas historias de monjas sabias en los Jataka
indios»*L.

Argumentos para justificar una génesis arabe como el de
relacionar a Tawaddud con una casta de lujosas esclavas placen-
teras, educadas desde jovenes en las cortes musulmanas para la
diversion y entretenimiento de califas, visires y grandes sefores,
resultan intrascendentes para la determinacién de una posible
filiacion*2. Es bien sabido que las prostitutas de lujo, ya fueran
libres o esclavas, instruidas en misica, danza, oratoria y otras
artes, no son exclusivas del mundo arabe, sino todo lo contrario,
existian en culturas pretéritas, tanto en oriente como occidente
(Roma, Grecia, China, Jap6n...). Y no sélo esto, siguiendo esta

¥ No hay que olvidar que la fulgurante expansién islamica habia arrebatado
ya al Imperio Bizantino, exhausto por las guerras contra los persas, las provincias
de Siria, Palestina y Egipto.

40 «A diferencia de Teodor, el Didlogo de Epicteto se asienta en una tradicién
escolar latina, la de los Joca monachorum, una 4gil estructura de ‘preguntas y
respuestas’ conlaque, desdelossiglos VI-VII, seaseguraba un minimo conocimiento
de la materia biblica; en puridad, se trata de un cuestionario, méas o menos extenso,
con un sentido unitario, que permiten probar el ingenio del estudiante y, a la vez,
captar su voluntad de aprendizaje. Lo mismo sucedera en el examen a que seré
sometida Teodor, como en el que tendra que padecer el fil6sofo Segundo» (Gémez
Redondo, 1998, pag. 471).

41 Rodriguez Adrados, 2001, pag. 38.

42 Valero Cuadra, 1996, pags. 39-53; Rivera & Rogers, 2000, pag. viii, n. §;
Goémez Redondo, 1998, pag. 483: «No obstante, Tawaddud posee entidad propia
en el contexto drabe en el que nace; por un lado, remite a laeducacién esmerada que
recibian algunas esclavas (o j_riyas) para entretener a sus sefiores mediante el saber
aprendido; por otro, la trama del relato se ajusta al método pedagégico del adab».

A0pO0A ] V]]a2uUop v] ap v1i0jSty v]

g



—
0.e]

Julidan Gonzdlez-Barrera

linea de razonamiento se afianzaria mas la posibilidad de una
fuente griega primigenia, porque Valero Cuadra, defensora de
esta teoria, olvida por completo a las famosas hetairas griegas,
muchas de ellas esclavas de las numerosas guerras que asolaban
las ciudades-estado helenas. Hermosas, graciles y cultivadas,
estas muchachas se dedicaban a animar los banquetes de reyes y
nobles con su admirado talento para cantar, bailar y conversar
sobre cualquier materia, incluso los mas delicados asuntos de
Estado, algo vedado para cualquier otra mujer griega, incluido las
reinas. Algunas, incluso, han pasado a la Historia por su
inteligencia, elocuenciay elegancia, que las convirtieron enasiduas
en los séquitos de los grandes personajes del mundo antiguo,
como por ejemplo, Aspasia—esposa de Pericles-, Targelia—amante
de Jerjes I, rey de Persia-, Kampaspe —Alejandro Magno- ...+,

Asimismo, vincular a la esclava Tawaddud con la literatura de
adab**, a través de las consecutivas adiciones, refundiciones y
combinaciones de elementos vertidos en los distintos manuscritos
arabes del cuento, puedeayudar, sinduda, adeterminar la filiacion
entre testimonios, e incluso, emparentarlos con las primeras
versiones castellanas impresas, pero nunca para intentar reforzar
una teoria sobre una hipotética génesis arabe de nuestra historia
que, como apuntan estas paginas, esta mucho mas proxima a un
sustrato mas antiguo greco-bizantino.

Latécnicade educaciéon con preguntas y respuestas se remonta,
como es bien sabido, a la mayéutica griega o método inductivo de
ensenanza socraticobasadoenel didlogo entre maestro y discipulo
con la intencién de llegar al conocimiento de la esencia o rasgos
universales de las cosas. Es decir, existia una interaccion completa
en ambas direcciones (maestro-discipulo). Este método era muy
distinto al de los sofistas, que daban largos discursos y a partir de
ellos esperaban que los discipulos aprendiesen; Socrates, en cambio,
mediante el franco didlogo y un trato mds individualizado con el
alumno, leayudaba aalcanzar por si mismo el saber*’. La presencia
de estos elementos en la literatura culta de adab no puede ser por

3 De hecho, Lope de Vegano se olvida de ellas en la comedia La doncella Teodor,
al incluir a dos -Aspasia y Targelia- entre las mujeres célebres por ser insignes en
las letras (vv. 2617 y 2642).

H Adab: «laliteratura drabe culta, también profana» (Valero Cuadra, 1996, pag.
53);

4 Literatura doctrinal de debates ya encontramos en Mesopotamia; por
ejemplo, la Teodicea Babilonia, un didlogo entre el hombre que se queja de las

injusticias del mundo y el amigo que le instruye y aconseja.



otro motivo que el contacto con la cultura helenistica tras la
anexion de Siria, Egipto y Palestina, que configuraria un género
literario de contenido misceldneo y pedagdgico*®, pero jamas
productodelainvencion propia musulmana. Yasean los pequefios
tratados didacticos, las obras historicas o los tratados de filosofia,
todo este material sereincorporaalaliteraturadrabeatravésdelos
restos del Imperio Bizantino que se salvaron del fuego de la
conquista, cumpliendo la Escuela de traductores de Bagdad un
inestimable rol de custodio, protector y transmisor del legado
griego clasico, no de creador de ninguna clase de género literario
o linea de pensamiento, como declara Valero Cuadra:

Este tipo de cuestiones, con esa forma pedagogica y ese
contenido, universal, en torno a la vida humana, aparece en los
libros de adab escritos en al-Andalus [...] La existencia de este
tipo de preguntas en los libros de adab confirma la relacion entre
esta literatura y muchos cuentos medievales que recogen en sus
péaginas elementos de toda una tradicion cultural drabe?’.

En otro orden de cosas, Wesselski ha apuntado la existencia de
una version persa, traducida del drabe y comprada en Siria,
ambientada también en la corte califal de Harun al-Rashid*®. En
esta variante, la esclava se llama Hasaniya y el debate académico
se convierte en una disputa teolégica entre sunnitas y chiitas: la
doncella, de creencia chii, debe salvar su vida ante un consejo de
mullahs, a los que acabara venciendo, consiguiendo como premio
cienmilmonedas de oro y lapromesa de queel califano perseguira
mas a los chiitas que viven en sus dominios. No tiene fecha,
aunque vuelve a aparecer el sabio an-Nazzam. Estamos ante una
version musulmana modificada en funcion dela disputa religiosa,
debajo de la cual, algunos investigadores ven una compleja vision
filosofica’.

Sin embargo, el hallazgo mas interesante es el descubrimiento
del catalogo Fihrist del arabe al-Nadim (s. X), donde el autor nos
dice que los primeros que recopilaron historias fueron los persas,
pero que la idea de pasar la noche contando historias es de
Alejandro Magno, lo que contribuiria a relacionar el origen del
cuento con un sustrato griego o bizantino. En la parte tercera,

46 Valero Cuadra, 1996, pag. 29.
7 [bidem, pag. 34.

¥ Wesselski, 1937, pag. 358.

4 Miquel, 1980.

A0p03 ] v]]aoUOP V] Ip V1I0JStY U]

—
O



Julidn Gonzdlez-Barrera

N
o

seccion VIII del volumen, bajo el epigrafe: «Nombres de libros
compuestos sobre sermones, moral y sabiduria, por persas, griegos
y arabes», menciona E! filésofo que presté atencion a la doncella (de)
Qaytar y la historia de los filosofos relacionados con ella, que seria un
antecedente de la historia de Teodor, porque el cuento de Qaytar
esta entre los que fueron traducidos de otras lenguas, aunque no
especifica de cual. Bayard Dodge apunta que Qaytar puede ser una
mala traduccion del fil6logo aleman y que la forma correcta seria
Qintir: desafortunada®. De hecho, Mettmann, que también sefiala
la existencia de esta fuente, nombra a nuestra doncella como Kitar
y no Qaytar’l.

Las primeras versiones andalusies se abren paso en la tradicion
popular

En nuestros dias, se conservan dos testimonios peninsulares
en lengua arabe del cuento de Tawaddud /Tudur™. El primero es
una version andalusi que se diferencia en gran medida con el
relatode Sherezade en Las mil y una noches, y son estas discrepancias
las que se transmiten a los textos castellanos, probablemente a
través de un testimonio arabe intermedio®®. Es lo que se ha
denominado el manuscrito Gayangos, en honor del que fue su
ilustre propietario.

La historia es la siguiente: un mercader de esclavas compra a
una hermosa doncella de nombre Tudur. La muchacha recibe una
instructivaeducacion exquisita; sinembargo, ladesgracia se ensana
sobre su amo, que se arruina y se ve en la necesidad de vender a
su tltima posesion. Para salvar la hacienda de su duefio, la joven
le propone ofrecerse al sultan, convencida de que gracias a su
sabiduria conseguira una importante suma de dinero. En este
caso, el debate académico se amplia considerablemente, llegando
a comprender un saber enciclopédico, eliminando las pruebas
musicales y las partidas de juegos de mesa®*. Empero, el desenlace
es el mismo que en Las mil y una noches: la doncella triunfadora
solicita como recompensa volver con suamo. La historia tiene una

> Dodge, 1970.

51 Mettmann, 1962, pag. 78.

°2 Mettmann incluso habla de la pervivencia de nuestra historia en Abisinia,
donde la doncella sabia recibe el nombre de Taudet: «unter dem Namen Taudet ist
die Titelheldin noch heute in nordlichen Abessinien bekannt» (1962, pag. 78).

>3 Es el denominado manuscrito Gayangos, conservado en la Real Academia
de la Historia (Ms. Gay 71).

> Bremond y Darbord, 1994.



forma y estilo propia de las obras populares, por lo que se podria
tratar de una reformulacién oral de una version mas compleja,
quizas, la original de la esclava Tawaddud en Las mil y una noches.

La divergencia principal con la tradicion anterior reside en el
juego de generosidad y gratitud que gira en torno a las dos figuras
principales: la doncella y el mercader. La ficcién que envuelve
nuestra historia—el debate, laapuesta delaropa, el deseo del califa,
etc.-, dentro de un contexto de preguntas y respuestas sobre las
mas diversas materias, no es otra cosa que el pretexto para la idea
central que da cuerpo al relato: por un lado, la generosidad del
duefiode Tudur, que gasta gran parte de su fortunaen laeducacion
de la muchacha; y por otro, la gratitud de la doncella, que pide
volverjuntoa él, una vezrecuperado el dinero. Para conocer mejor
estas divergencias, ha sido de fundamental ayuda el articulo de
Menéndez y Pelayo sobre esta version, donde hace referencia a
aquellos elementos que son relevantes para una comparacion con
Las mil y una noches>.

Pascual Gayangos, ensusanotaciones ala Historiadela literatura
espafiola de G. Ticknor®, dice que el autor de la primera traduccién
al latin debia de ser Pedro Alfonso, un clérigo aragonés de origen
judio, autor de la Disciplina Clericalis, un tratado de cuentos y
apoOlogos, que pasaron a la tradicion castellana a través de la
insigne obra del infante don Juan Manuel. Caro Baroja apoya esta
teoria al afirmar que el autor es Pedro Alfonso «tan aficionadoa los
fuertes caracteres femeninos»*’. Sin embargo, nuestro cuento no
se halla en la coleccion de Pedro Alfonso, por lo que no se puede
demostrar esta posible autoria®®. De todos modos, ya Menéndez y
Pelayo deseché la teoria de Pedro Alfonso al descartar al «<autor de
la Disciplina Clericalis por demasiado antiguo»*. Para terminar
conel andlisis de este manuscrito, Gayangos cree teneridentificado
con nombre y apellidos al autor de esta versién arabe®.

> Menéndez y Pelayo, 1904, pags. 495-498.

% Gayangos, trad., 1851, II, pags. 556-557.

> Caro Baroja, 1990, pag. 385.

% Juan Vernet también asegura que fue Pedro Alfonso quien tradujo el cuento
de La doncella Teodor al latin (1978, pag. 316).

% Menéndez y Pelayo, 1948, I, pag. 60. M." ]. Lacarra, en su edicién de la
Disciplina Clericalis, justifica la falsa atribucion a este clérigo aragonés: «La firma
Pedro Alfonso pasard a ser una ‘marca de garantia’ utilizada por fabulistas e impre-
sores para dar mas categoria a sus producciones» (ed., 1988, pag. 16).

%0 «Asimismo nos informa Gayangos de que, en el ejemplar que posee, la obra
se atribuye a Abu Bequer al-Warrac, un célebre escritor del segundo siglo de la
Hégira, autor de cuentos del mismo estilo que el de Teodor» (Valero Cuadra, 1996,

pag. 71).

10p03 ] p]]a2uUop v] ap v140jSty U]

N
—



N
N

Julidn Gonzdlez-Barrera

Laotra version arabe que ha llegado a nuestros dias es el citado
como manuscrito de Vazquez Ruiz, cuyo contenido se conoce
gracias a su resumen®. El texto, escrito en dialecto marroqui, se
conserva en la biblioteca de la Escuela de Estudios Arabes de
Granada. Podria tratarse de una nueva adaptacion reelaborada en
el norte de Africa y que después pasaria a la Peninsula, o bien al
contrario, un texto concebido en al-Andalus y que mds tarde
alcanzara costas africanas, donde seria reformulado para contentar
el gusto de aquel publico. La historia fue transmitida por Abu
Bakr, segtin José Vazquez Ruiz traduce del texto, pero el nombre
del autor permanece anénimo.

De cualquier manera, lasamplias diferencias entre esta version
y el resto, tanto arabes como castellanas, hacen poco trascendente
el estudio de este primer relato®. A continuacion, detallamos las
lineas divergentes mas interesantes segtin lo expuesto en el libro
anteriormente citado®: 1) el mercader y su hijo no tienen nombre
conocido; 2) la doncella propone a sus duefios ser vendida en el
Zoco de la Prosperidad, no ante el Emir directamente, que acude
atraido por las noticias sobre su extraordinaria belleza; 3) en la
enumeracion de conocimientos se afiade la caligrafia; 4) el califa
ordena que concurran al palacio todos los habitantes de la ciudad,
es decir, el debate con los sabios se convierte en un acto ptblico; 5)
ahora es el sabio Ibn Nizam -o an-Nazzam en las otras versiones-
el primero en preguntar y no el altimo; 6) la recompensa del califa
eslamas generosa de todas: diez cajas de marfil conincrustaciones
debrocados, diez mil dinares en cada caja, unamula y unservidor;
7) el califa no devuelve ala esclava porque la considera parte de su
harén. Ella ruega y ruega hasta que consigue ser devuelta a su
amo, por el que siente un gran amor®; 8) el autor intercala
amorosas composiciones poéticas en boca de Teodor y suamo en
un tono lastimero que provocan que el califa cambie de opinion; 9)
al final aparecen unos versos de Abu Nuwas, un escritor arabe del
siglo IX en una disputa sobre el vino, que demostraria que se trata
de un texto bastante tardio, posterior incluso a la primera version
manuscrita del XIII.

¢l Vazquez Ruiz, 1952.

62 [as diferencias, si bien son importantes, no alteran la estructura general del
cuento.

63 Valero Cuadra, 1996, pags. 77-79.

¢4 La explicacion que nos da Valero Cuadra para justificar la resistencia del
califa para liberar a Teodor nos parece nada convincente: «Esto puede responder
a las costumbres marroquies con respecto a las esclavas, quiza mas rigidas que las
bagdadies o las andalusies» (1996, pag. 78).



Con todo, este texto presenta muchas similitudes con el
manuscrito Gayangos y con el cuento de Las mil yy una noches, tanto
de forma como contenido, sin alterar para nada la estructura
general de la historia y sus lineas argumentas principales como la
doncella sabia, la ruina de su amo, el duelo con los sabios, el
premio del califa, etc.

Al otro lado de la frontera: las traducciones castellanas del Rey Sabio

No hay unanimidad, por falta de pruebas contundentes,
respecto a la fecha cuando aparecen las primeras traducciones
castellanas, de ahi que el mismo titulo de nuestro epigrafe sea, de
por si, una hipétesis. Ahora bien, el texto arabe tuvo que ser
traducido en el siglo XIII por la Escuela de traductores de Toledo,
porque, por ejemplo, la introduccion de las siete artes liberales en
la lista de conocimientos de la doncella encaja con el programa
alfonsino. Francisco Rico apuesta por retrasar algo la fecha, en
torno la época de su hijo, el rey Sancho IV, cuando se tradujeron
numerosas obras didacticas como Bocados de oro'y El libro de los cien
capitulos®; opinién también recogida por el autor de la Historia de
la prosa medieval castellana:

Es aventurado determinar el momento en que Tudur se
convierte en Teodor, ya que los cinco manuscritos en que se
conserva la obra son del siglo XV; no obstante, las similitudes
con los otros relatos de preguntas y respuestas (Segundo y
Epicteto) y la circunstancia cultural tan precisa en que ocurrenlas
traducciones de ese amplio conjunto de tratados (doctrinales y
cuentos) drabes, permiten arriesgar la segunda mitad del siglo
XIII como el momento mas adecuado para situar la aparicion de
laversién castellana, conformdndose unaestoria que tanto podria
oirse en la corte alfonsi como en la de sucesor, Sancho V.

El Setenario, una obra didactica comenzada bajo la direccion de
Fernando III el Santo y continuada por su hijo Alfonso X el Sabio,
contiene una serie de elementos coincidentes con la doncella
Teodor. En este tratado, nos encontramos una intencion
propagandistica de caracter politico y social, al servicio de una
dinastia reinante y todo ello envuelto en una defensa de las leyes
cristianas. Son siete razones sobre las que el saber debe asentarse.

65 Rico, 1972.
66 Gémez Redondo, 1998, pag. 485.

A0p03 ] v]]aoU0p U] ap VLI0JSIY U]

N
W



Julidan Gonzalez-Barrera

N
M=

Lasartesliberales quedan comprimidas en una ordenacion curiosa:
primero, las tres materias del trivium —gramatica, l6gica y retorica-
quedan englobadas en la ‘sabiduria de corazén’, después, las
cuatro del quadrivium —geometria, aritmética, astrologia y musica-
aparecen complementadas con la fisica, es decir medicina, y la
metafisica. Segin O’Callaghan, el libro refleja la manera en que
Dios esta reflejado en las siete artes liberales, los planetas y las

estrellas, el zodiaco, el Credo y los siete sacramentos®’:

-Senor Rey, vos devéis saber que el primer saber que yo
desprendi fue todas las siete artes liberales y la arte de astrologia
y las propiedades de las piedras, y de las aguas, y de las yerbas
y de las propiedades que tienen todas las maneras de animalias
oaves que Nuestro Sefor cri6 en el mundo. E sé la musica, cantar
y tafier mas que ninguna persona deste mundo®.

No nos puede extranar esta mezcolanza entre la Cruz y la
literatura doctrinal®. En el Medioevo, esta estrecha relacion entre
religiéon y ciencia no es producto de una simple casualidad, un
autor por separado o el proyecto de una institucién académica,
como podia ser unaescuela de traduccion; sino que iba mucho mas
alla, pues era parte de una tendencia filosofica —la escoldstica-
favorecida desde el poder politico -mas de una vez en franca
sintonia con el religioso- para unir la fe y la razén”’, y que utilizaba
el viejo método de ensefianza heredado de la filosofia griega, las
preguntas y respuestas:

In texts from the western tradition the didactic trend is again
evident, but with a special theological tone. These texts are
apparently awrittenrendering on methods of education through
ritual which were prevalent in the Christian Church: here these
texts even fulfill the official function of presenting the church’s
dogmas through questions and answers’!.

7 O’Callaghan, 1993.

6 Baranda, e Infantes, 1995, pag. 62.

69 En las versiones castellanas del cuento, tanto manuscritas como impresas,
las preguntas sobre religion musulmana pasan a ser, automaticamente, sobre
teologia cristiana: «Y recibié nuevos elementos cristianos en las versiones castellanas:
muchos mas que las otras obras aqui estudiadas. Se habla (y esto es nuevo) de la
Virgen Maria y de Jesucristo» (Rodriguez Adrados, 2001, pag. 309).

70 La escolastica, el pensamiento filoséfico dominante en la Edad Media,
defendi6 hasta principios del siglo XIV que la fe y la razén —es decir, la teologia y
la filosofia- estaban unidas por Dios, que era fuente absoluta de ambos
conocimientos.

71 Eli Yassif, 1982, pag. 58.



El cuento de La doncella Teodor ha llegado anuestros dias por un
doble camino: la tradicion manuscrita y las ediciones impresas.
Sinembargo, nosehaconservado, por desgracia, ningtin testimonio
de la que podria ser una primera traduccién castellana ni tampoco
aquella version drabe original de la que procederia el resto. De
hecho, todos los manuscritos conservados, bastante defectuosos,
son del siglo XV, una época bastante posterior a la mas que
probable fecha de traduccion. Estos cinco ejemplares castellanos
sepueden subdividir, asuvez, endos grupos o familias distintas”?:
1) h (Biblioteca del Real Monasterio de El Escorial, h-111-6, ff. 119v.-
124v.), ¢ (Biblioteca Nacional de Madrid, Ms 17853, ff. 112r.-117r.),
p (Biblioteca Nacional de Madrid, Ms 17822, ff. 116v.-122v.) y m
(Biblioteca dela Universidad de Salamanca, Ms 1866, ff. 91v.-96v.);
2) a (Biblioteca Nacional de Madrid, Ms 9055, ff. 69r.-74r.). Todos
ellos editados por Mettmann en su edicién previamente citada”.
El primer conjunto de versiones incluye nuestro cuento como
anejo a Bocados de oro y aparece bajo el titulo de ‘capitulo’”. El
segundo grupo estaria constituido s6lo por el manuscrito afadido
al final del Libro del conocimiento de todos los rregnos y sefiorios. El
resultado del cotejo de Mettmann” establece la constitucion del
texto en su version medieval de m, corregido por h y apoyandose
enay en los impresos.

Las primeras innovaciones de las traducciones castellanas se
basan en principio en la reduccién de examinadores a tres, asi
como la extension del debate, que se acorta sensiblemente. La
tradicién que conforman los manuscritos mgph tiene una serie de
claros rasgos definitorios en comparacién con las versiones drabes
anteriores: 1) la escena vuelve a Babilonia, como en Las mil y una
noches, con un mercader rico, pero sin hijos, que gasta parte de su
fortuna en la educacién de una joven y hermosa esclava; 2) la
ausencia del hijo conlleva la desaparicién del motivo folclorico de
la herencia inutil; y 3) la doncella ya no se presenta ante un califa
0 emir, sino ante un rey cristiano.

72 S6lo m esta fechado: 4 de febrero de 1433.

73 Con anterioridad, Hermann Knust edit6 h con variantes de g, p y a (1879,
pags. 507-517 y 613-630).

74 El manuscrito & se titula Capitulo que fabla de los enxemplos e castigos de Teodor
la donzella o g que se llama Capitulo que fabla de las preguntas que fizieron a la donzella
Teodor o p, Capitulo que fabla de los ensemplos de Teodor donzella. El incunable carece
de las hojas de portada y colofén.

7> Mettmann, 1962, pags. 94-97.

A0p0a ] v]]aouU0p v] ap v1403SiYy v

N
167



Julidn Gonzalez-Barrera

N
(o))

En cuantoal manuscritoa, el texto estd incompleto y el resultado
del estudio de Mettmann lo entronca con la tradicion impresa, por
lo que no aporta variaciones significativas para contrastar con
mgph’®:

In einigen, durch Kursivdruck angezeigten Fillen sind
gemeinsame Fehler von mgph anhand der Fassung a oder der
Drucke verbessert worden. Mehr Klarheit konnte allein die
Auffindung besserer Handschriften bringen””.

El cuento de La doncella Teodor y la literatura de pliego de
cordel: los impresos espainoles del XVI y XVII

Lapérdidaoextraviodel manuscritooriginal, del cual partieran
las ediciones impresas, no tiene por qué significar que no se
confeccionara ad hoc, como apuntan Baranda e Infantes:

[Que] para laimprenta se elaborara ‘especialmente’ con este
fin, mds si pensamos que al texto primitivo se le afnadieron
materiales procedentes del Repertorio de los tiempos de Andrés de
Li, que andaba en versiones incunables desde 1492, incluyendo
asi en la obra conocimientos précticos relativos a las labores del
campo”s.

La presencia manifiesta de parrafos copiados literalmente del
Repertoriocolocaala primeraediciénimpresa en una fecha posterior
a 1492, aunque se da por perdida. Ahora bien, de este testimonio
impreso primigenio derivarian dos ediciones distintas: una
denominada como B (Biblioteca Central de Barcelona, Inc. 7), que
estuvo a cargo del impresor Pedro Hagenbach en Toledo entre
1500-15037%; y otra rotulada como G (Biblioteca de don Bartolomé
March, A/7/5/23), edicion sevillana hecha en los talleres de Juan
Varela de Salamanca entre 1516-1520%. La historia ahora esta
ambientada en el reino musulman de Tunez, pero el mercader es
cristiano, concretamente de origen hingaro, que compra una

7 De todos modos, para aquellos investigadores que quieran tener una precisa
enumeracién de las minimas variaciones de a respecto a los otros manuscritos
castellanos, pueden consultar a Valero Cuadra (1996, pags. 119-120).

77 Mettmann, 1962, pag. 97.

78 Baranda, e Infantes, 1995, pag. 13.

7Y Mettmann se equivoca en las fuentes consultadas y marca una fecha de 1498
(1962, pag. 88).

8 Descubierta por Norton (1978, n.” 993), es un testimonio impreso que
Mettmann no conocia.



joven y hermosa muchacha también cristiana, procedente de
Espana. Creyendo que se trata de la hija de algun hidalgo, le
proporciona una educaciondistinguida en todaslas artes y ciencias.
Elinfortunio delaruina del mercader se produce por un naufragio
—como en la comedia del Siglo de Oro®!-, quedando como unica
posesion, ladoncella Teodor. Esla propiamuchachala que plantea
a su amo venderla al Rey, asegurandole que sacara por ella una
fortuna que le permitiria recuperar su hacienda. Para poder
presentarse adecuadamente ante el monarca, ella le pide joyas,
vestidos y afeites para su arreglo®, un momento de la historia que
Lope de Vega recrea a la perfeccién, aunque deja al margen la
escena con el comerciante Mahoma, el amigo que le regala todo lo
necesario para acicalar a Teodor:

TEODOR Pues vamos donde me vistas
de ricas telas bordadas,
con mil joyas y cadenas,
que aqui tu crédito basta;
y porque me estime el Rey,
que una mujer adornada
obliga a mayor respeto,
que pobre es moneda falsa,
y falsa y pobre y desnuda,
si no es de noche, no pasa. (vv. 2471-2480).

La edicién B no sélo es la mas antigua de todas, sino que
también se trata de la versién mas larga por el nimero de materias,
preguntasy controversias®, afiadiendo consejos sobre agricultura
y el mantenimiento de la salud humana segtin los meses del afio,
sibien se aprecia unasignificante reduccion del examen religioso®.
Porotrolado,losenigmas del tercer examen se han complementado
con preguntas sacadas del Didlogo de Epictetoy el emperador Adriano,
donde se aporta informacion sobre cronografia universal, asi
como noticias relativas a la Biblia. La primordial discrepancia con
los manuscritos reside en que antes afinaba su saber al definir los
signos de la naturaleza femenina y ahora expone las sefiales de la

81 Esta innovacion en los impresos que pasa a lacomedia hace muy improbable
que Lope de Vega manejara alguna de las versiones manuscritas del cuento.

82 «Aspecto novedoso de la tradicion castellana frente a la arabe, aunque en el
ms. Gayangos si aparece la propuesta de la doncella de ser perfumada y adornada
antes de ser llevada al califa para ser vendida» (Valero Cuadra, 1996, pag. 91).

8 [bidem, pags. 94-95.

A0p03 ] v][23Uop v] ap v1I0ISIY V']

N
~



Julidn Gonzdlez-Barrera

[
o

condicién masculina, como sefiala Gomez Redondo, «con ironia,

con malicia»®®:

El sabio le pregunt6: «Doncella, que condicion tiene el
hombre?» La doncella [le] respondio: «El hombre tiene en si
todas las condiciones e virtudes que tienen todas las aves e otras
bestias e anemalias que Dios crio, que son estas que se pudieron
fallar: Es bravo como leon, franco como gallo, ardit como furon,
alegre como ximio, callado como pece, suzio como puerco,
manso como oueja, ligero como cieruo, artero como raposo,
fermoso como pauon, tragon como lobo, casto como abeja, leal
como caballo, perezoso como taxo[n], escaso como can, couarde
como lebre, triste como arana, parlador como tordo, limpio
como cisne, necio como asno, feo como erizo, ayunador como
topo, fornicador como chinche, falso como sierpe®.

Poco tiempo después, el texto volviéo a sufrir nuevas
modificaciones. El primer testimonio lo tenemos en la edicién de
Sevilla a cargo de Jacobo Cromberger entre 1526 y 1528, llamada
P (British Library, C.63.b.15)%, donde se sustituyen los
conocimientos queladoncella tiene sobreagricultura por preguntas
sobre astrologia, de nuevo copiadas del Repertorio de Li, pero,
ademds, se reduce mucho la extensa enumeracion que Teodor
hacia de sus saberes y se suprimen las relativas a las artes eréticas:

Las preguntas que habia en Bsobre losalimentos, las sangrias
y el coito, se han sustituido en ésta, y en el resto de las versiones
impresas conocidas, por unmodelohumanoenel queserelaciona
cada parte del cuerpo con cada signo del zodiaco y una tabla
sobre los beneficios de las purgas y las sangrias®.

De la edicién P parecen derivar las siguientes impresiones: «3
(Medina del Campo, Pierres Touvans, 1533) y 4 (s.d., c. 1535),
aunque al no poseer ejemplares no pasa de ser una hipétesis; y
posteriormente Q (British Library, C.39.e.8), Sevilla, Domenico de
Robertis, 1543; R (Universitatsbibliothek, Heidelberg, D 6926),
Sevilla, Juan Cromberger, 1545; S (Staatsbibliothek de Munich, Po.

8 Mettmann, 1962, pags. 103-134.

85 Gémez Redondo, 1998, pag. 501.

86 Mettmann, 1962, pag. 130.

87 En la edicién de Mettmann se denomina erréneamente «Sevilla, Estanislao
Polono, um 1500» (Ibidem, pags. 88-89).

8 Valero Cuadra, 1996, pag. 118.



Hisp. 47), Burgos, Juan de Junta, 1554; y T (Viena, Biblioteca Impe-
rial, 93 F91), Segovia, s.a.»¥.

La tercera version comienza con la edicion M (Biblioteca
Nacional de Madrid, R/ 10688); Zaragoza, Pedro Hardoyn, 1540;
donde se incluyen algunas preguntas conseguidas del Didlogo de
Epicteto y el emperador Adriano®®, editado en Burgos aquel mismo
afo, a pesar de que ya circulaba en ediciones anteriores. Los
testimonios son los siguientes: U (Paris, Bibliotheque Nationale,
Rés.Y21016), Alcala de Henares, Juan Gracian, 1607; y V (Biblioteca
Real de Copenhague, 77153), Cuenca, Salvador de Viader, 1628.
También en el siglo XVII y a partir de una edicién valenciana a
cargo de Bernardo Nogués de 1643 (Biblioteca de don Antonio
Rodriguez-Moiiino, C-30-2159), nuestro cuento sufre una ultima
modificacién, quedando el titulo dela siguiente manera: La historia
de ladoncella Teodor. Agora nuevamente corregida e historiada. Ordenada
por Francisco Pinardo, van afiadidas algunas sentencias, y dichos notables
del filosofo Diogenes. En ella se han afladido unas preguntasrelativas
al matrimonio que le hace el propio Rey una vez que ha concluido
la disputa con los sabios, pero sin alterar el resto del texto. Al final
de la historia, para completar el pliego, es donde se incluyen las
sentencias de Diogenes el Cinico. Para un stemma codicum de todos
estos impresos, estamos de acuerdo con las conclusiones vertidas
en el libro de Baranda e Infantes®:

Original comun x para todas las versiones del que derivanen
una rama By G y en otra a través de un subarquetipo y: por un
lado a través de un original perdido el grupo P, Q, R, 5, T, 3, 4,
7y 9; y por otro el grupo M, U, V; en el primero se puede
relacionarasuvezenunarama7,Qy9,PyRyenotra3,4yS
y T; en el otro grupo M queda aislado y a través de otra version
perdida se relacionan Uy V.

Demostrando su inmensa popularidad, el nimero de
testimonios del XVI es bastante alto —hasta trece-, aunque falta por
citar 9, una supuesta edicion de Burgos de 1537, olvidada por
Mettmann, y lanimero 7 (Biblioteca de Catalufia, fondo Bonsoms,
9-11-10), Toledo, Fernando de Santa Catalina, 1543%; todo sin

89 Baranda, e Infantes, 1995, pég. 16.

% Mettmann, 1962, pdg. 88. Esta obra, alo largo de la Edad Media, aparece bajo
titulos distintos, como L'enfant sage, El ynfante Epitus, Adrian y Epitus, Pregquntas que
el emperador Adriano hizo al infante Epitus...

91 Baranda, e Infantes, 1995, pag. 18.

92 Baranda, e Infantes, 1994,

A0p0I ] D]]22U0p D] 3p v1403STY U]

N
O



Julidn Gonzdlez-Barrera

W
e}

olvidar las mas que probables ediciones que se habran perdido y
de las que no tenemos ninguna noticia.

La metamorfosis de género que sufrio nuestra historia con la
adaptacion de Lope de Vega para los corrales de comedias queda
aplazada para trabajos posteriores.

Fortuna y azares desde la otra orilla del Atlantico

La historia de la doncella Teodor fue enviada a las Indias en
grandes cantidades como prueba de su éxito de publico. Sin duda,
este cuento piadoso, lleno de ingenio y sabiduria tendria el
beneplécito de moralistas y censores, al servicio de la Santa
Inquisicion, siempre avidos de prohibir todo lo que bordeaba los
limites de la férrea ortodoxia tridentina. Con anterioridad a la
Contrarreforma, fue favorecida por la orden de Isabel la Catélica
de mandar a América solo titulos de asuntos cristianos o
moralizantes para que no perjudicaran a los indios como las
fabulas y fantasias de los libros de caballerias, por ejemplo.
Unicamente en el corto periodo entre 1583 y finales de siglo, estan
registradas més de 850 copias que viajaron en los galeones
espanoles, y esto sin contar las otras muchas que pasarian a las
Indias como contrabando, algo habitual no solo para los codices
prohibidos®.

En el continente americano, su difusion es de tal magnitud que
incluso se recoge una version maya en el Chilam Balam®. Esta
curiosa traduccion habria sido elaborada por un indio culto que
sabria espafiol muy bien y que hubiera obtenido el cuento, como
otros muchos textos del Chilam Balam, de los repertorios cristianos
que portaban los misioneros en sus tareas evangelizadoras®. Su
vida literaria alcanzaria la lengua portuguesa, con una primera
traduccién a cargo de Carlos Ferreira en 1712 -si es que no existié
otra mds antigua-, porque su éxito editorial se prolongaria hasta
bien entrado el siglo XIX con casi una docena de nuevas
impresiones®. Incluso existe una version brasilefia que deriva de

93 Ni siquiera el cuento de La doncella Teodor se salvé de pasar por los [ndices
de libros prohibidos. En 1755 se produce su primera y tinica inclusion, aunque se
levantaria el veto antes del término del siglo XVIII.

% Parker, 1996.

% Baranda e Infantes hablan incluso de una versién en tagalo, alegando que
«consta en los inventarios que desde finales del XVIse enviaba a Indias» (1995, pag.
19).

% La edicién en lengua portuguesa méas moderna que recopila Mettmann es
ya del siglo XX: Verdadeira historia da doncella Teodora em que se trata da sua grande



una portuguesa, publicada en Lisboa, que continu6 la tradicion
castellanamas tardia. Cascudo presenta el texto de una adaptacion
de 1735 y la compara con una edicién espanola publicada en
Madrid en 1726 y se advierten muy pocas diferencias al examinarla;
quizas, la divergencia principal reside en la eliminacion de la
pregunta sobre el placer de una hora®.

BIBLIOGRAFIA CITADA

ANDERSON, Graham, Ancient fiction: The novel in the Graeco-Roman world,
Londres, Croom Helm, 1984.

BARANDA, Nieves, y INFANTES, Victor, Narrativa popular de la Edad
Media: La doncella Teodor. Flores y Blancaflor. Paris y Viana, Madrid,
Akal (Serie Nuestros Clasicos, 14), 1995.

BARING-GOULD, Sabine, The lives of the saints, Londres, ]. Hodges, 1873-
1878, 15 vols [el vol. 14 cotiene la leyenda de Santa Catalina de
Alejandria].

Biblia= Sagrada Biblia, trad. por Eloino Néacar y Alberto Colunga, Madrid,
Biblioteca de Autores Cristianos, 1959, 97 ed.

BRONZINI, Giovanni Battista, La leggenda di S. Caterina d’Alessandria:
passioni greche e latine, [s.ed.], Roma, 1960.

CARO BAROJA, Julio, Ensayo sobre la literatura de cordel, Madrid, Istmo,
1990.

CASCUDO, Luis daCamara, Cinco livros do povo, José Olympio, Rio, 1953.

DARBORD, Bernard, y BREMOND, Claude, «Tawaddud et Teodor: les
enjeux ludiques dusavoir», en Convengo Internazionale L'Enciclopedismo
Medievale, ed. M. Picone, Ravena, Longo Editore, 1994, pags 253-273.

—, «La tradicion del saber en la Doncella Teodor», en Medioevo y Literatura.
Actas del V Congreso de la Asociacion Hispdnica de Literatura Medieval,
ed. Juan Paredes, Granada, Universidad de Granada, 1995, vol. I,
pags 13-30.

DODGE, Bayard, The Fihrist of al-Nadim; a tenth-century survey of Muslim
culture, New York, Columbia University Press, 1970.

ELI YASSIF, Beer Sheva, «Pseudo Ben Sira and the ‘Wisdow Questions’
Tradition in the Middle Ages», Fabula, 23: 1/2, 1982, pags 48-63.
GOMEZ REDONDO, Fernando, Historia de la prosa medieval castellana,

Madrid, Catedra, 1998, 3 vols.

GRUNEBAUM, Gustav von, «Greek form elements in the Arabian
Nights», JOAS, 62, 1942, pags 277-292.

—, Medieval Islam, Chicago, Chicago University Press, 1947.

hermosura e sabedoria. Traducida do Castellano por Carlos Ferreira Lisbonense, Porto,
Joaquim Maria da Costa, 1906.
9 Cascudo, 1953.

A0p03 ] v]]aoU0p v] 3p V10ISIY U]

W
—



Julidn Gonzilez-Barrera

W
N

HAAG, Herbert, Breve diccionario de la Biblia, Barcelona, Herder, 2001.

HOROVITZ, Josef, «Die Entstehung von Tausendundeine Nacht», Review of
Nations, 4, 1927, pags 85-111.

KNUST, Hermann, Mittheilungen aus dem Eskurial, Tiibingen,
Litterarischen Vereins in Sttutgart, 1879.

LACARRA, Maria Jesus, «El arquetipo de la mujer sabia en la literatura
medieval», Foro Hispdnico, 5, 1993, pags 11-21.

—y LOPEZ ESTRADA, Francisco, Origenes de la prosa, Madrid, Jucar,
1993.

LAMBERT, William G., Babylonian Wisdow Literature, Oxford, Clarendon
Press, 1960.

MENENDEZ Y PELAYO, Marcelino, «La doncella Teodor», Estudios y
discursos, I, Madrid, CSIC, 1941, pags 219-254.

—, «La Donzella Teodor: un cuento de Las mil y una noches, un libro de
cordel y una comedia de Lope de Vega», en Homenaje a D. Francisco
Codera, Zaragoza, 1904, pags 483-511.

METTMANN, Walter, ed., «La historiade la doncella Teodor. Ein spanisches
Volksbuch arabischen Unsprungs. Untersuchung und kritische
Ausgabe der dltesten bekannten Fassungen», Akademie der
Wissenchaften und der Literatur, Mainz, Frank Steiner Verlag, 1962,
pags 75-173.

MIQUEL, André, «Tawaddud la servante», en Sept contes des Mille et une
Nuits, Paris, Sindibad, 1980, pags 13-49.

NORTON, Frederick John, A Descriptive Catalogue of Printing in Spain and
Portugal, 1501-1520, Cambridge, Cambridge University Press, 1978.

O’CALLAGHAN, Joseph F., The learned king, Philadelphia, Union of
Pennsylvania, 1993.

PALAU Y DULCET, Antonio, Manual del librero hispanoamericano,
Barcelona, Libreria Palau, 1951, 2 ed. aum.

PARKER, Margaret, The story of a story across cultures: The case of the
Doncella Teodor, Londres, Tamesis, 1996.

PEDRO ALFONSO, Disciplina Clericalis, ed. M.” Jesus Lacarra, Zaragoza,
Guara, 1988.

RICO, Francisco, Alfonso X el Sabioy «La General Estoria», Barcelona, Ariel,
1972.

RIVERA, Isidro J., y ROGERS, Donna, eds., Historia de la doncella Teodor,
Binghamton, Center for Medieval and Early Renaissance Studies,
2000.

RODRIGUEZ ADRADOS, Francisco, «Aportaciones al estudio de las
fabulas del Arcipreste», en Philologica Hispaniensia in honorem M.
Alvar, Madrid, Gredos, 1986, vol. 3, pags 459-473.

—, Modelos griegos de la sabiduria castellana y europea. Literatura sapiencial
en Grecia y la Edad Media, Madrid, RAE, 2001.

RODRIGUEZ MONINO, Antonio, Diccionario de pliegos sueltos poéticos
(siglo XVI), Madrid, Castalia, 1970.

SANTIAGO DE LA VORAGINE, La leyenda dorada, Madrid, Alianza
Forma, 1982, 2 vols.



TICKNOR, George, Historiadelaliteraturaespafiola, trad. Pascual Gayangos
y Enrique de Vedia, Madrid, Imprenta de la Publicidad, 1851-1856, 4
vols.

VALEROCUADRA, M?, Ladoncella Teodor: un cuento hispanodrabe, Alicante,

Diputacion de Alicante, 1996.
—, «El'mito literario medieval de la mujer sabia: la doncella Teodor»,
en Las sabias mujeres: educacion, saber y autoria (siglos III - XV1I), ed.
Maria del Mar Grana Cid, Madrid, Asociaciéon Cultural Al-Mudayna,
1994, vol. 1, pags 147-155.

VAZQUEZ RUIZ, José, «Una nueva versién arabe del Cuento de la doncella
Teodor», Misceldnea de Estudios Arabes y Hebreos, 1,1952, pags 149-153.

—, «Una versién en arabe granadino del Cuento de la doncella Teodor»,
Prohemio, 2, 1971, pags 331-365.

VERNET, Juan, La cultura hispanodrabe en Oriente y Occidente, Barcelona,
Ariel, 1978.

WESSELSKI, Albert, «Die gelehrten Sklavinnen des Islams und ihre
byzantinischen Vorbilder», Archiv Orientalni, 9, 1937, pags 353-378.

A0p03 [ U]]aoUOp V] 3P V140ISIY U]

W
w






	La hisotria de la doncella Teodor : una invención greco-bizantina, un cuento de Las mil y una noches y, finalmente, un pliego de cordel

